
„Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 1, 2008, p. 9-13 

Philologia Perennis 

 

 

Scriitura intimă ca oglindă a sinelui.  

Jurnalul portughez al lui Mircea Eliade 
 

Simona ANTOFI 
 

Jurnalul portughez al lui Mircea Eliade reproduce imaginea unui înstrăinat 
peste care istoria trece cu duritate. Structurat ca o confesiune (auto)justificativă, 
Jurnalul portughez pune în evidenţă funcţionarea sentimentului identităţii într-un 
moment de criză: un intelectual care simte că reprezintă elita culturii române în 
lume, percepe acut schimbările politice şi sociale din ţară şi se autopercepe sub 
semnul înstrăinării de obârşie, de ceilalţi, de lumea în a cărei forţă morală crezuse.  

De altfel, înclinaţia spre autobiografie infuzează toate textele literare ale lui 
Mircea Eliade. Jurnalul portughez reprezintă, în raport cu predispoziţia scriitorului 
pentru (auto)analiză şi pentru obsesia triplă a timpului, a istoriei şi a morţii ce 
caracterizează scriitura nonştiinţifică eliadescă, o oglindă a sinelui şi un instrument 
de automodelare continuă. Din acest punct de vedere, se adaugă o serie de 
personalităţi ce formează, după spusa lui Florin Ţurcanu, un veritabil „panteon 
personal” (Ţurcanu 2005: 111) cu funcţia de validare a unui autoportret idealizat 
menit să-i justifice scriitorului ideea – forţă a destinului unic, de excepţie, pe care îl 
poartă1. Voltaire, Papini şi Goethe stau alături de Nae Ionescu, Blaga şi Constantin 
Noica, sau de Kierkegaard, ca şi alături de poligraful spaniol Menéndez y Pelayo, pe 
care Eliade îl caracterizează cu o acurateţe ce trădează tăria convingerii în 
genialitatea proprie: 

 Ca şi Menéndes, am o imensă sete de a şti. Ca şi el, am pasiunea lucrărilor 
vaste, erudite, şi totuşi cu viziune amplă, filozofică. În minus, am toată imensa lui 
ştiinţă filologică şi bibliologică. În plus, talentul de scriitor epic, originalitate 
filozofică. De asemenea, cred că l-am întrecut în curiozitate (Eliade 2006). 

 Încercarea de a-şi organiza viaţa studioasă şi de a-şi sistematiza lecturile se 
datorează aceluiaşi maestru spiritual, tot aşa cum scriitorului îi reţine atenţia strania, 
afirmă el, coincidenţă a iniţialelor numelui său cu cele ale lui Mihai Eminescu. 

Autobiografiile ad-hoc ce iau naştere prin comentarea raportului biografie – 
operă, structură spirituală – operă, în cazul maeştrilor menţionaţi, constituie un 
ansamblu inedit al sinelui eliadesc pentru care multiplele reflectări anulează sau fac 
de-a dreptul irelevantă lipsa modestiei şi fac din încrederea în genialitatea sa un 
instrument spiritual şi un mod de a fi în lume: 

 Niciodată n-am avut mai net sentimentul că sunt un mare scriitor şi că 
romanele mele vor fi singurele citite din toată producţia 1925-1940, peste o sută de 
ani. Aşa de puternic mă stăpâneşte sentimentul ăsta, încât uneori mă întreb dacă nu 

                                                 
1 Maeştrii spirituali „sunt chemaţi să depună mărturie despre ceea ce a devenit Eliade, despre ceea 

ce e capabil să realizeze şi în ce constă misiunea sa în cultura universală” (Ţurcanu 2005: 403). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Simona ANTOFI 

 10 

cumva «redescoperirea» aceasta a mea nu înseamnă începutul bătrâneţii, dacă forţa 
mea de creaţie nu e sleită (Eliade 2006: 100). 

De altfel, criteriul afinităţilor selective funcţionează ireproşabil în cazul 
comparaţiei cu Eminescu – căutarea unui sens al existenţei implică, pentru poet şi 
pentru scriitorul-savant, oglindirea accidentalului şi a efemerului, a individuaţiei, în 
arhetipuri, în structura profundă, arhetipală, a lumii.  

Modelul Goethe favorizează, la rândul său, autodefinirea în regimul acutei 
conştiinţe a valorii proprii: 

 Este fără margini capacitatea mea de a înţelege şi simţi cultura, în toate 
formele ei. Dacă aş putea exprima măcar a suta parte din tot ce gândesc şi din tot ce 
ştiu altfel decât se ştie de ceilalţi! Nu cred că s-a mai întâlnit un geniu de o asemenea 
complexitate – în orice caz orizonturile mele intelectuale sunt mult mai vaste ca ale 
lui Goethe (Eliade 2006: 112). 

Pe de altă parte, şi în ordinea firească a lucrurilor, Eliade se instituie pe sine 
însuşi ca oglindă a ceea ce este omul biografic, şi mai ales a ceea ce şi-ar dori să fie, 
cât şi ca instrument de modificare / ameliorare / idealizare a sinelui în ipostazele sale 
spirituale. Se cuvine menţionat aici şi raportul dintre literatură şi biografie, înţeles ca 
formă de manifestare, în grilă eliadescă, a genialităţii proprii. Dacă Isabel şi apele 

diavolului este, pentru autorul ei, o carte excelentă, macranthropia, ca formulă de 
literaturizare a genialităţii – vezi nuvela Un om mare – rezumă cu precizie procesul 
de creaţie eliadescă, în faza sa incipientă.  

În altă ordine de idei, biologicul orgiastic reprezintă o formă de libertate 
spirituală, o reacţie contra îngrădirilor de tip viaţă de familie. Astfel s-ar cuveni 
înţeleasă definiţia dată, în jurnal, istoriei religiilor, o disciplină asumată ca justificare 
a raportului de corespondenţă a biologicului individual cu ritmurile macrocosmice – 
„traduceri”, hierofanii ale dimensiunii spirituale ce structurează în profunzime întreg 
existentul. 

Iubirea pentru Nina, prima soţie, şi acceptul feminităţii ca oglindă a sinelui 
antrenează, în paginile jurnalului, meditaţii profunde şi nu o dată dureroase asupra 
sensului morţii şi al suferinţei în trup. Boala şi agonia Ninei capătă, tocmai de aceea, 
greutatea de semnificaţie a unei justificări prin care spiritul eliadesc se cuvenea să 
treacă în scopul de a se pregăti pentru noua sa existenţă, semn al destinului său unic: 
„Nina n-a plecat de lângă mine de voia ei, ci Dumnezeu mi-a luat-o pentru a mă face 
să gândesc în chip creator, adică pentru a-mi facilita mântuirea. Plecarea Ninei va 
avea pentru viaţa care mi-a rămas un sens soteriologic” (Eliade 2006: 270 sq.). 

Căutarea înfrigurată, cu speranţa salvării Ninei şi a sa, şi găsirea, în cele din 
urmă, a unei dimensiuni religioase personale, în forma melancoliei (şi aceasta cu 
afinităţi eminesciene), înţeleasă ca stare de spirit motivată prin structura inaparentă a 
cosmosului, este unul dintre aspectele existenţei eliadeşti prin care autobiograficul 
devine (re)citire a structurii cosmice, bazate pe un tip de gândire totalizantă, 
integratoare, ca a „primitivilor”, şi un mod de a fi în lume distinct de al omului 
modern, cel care şi-a pierdut aproape toate formele vechi, arhaice, de libertate a 
spiritului şi a cărnii, de dincolo de convenţional. Căci, acceptată ca manifestare – şi 
componentă – a eului integral, în libertate, virilitatea este, mai întâi, una a spiritului. 
Îndelung analizată, hulită uneori, aşa cum arată Jurnalul portughez, tentaţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Scriitura intimă ca oglindă a sinelui. Jurnalul portughez al lui Mircea Eliade 

 11 

orgiastică este asumată, în cele din urmă, ca o formă derivată, ca un exces care se 
justifică printr-un alt exces – genialitatea proprie.  

Fiinţă a exceselor, omul Eliade vede, în dragostea care-l leagă de Nina, şi în 
reciprocitatea acesteia, suportul suferinţei ca (auto)purificare lângă femeia-oglindă 
(re)inventată în tiparele complementului feminin necesar. Nina – cea (re)inventată – 
este, tocmai de aceea, un alt instrument al descoperirii de sine prin alteritatea a cărei 
dispariţie necesită justificări în ordine iniţiatică. 

De aceea, coborârea în infernul sinelui aflat în suferinţă este, totodată, şi şansa 
purificării de istorie. 

Percepţia ideii de românitate şi naţionalismul oferă o altă perspectivă – din 
exterior – asupra sinelui. Adeziunea la legionarism, simţul istoriei mici şi al celei 
mari, viziunea de ansamblu – corectă – asupra evoluţiei lucrurilor de după război, 
intuirea justă a pericolului extinderii comunismului şi a urmărilor dezastruoase 
asupra României – inclusiv pericolul real al dispariţiei României ca stat2 – sunt 
componentele unui portret al scriitorului care se simte român, în paginile jurnalului său3. 

 Dar, dacă drama românilor este şi a sa, pentru Eliade ea reprezintă nu mai 
puţin şi echivalentul raportului de corespondenţă individuaţie – macrocosmos. 
Salvarea spirituală vine, în acest caz, dinspre o mai veche obsesie, şi anume ideea de 
latinitate.  

Condiţia de emigrant, asumată cu durere, se asociază încrederii în misiunea sa 
de ambasador cultural al neamului său, ca şi în supravieţuirea acestuia din urmă în 
virtutea apartenenţei la marea familie spirituală latină.  

Sensul grav, dramatic, al istoriei mari, macrocosmice, sfârşitul de epocă, 
războiul, criza totală a civilizaţiei, a spiritului şi a valorilor, este (re)citit în corelaţie 
cu istoria personală, aflată într-un moment acut de cumpănă – boala şi moartea Ninei 
şi pericolul pierderii echilibrului interior. 

 „Jurnal de criză”, mai mult decât „jurnal de existenţă”, scriitura diaristă din 
timpul şederii în Portugalia înregistrează starea de dezorientare, de dezordine 
interioară, de disoluţie a eului eliadesc ce îşi analizează cu acuitate, mai ales în 
perioada de boală grea a Ninei, „suferinţa sinceră, ambiguităţile, laşitatea funciară, 
snobismul, mondenitatea vinovată” (Zamfir 2006: 85). Tot aici sunt înregistrate, 
însă, avatarurile primului proiect de carte „europeană”, Prolegomene la o istorie a 
religiilor, iar Eliade optează hotărât pentru domeniul istoriei religiilor şi al filosofiei 
antropologice. 

De altfel, jurnalul ca tip de scriitură se constituie drept o altă oglindă a sinelui 
eliadesc, imaginea lui de aici fiind cea a unui om iremediabil singur, în căutare de 
certitudini şi de constante, care îşi inventariază existenţa şi incertitudinile, care îşi 
reciteşte jurnalul în căutare de sensuri, de justificări ale convingerilor personale, ale 
demersurilor sale intelectuale şi ale biologiei sale excesive: „Ca acest jurnal să-mi 

                                                 
2 „Ieri, primele comunicate germane de pe frontul rus care mă liniştesc. Furioasa mea iubire de ţară, 

naţionalismul meu incandescent mă doboară. Nu mai pot face nimic de când România a intrat în război. 
Nu pot scrie. Am abandonat iar romanul” (Eliade 2006: 102). 

3 „Sunt atât de înspăimântat de viitorul neamului meu, încât toată viaţa mea autonomă şi forţa mea 
de credinţă sunt suspendate. Fac eforturi silnice ca să mă dezbar de această obsesie (ce are să se 
întâmple cu România dacă nu se rezolvă milităreşte problema Rusiei ?!), ca să pot lucra, să pot gândi, 
să pot trăi chiar” (Eliade 2006: 155). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Simona ANTOFI 

 12 

fie de folos, ca să-l transform într-un instrument de apărare împotriva neantului care 
mă ameninţă din toate părţile, ar trebui să meditez cu el alături, să revin neîncetat 
asupra paginilor scrise, să le adnotez, să-mi amintesc aici anumite evenimente 
asupra cărora am trecut de obicei prea sumar sau pe care nici nu le-am însemnat. 
Numai aşa mă voi culege laolaltă, mă voi reculege. Să mă abandonez aici acelui trecut 
care mă obsedează. Să salvez «timpul pierdut»  rememorându-l” (Eliade 2006: 313). 

Experienţa de bază o reprezintă, în această ordine de idei, transgresarea 
umanului înţeles ca istorie, ca spaţio-temporalitate – şansă a întoarcerii în timp 
pentru a putea da un sens de ansamblu, integrator, conform unui model arhetipal 
anume coborât în istorie, existenţei sale. Sensul iniţiatic dobândit de aceasta din 
urmă se împlineşte prin depăşirea etapei româneşti, odată cu dispariţia Ninei, şi prin 
angajarea spirituală decisivă în etapa europeană, a afirmării depline – noua existenţă 
pentru care s-a pregătit prin suferinţă. 

Oglinzile sinelui sunt dublate în permanenţă, în scriitura diaristică, de 
oscilările sinelui: îndoiala, ca formă de manifestare a individuaţiei, melancolia, ca 
formă a religiozităţii sinelui, crizele de identitate etc. traduc, în mod autentic şi 
direct, imaginea interioară a insului, dramele lăuntrice provocate de pierderea Ninei, 
de singurătate, de lipsa încrederii în viitor sau în propria forţă de creaţie, de condiţia 
de înstrăinat, de sentimentul că se risipeşte spiritual, de teama de bătrâneţe şi de 
apropierea morţii4. 

Omul căzut în istorie îl înspăimântă adesea, iar dacă se îndoieşte de unitatea 
spirituală a vieţii şi a morţii, imaginea unor anticari îi evocă un muzeu tragic al 
literaturii şi al culturii, căci i se pare că nici o operă nu se va putea salva, realmente, 
în timp. 

Cu structura spirituală a unui „perfect păgân clasic” (Eliade 2006: 135), după 
cum afirmă în paginile Jurnalului portughez, Eliade îşi pune sub semnul 
corespondenţei dintre philosofie şi „experienţialism”, adică individuaţie, întreaga sa 
carieră intelectuală şi menirea pentru care se simte chemat – încercarea de a produce 
o nouă sinteză a culturii universale. Experimentarea acestui raport esenţial 
presupune, categoric, şi „trăirea” simbolurilor, căci „poezia, metafizica şi mistica” 
„sunt universal eterne şi valabile” (Eliade 2006: 179). 

Iată cum experienţa exilului portughez arată că „a fost nevoie de o meditaţie 
în suferinţă, timp de aproape cinci ani, departe de casă, uneori la limita disperării, 
pentru ca scriitorul, jurnalistul de succes şi diplomatul Eliade să se transforme în 
marele Mircea Eliade din anii ’70 –‘80” (Zamfir 2006: 91). 

Bibliografie 

Eliade 2006 : Mircea Eliade, Jurnalul portughez şi alte scrieri, vol. I, Bucureşti, Humanitas. 
Ţurcanu 2005: Florin Ţurcanu, Mircea Eliade. Prizonierul istoriei, Bucureşti, Humanitas. 
Zamfir 2006: Mihai Zamfir, Mircea Eliade şi Portugalia, in (Eliade 2006). 

                                                 
4 „Din punct de vedere profan, tot atât de tristă e şi situaţia mea ca scriitor şi filozof. Deşi am acces 

la cele mai înalte concepte, n-am scris nimic filozofic. Deşi am geniu epic, n-am terminat încă nimic” 
(Eliade 2006: 120). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Scriitura intimă ca oglindă a sinelui. Jurnalul portughez al lui Mircea Eliade 

 13 

L’écriture intime comme miroir du soi :  

Le Journal portugais de Mircea Eliade 

Le Journal portugais de Mircea Eliade – dont la parution a été attendue avec 
impatience – propose l’image nue, sans maquillage, de l’homme et de l’écrivain Eliade, du 
savant en cours de transformation, prise entre les miroirs parallèles des modèles spirituels et 
humains, la rèalitè affreuse de l’histoire personnelle et la tragédie de l’histoire grande, aussi 
que les hypostases qui comnposent, au niveau de l’écriture, le profil idéalisé de l’individu. A 
la recherche de l’équilibre intérieur, menacé par la dissolution, le moi de l’écrivain se 
recompose constamment des miettes de son autobiographie tragique, toujours avec 
l’ambition du projet épistémologique et humain total. 

 
Universitatea „Dunărea de Jos”, Galaţi 

România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:44:20 UTC)
BDD-A837 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

