
„Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 1, 2007, p. 169-193 

Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole 

Hans GEHL 

Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit der Ethnie der Donauschwaben
und den Zeichen und Symbolen, die ihre Identität begründen – sowohl in ihren 
historischen mittelosteuropäischen Heimatsgebieten als auch, nach der Aussiedlung, in 
den westeuropäischen und weltweiten Gastländern. 

1. Was sind “Gedächtnisorte”? 

Über die Definition und Reichweite des “Gedächtnis-” oder “Erinnerungsortes” 
wird diskutiert, seit Pierre Nora 1984 den Begriff des lieu de mémoire einführte. 
Untersuchungen über symbolhafte Gedächtnisorte in Osteuropa stehen noch bevor und 
wurden am “Zentrum für Osteuropastudien” an der Universität Kiel eingeleitet. Es geht 
um die Neubewertung von Denkmälern, aber auch von Jubiläumsfeiern, von 
literarischen Texten über Vertreibung und Umsiedlung und um Mythologisierungen, 
etwa der serbischen Niederlage in der Schlacht auf dem Kosovo 1386 zu einem 
“serbischen Golgotha”, das bekanntlich zu einer aggressiven Instrumentalisierung im 
Kosovo-Krieg führte. In Anlehnung daran bezeichnen die Donauschwaben ihre 
Entrechtung und verlustreiche Internierung auch als “Leidensweg”. Im Südschwarz-
wälder Herrischried wurde am 2. September 2001 ein „Schicksalsweg der Banater 
Schwaben” mit Etappen ihrer Geschichte eingerichtet. Gedächtnisorte sind in jedem Fall 
bewusst gesetzte Zeichen, ganz gleich, ob sie eben zu diesem Zweck geschaffen wurden 
wie die Denkmäler oder ob sie erst nachträglich mit einer solchen Memorialfunktion 
ausgestattet werden. Dieser willkürlich anmutende Zug gehört zu den Wesenselementen 
von Gedächtnisorten und macht zugleich deutlich, dass bei aller Betonung von 
Allgemeingültigkeit immer die Vorherrschaft bestimmter Deutungsmuster mit im Spiel 
ist. Mit Gedächtnisorten wurde und wird bewusst “symbolische Politik” gemacht. In 
Osteuropa kam es durch wiederholte Fremdbestimmung und viele Nachbarschafts-
konflikte zu mehrfachen Brüchen in der Geschichte. Denn je stärker die kollektiven 
Kränkungen der Vergangenheit ausgefallen waren, um so unverzichtbarere sind hier 
“Gedächtnisorte” als Sammelpunkte kollektiven Selbstverständnisses (Jaworski/Kusber 
/Steindorff 2003: 9-14). 

1.1 Von Gedächtnisorten zu Symbolen 

Im Sinne des vorhin Gesagten scheint mir der Übergang zu Symbolen als 
kulturelle Zeichen ihrer Zeit gegeben. Symbole sind unverzichtbare Forschungs-
gegenstände der Ethnologie. Ihrer Analyse war der 30. Deutsche Volkskundekongress 
in Karlsruhe vom 25. bis 29. September 1995 gewidmet. Durchblättert man den 
Tagungsband (Brednich/Schmitt: 1997), so findet man viele Parallelen zur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

170

Begrifflichkeit der “Gedächtnisorte”, beginnend vom Symbolgehalt der Grenzen, seien 
es die – heute durchlässigen - Grenzen im Dreiländereck Baden-Elsass-Schweiz oder 
die norwegisch-schwedische Grenze, die, abgesehen von Kriegszeiten, die benachbarten 
Gebiete mehr verbanden als trennten. Die Bevölkerung maß ihnen jedenfalls keine 
besondere Bedeutung bei. Ganz anders verliefen etwa die rigorosen rumänischen 
Grenzkontrollen während der kommunistischen Zeit. Ein symbolischer Gedächtnisort 
war immer der Rhein “ein Strom deutschen Gefühls”, der mit seiner Poesie und 
“Lorelei-Romantik” bereits im 19. Jahrhundert neben der Schweizer “Rütli-Wiese” zu 
den wichtigsten Zielen englischer und französischer Touristen zählte. Natürlich adelte 
auch das Attribut “Rheinwein” jede prosaische Flasche. Besondere touristische 
Gedächtnisorte sind auch seit langer Zeit die Ruinen deutscher und englischer 
Schlösser. Zu den lokalen Symbolen zählt weiterhin die Gastfreundschaft, die 
persönlich bei Besuchen und kommerzialisiert im Tourismus ausgeprägt ist. 
 Symbolträchtig ist die Verwendung des alten Fachwerks im heutigen Hausbau, 
die Verzierung von Wänden und Giebeln mit Symbolen des Sonnenrads und des 
Lebensbaums als Ziermotive, nachdem deren Schutzfunktion längst aus dem 
Bewusstsein geschwunden ist. Nicht so das Hufeisen auf der Türschwelle, das 
neuerdings auch das Auto vor Unfällen schützen soll. Ähnliche Funktionen sollen 
Kreuze, Rosenkränze und Maskottchen vor der Heckscheibe erfüllen, wenngleich sie 
den Fahrer vom Straßenverkehr ablenken könnten. 
 Nach dem Zusammenbruch des Sozialismus 1989 wurden in Osteuropa neue 
Wappen als Symbole der neuen Demokratien gesucht und dabei auf alte Symbole 
zurückgegriffen. In Ungarn wurde die Krone des heiligen Stephan, des ersten 
ungarischen Königs, zum Nationalwappen erkoren. Die sozialistischen Denkmäler 
wurden von den Straßen und öffentlichen Plätzen entfernt, jedoch die größten und 
typischen Monumente in einem eigenartigen Freilichtmuseum am Rande von Budapest 
aufgestellt. Imre Nagy, der Ministerpräsident Ungarns während der 1956er Revolution 
und Miklos Horthy, der in Portugal verstorbene Reichsverweser Ungarns, wurden 
feierlich wieder bestattet. Mit dem politischen Systemwechsel in Osteuropa ging eine 
Umgestaltung der politischen und sozialen Symbolik einher. Neubestattungen, 
Denkmäler, Landeswappen usw. sind ritualisierte und visualisierte Formen des 
kollektiven sozialen Gedächtnisses. Diese Gedächtnisräume als “Orte der Erinnerung” 
spielen in jeder Übergangszeit eine große Rolle, da sie die Vergangenheit in bezug auf 
die Zukunft organisieren (Niedermüller 1997: 113, 117 f). Allerdings werden Symbole 
auch politisch überbewertet und manchmal zu grotesken Herrschaftsansprüchen 
instrumentalisiert, wenn etwa im rumänischen Klausenburg (Cluj Napoca) selbst die 
Parkbänke und Gehsteige vor Repräsentationsgebäuden in den Farben der rumänischen 
Trikolore bestrichen werden, um die Zugehörigkeit zu Rumänien hervorzuheben. 
Ausländern mag es als Farce erscheinen, doch für einheimische Ungarn ist es eine 
geschmacklose Provokation, die Gegenreaktionen herausfordert. 
 Symbole sind Teil der Arbeiterbewegung und der Massendemokratie, der 
Religion und verschiedener Minderheiten. Nationale Gruppen halten an ihren 
symbolischen Überlieferungen und “Gedächtnisorten” fest und wahren dadurch ihre 
Identität vor allem in Umbruchperioden. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

171

2. Schwaben 

Zu den symbolischen “Gedächtnisorten” der Donauschwaben, die auch für ihre 
südosteuropäischen Nachbarn von Bedeutung sind und inhaltliche Veränderungen 
erfahren, zählen bereits ihre Bezeichnungen: Schwabe und danach Donauschwabe.

Die herkunfts- und entwicklungsmäßig organisch gewachsene deutsche 
Siedlungsgemeinschaft in Ostmittel- und Südosteuropa wurde von ihren anders-
nationalen Nachbarn weitgehend mit dem Sammelbegriff «Schwaben» bezeichnet (vgl. 
Schwabe als ung. sváb, Pl. svábok, rum. vab, f. v boaic , serbokr. švaba, f. švabica,
Pl. švabas), wenngleich es nur teilweise “Abstammungschwaben” waren, d. h. sie 
stammen nur zum Teil aus dem Schwabenland. Die Mehrzahl der Siedler wanderte 
vielmehr aus anderen Teilen Südwest- und Westdeutschlands (linksrheinische Kurpfalz, 
Kurmainz, Speyer, Kurtrier, Hessen, Fulda, Würzburg), aber auch aus dem Elsass, aus 
Lothringen und aus anderen Gebieten ein. Da jedoch bis 1723 viele deutsche Siedler aus 
Oberschwaben, dem nördlichen Bodenseegebiet, der oberen Donau und dem Süd-
schwarzwald in Ungarn einwanderten, wurden bereits im 18. Jh. alle nicht-
österreichischen Siedler und deren Nachkommen von den Beamten als Schwaben
bezeichnet. Zu den Ursachen für diese Bezeichnung mag auch zählen, dass viele 
nachtürkischen Ansiedler in den “Ulmer Schachteln” genannten Flussbooten auf der 
Donau nach Ungarn gekommen sind. Die Siedler für ungarische Grundherrschaften 
schifften sich in Ulm ein, die für habsburgische Kameralgüter geworbenen Kolonisten 
dagegen in Ehingen oder Günzburg. Ein weiterer Grund mag sein, dass sich unter den 
angesiedelten entlassenen Soldaten auch viele Schwaben befanden. Diese zum Teil 
schwäbische Bevölkerung wurde von den Seuchen des 18. Jahrhunderts dezimiert und 
zog zum Teil in andere Gebiete weiter. An ihre Stelle traten im Karpatenraum Bayern 
und Franken, auf die der verallgemeinernde Name Schwaben übertragen wurde. Mit der 
Zeit übernahmen die deutschen Siedler selbst diese Namengebung. Sie verwendeten sie 
zur eigenen Kennzeichnung und nannten sogar ihre vielfältigen Mundartvarianten 
“schwowisch”, die Sathmarer Schwaben jedoch “schwobisch” (da ihr Dialekt keinen b 
> w-Wandel kennt).  

Zu einem symbolträchtigen Gedächtnisort entwickelte sich bei den Banater 
Schwaben der Nachkriegszeit die Erzählung des Schwabendichters Adam Müller-
Guttenbrunn (1852-1923) “Der kleine Schwab. Abenteuer eines Knaben” (erschienen 
1910, Neuauflage 1973). Der Schriftsteller, der sich in seinem Werk für die Erhaltung 
der nationalen Identität der bedrängten Donauschwaben eingesetzt hatte und selbst zur 
Symbolfigur geworden war, beschreibt hier die Erlebnisse eines schwäbischen 
Bauernjungen, der studieren will, jedoch wieder zum Pflug zurückkehrt. Der Stolz des 
Schriftstellers auf seine deutsche Abstammung war eine Abwehrreaktion gegen den 
verächtlichen Sinn des Wortes “Schwabe” bei den damaligen Behörden und dem 
ungarischen Bürgertum. Es geht ihm um das Schicksal seiner unterdrückten Ethnie in 
Ungarn, das den leidvollen Erfahrungen der rumänischen Minderheit in Ungarn ähnlich 
war. Deshalb erschien der Roman auch in rumänischer Übersetzung als “Micul vab”,
1978 im Temeswarer Facla Verlag. Der 1968 eröffnete Temeswarer Literaturkreis 
wurde “Adam Müller-Guttenbrunn” benannt, da dieser seinen Banater Landsleuten 
durch sein umfassendes literarisches Werk ein Denkmal gesetzt hatte. Zu erwähnen ist 
hier auch HEINRICH LAUERs Roman von 1987: “Kleiner Schwab – großer Krieg”, der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

172

das Erlebnis des Weltkriegs als Weltuntergang, die Flucht eines kleinen Schwaben ins 
Chaos und seine Heimkehr in eine fremd gewordene Welt beschreibt. 
 Bekannt sind pejorativ belasteten Bezeichnungen wie der ungarische Ausdruck 
buta svábok ‘dumme Schwaben’, der besonders auf die Deutschen in Ungarn und die 
Sathmarer Schwaben gemünzt ist und das serbische Substantiv švabas der 
Nachkriegszeit, das alle jugoslawischen Donauschwaben mit Kollektivschuld belegte 
und verteufelte. In einem donauschwäbischen Erlebnisroman ist über jene Zeit zu lesen: 

“Jetzt mußten die Schwabos als verhaßte Deutsche für die Vergeltungsschläge 
der nationalen Machtergreifung herhalten. Sie fühlten sich von aller Welt allein 
gelassen und dem in jener Zeit hoch im Kurs stehenden kommunistischen 
Politiker Tito und seinen Schergen als Freiwild ausgeliefert.” (Flassak 1994: 101). 

2.1 Donauschwaben 

Die Bezeichnung ‘Donauschwaben’ für die deutschen Siedler im südöstlichen 
Mitteleuropa wurde erst nach dem Vertrag von Trianon, 1922 vom Grazer Geografen 
Robert Sieger geprägt und anschließend von Hermann Rüdiger, Geograf am Deutschen 
Auslands-Institut Stuttgart, verwendet. Dieser Name setzte sich in den 1930er Jahren 
durch. Zur Unterscheidung von den württembergischen Schwaben wurde zunächst von 
den Schwaben im Osten, Schwaben in Ungarn und Banater Schwaben gesprochen. Nach 
1918 wurden die ungarländischen Schwaben auf die Nachfolgestaaten Ungarn, 
Jugoslawien und Rumänien aufgeteilt, und deshalb konnte nicht mehr von “ungarischen 
Schwaben” allein gesprochen werden. Um aber nicht südslawische, Banater, Sathmarer 
und ungarländische Schwaben den binnendeutschen Schwaben gegenüberzustellen zu 
müssen, fand man schließlich eine gemeinsame Bezeichnung für alle diese zu einer 
organischen Gemeinschaft gewordenen deutschen Gruppen. 

Die Benennung Donauschwaben ist als wissenschaftliche Verallgemeinerung 
eines Teilbegriff zu verstehen, ähnlich der Sammelbezeichnung Sachsen für die 
mittelalterlichen deutschen Siedler in Siebenbürgen (die Privilegien, ähnlich den 
sächsischen Bergleuten besaßen). Sie sind sprachlich zumeist Moselfranken, jedoch als 
Siedler Deutsche: Theutonici aus Süddeutschland und Saxones aus dem mittel- und 
norddeutschen Raum, aber auch Romanen aus westlichen Gebieten. Ähnliche 
verallgemeinernde Bezeichnungen sind Palatines für die deutschen Siedler (nicht nur 
Pfälzer) in Pennsylvanien oder französisch allemands für alle Deutschen, nicht nur für 
die benachbarten Alemannen. Vergleichbar mit einer künftigen gesamteuropäischen 
Identität, die sich nur schwer und im Gegensatz zu den regionalen Besonderheiten 
herausbilden wird, entwickelte sich auch der Begriff Donauschwaben im Widerspruch 
zu anderen, wie Donaubayern, die sich wie alle Stadtbewohner nicht als Schwaben 
verstanden, Banater bzw. Sathmarer Schwaben, die auf ihre Eigenständigkeit pochten, 
sowie der Deutschen aus Ungarn und Rumänien, die in verschiedenen Gebieten 
wohnten und nie eine politische oder kulturelle Einheit erreichten (mit Ausnahme des 
Banats 1773-1778 und 1849-1960). Dennoch setzte sich die Bezeichnung 
Donauschwaben bei den Betroffenen selbst und auch in der historischen, geografischen 
und ethnografischen Fachliteratur durch, etwa englisch als The Danube Swabians,
italienisch als Svevi del Danubio, ungarisch als A dunamenti svábok, rumänisch als 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

173

vabii dun reni und serbokroatisch als Švaba pudunavskih, weil sie das Gemeinsame 
und Eigenartige dieser deutschen Volksgemeinschaft hervorhob.  

Die Donauschwaben enstanden somit als neue Ethnie aus der Mischung mosel-, 
rhein- und mainfränkischer, pfälzischer, schwäbischer, bayerischer und österreichischer, 
sudetendeutscher, schlesischer u.a. Siedler, wobei auch einige französische, italienische, 
südslawische und weitere Elemente aufgenommen wurden. Diese Ethnie gewann im 
Verlauf von etwa 250 Jahren allmählich ihre eigene Identität durch die Mischung und 
Herausbildung besonderer Dialekte und Bräuche, neuer Flur-, Siedlungs-, und 
Hausformen, neuer Rechtsgrundsätze, einer im Barock verankerten vielgestaltigen 
Volkskunst, dsgl. durch einen besonderen Geschichtsverlauf, durch ihre geografische 
Lage und eine sie prägende multiethnische Umwelt. 
 Dieser Sachlage tragen Publikationen Rechnung wie die von Hans Diplich und 
Alfred Karasek Donauschwäbische Sagen, Märchen und Legenden (München 1952). 
Hans Diplich bedankt sich am 29. Oktober 1962 in Stuttgart, im Namen seiner 
donauschwäbischen Landsleute und in seinem eigenen Namen, für die Zuerkennung des 
Donauschwäbischen Kulturpreises durch das Patenland der Donauschwaben, Baden-
Württemberg. Bei dieser Gelegenheit hielt der Übersetzer rumänischer Lyrik einen 
Festvortrag über Die Volksdichtung der Rumänen (Diplich 1975: 169-176). 
 Im Aufsatz von 1972 “Adam Müller-Guttenbrunn und die Donauschwaben” fasst 
Diplich das Vermächtnis des Heimatdichters für seine Ethnie zusammen. Er sieht in 
Müller-Guttenbrunn einen Treuhänder der donauschwäbischen Kultur und ihres Erbes. 

“In seiner Erscheinung sammelt sich die Erfahrung der vorangegangenen 
Kolonistengenerationen wie in einem Brennpunkt. Alles Gewesene ordnet er 
sinnvoll und mit großer Macht auf seine Gegenwart hin. Er zeigt den Schwaben 
die Kraftquellen ihrer gewachsenen Dorfgemeinschaften, er schenkt ihnen das 
epische Gedicht ihrer Ansiedlung und Volkswerdung und er bindet das 
donauschwäbische Schicksal an den großen geschichtlichen verlauf des 18. 
Jahrhunderts, das mit Prinz Eugen anhebt, das seinen Höhepunkt in der 
Regierungszeit der Kaiserin und Landesmutter Maria Theresia und ihres Sohnes 
Joseph findet ... Die Völker Mitteleuropas werden sich auch in der Zukunft nur 
auf der Grundlage der Partnerschaft friedlich einrichten können. Auf der Kenntnis 
und der Duldung des anderen beruht nach Müller-Guttenbrunn das Europabild der 
Zukunft. Die Donauschwaben bringen hierzu die besten Eignungen mit”. (Diplich 
1975: 68)

Dem Schriftsteller und Kulturpolitiker Adam Müller-Guttenbrunn verdankt 
sowohl der 1968 gegründete deutsche Literaturkreis in Temeswar seinen Namen, als 
auch das Temeswarer Altenheim mit dem Sitz des Demokratischen Forums der Banater 
Deutschen und die Grundschule in Guttenbrunn (Z brani), dem Banater Geburtsort des 
Schriftstellers. Im Jahre 2003 erschien in Deutschland die Nummer 1 und 2004 die 
Nummer 2 der Broschüre “Guttenbrunner Bote. Literatur für die Banater- und Donau-
schwaben sowie alle Interessierte”. Diese Literaturschrift wird in Sünching (Bayern) 
von Dieter Michelbach herausgegeben und erfreut sich großen Interesses. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

174

3. Lager 

Die donauschwäbische Geschichte ist an den schicksalhaften Begriff Lager
geknüpft. Dieses Wort hat im Deutschen zahlreiche Bedeutungen entwickelt. Lager:

1. a. vorübergehende, provisorische Unterkunft für eine größere Gruppe von 
Menschen,

b. Aufenthaltsort für Menschen, die im Krieg gefangen oder zu einer Strafe 
verurteilt wurden, 

c. Ferienaufenthalt für Jugendliche, 
d. Campingurlaub, Schlafplatz, 

2. Ort, an dem Waren aufgehoben werden, 
3. (Technik) Maschinenteil, das ein anderes, sich drehendes oder schwingendes 
Teil trägt, 
4. Gruppe von Personen, Staaten u. a., die in einer bestimmten Hinsicht einer 
Meinung sind, auf derselben Seite stehen. 

Das Wort kommt aus mhd. leger, zu “liegen”. Bis ins 17. Jahrhundert galt die 
lautgerechte Form Leger, Läger, dann wurde sie durch die dialektale Form Lager (zu 
Lage) ersetzt. Die verbale Ableitung belagern heißt ‘mit einem Heerlager umgeben’.

Bemerkenswert ist die Verbreitung des Wortes und die Entwicklung neuer 
Bedeutungen. Das donauschwäb. Substantiv Logorasch, Pl. Logoraschen ‘internierter 
Lagerinsasse’ kommt von serbokr. logoraš ‘im Lager Internierter’. Dieses ist eine 
Ableitung von serbokr. logor, einer entlehnung von dt. Lager, (wobei es auch das 
Synonym taboru gibt). Deutschen Ursprungs ist auch rum. lag r ‘Truppenübungsplatz, 
Ferien-, Kriegsgefangenen-, Straflager, Gruppe gleichgesinnte Staaten, Personen, 
Maschinenteil’ usw. Das rum. Synonym tab r , ‘Truppen-, Ferienlager, Militär, Menge, 
gesinnungsgleiche Gruppe’ (daraus die Redewendung “a l sa totul tab r ” ‘ein 
Kuddelmuddel hinterlassen’), leitet sich aus slaw. taboru ab. Ung. tábor (vgl. das 
Komp. kényszermunkatabór ‘Zwangsarbeitslager’) wird bereits 1383 in der Bedeutung 
‘Heer’ erwähnt. Später kommen die Bedeutungen ‘Feldlager, Quartier, Heerlager, das 
Lagern’ u. a. hinzu. Tábor ist ein Lehnwort, wahrscheinlich aus einer türk. Sprache, vgl. 
osmanisch (veraltet) tabyur ‘Gürtel, Pfahlwand’, tapkur ‘Reihe, Wagenburg’. Es war 
ein weit verbreitetes Wanderwort, vgl. mong. dapqur ‘Schicht, Reihe’, neupers. t pq r
‘Schicht, Steuer’ usw., mit der vermuteten Vorstufe *tabur. Die Zeit der Entlehnung ins 
Ungarische kann nicht näher bestimmt werden. Aus ung. tábor stammt bulg. tabor,
poln. und russ. gleichfalls tabor usw., mit der Bedeutung ‘Lager’. Auch das heutige 
türk. tabur ‘Bataillon, geordnete Schar, Abteilung, Karree’ stammt als Rückentlehnung 
aus dem Ungarischen (EtWbU 1467). 
 Dabei haben Lager und seine entlehnten Formen neue, zumeist schlimme 
Nebenbedeutungen entwickelt. In Jugoslawien gab es von 1944-1948 aufgrund der 
AVNOJ (Antifaschistischer Rat der Volksbefreiung Jugoslawiens)-Beschlüsse für die 
landesweit enteigneten und entrechteten Donauschwaben berüchtigte Arbeitslager, in 
denen die internierten Donauschwaben von serbischen Partisanen bewacht und 
drangsaliert wurden. Arbeitsunfähige, alte und kranke Personen sowie Kinder kamen in 
Sammellager, wo viele starben und in Massengräbern verscharrt wurden. Im 
Sprachgebrauch der Betroffenen hießen sie Internierungs-, Hunger-, und Vernichtungs-
lager. Von den inhaftierten Deutschen starben in diesen Lagern (bzw. wurden 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

175

umgebracht) über 48.000 Menschen Wildmann/Sonnleitner/Weber 1998: 313) und 
wurden pietätslos in Massengräbern verscharrt. Erst heute können ihnen von 
überlebenden Familienangehörigen würdige Gedenkstätten errichtet werden. Diese 
traumatischen Erfahrungen werden von Überlebenden sowohl in neutralen Berichten als 
auch literarisch behandelt. Ein  Bericht aus der Erlebnisgeneration hält u. a. fest: 

“Die völlige Internierung, das heißt die völlige Räumung der deutschen 
Dörfer von ihren deutschen Bewohnern, vollzog das Partisanenregime in 
Jugoslawien in der Zeit zwischen Anfang Dezember 1944 und Ende August 
1945. Der Beschluss der AVNOJ, eines provisorischen Gremiums der 
Partisanenbewegung, wurde am 21. November 1944 gefaßt. Er erklärte in einem 
‘außergerichtlichen Verfahren’ die Deutschen zu Volksfeinden, erklärte, daß sie 
alle bürgerlichen Rechte verloren hätten, und verfügte die totale Enteignung 
aller ihrer beweglichen und unbeweglichen Habe. Die total Rechtlosen und 
Enteigneten konnte man demnach nur mehr aus ihren Häusern jagen und in 
Lagern internieren; das entspricht der grausamen Logik dieses Beschlusses. So 
kam es zur völligen Lagerisierung, sie betraf 167.000 Donauschwaben. Die 
Arbeitsfähigen kamen in die Arbeitslager, die Arbeitsunfähigen – die 
Kleinkinder, Mütter mit Kleinkinder, Kinder bis zu 14 Jahren und Kranke – in 
die acht Vernichtungslager.

Man sieht es ja noch immer vor seinem inneren Auge, wie es vor sich ging 
in den rein donauschwäbischen Dörfern. Wie an einem Ende des Dorfes die 
Partisanen anfingen, die Leute aus den Häusern zu jagen. Man sieht ja vor sich, 
wie es dann auf der Hutweide beim Dorfrand zuging, wo die drei- bis 
viertausend Menschen standen. Die Selektion: Auswahl der Arbeitsfähigen und 
ihre Trennung von denen, die ins Todeslager sollten. War das Kind zwei Jahre 
alt, dann ging die Mutter zusammen mit dem Kind ab in das Todeslager. War 
aber das Kind drei Jahre alt, dann wurde es von der Mutter gerissen und der 
Großmutter oder der Tante zugestoßen. Die Mutter ging in das Arbeitslager, das 
dreijährige Kind mit dem Transport in das Vernichtungslager: nach Jarek; nach 
Gakowa, nach Rudolfsgnad (Kni anin)...” (Wildmann 1996: 154 f)

In einem autobiografischen Roman werden Erlebnisse aus dieser Zeit 
geschildert:

“Alle Ortsinsassen wurden am nächsten Tag in einem Häuserquadrat des 
Dorfes, aus dem man vorher alle Möbel entfernt und die Fußböden mit Stroh 
belegt hatte, untergebracht. Dieses Viertel wurde als Internierungslager
eingerichtet, von Partisanen bewacht, und kein Logorasch durfte es 
eigenmächtig verlassen. Gleich nach der Internierung hatte man auch die 
übrigen Häuser ausräumen lassen, und es entstanden dort sogenannte Magazine, 
in denen Lebensmittel und Möbel untergebracht waren. Derartige Lager wurden 
in allen Orten Jugoslawiens mit deutscher Bevölkerung eingerichtet. Alle 
Familien wurden im Lager auseinandergerissen; die Männer, Frauen und Kinder 
wurden getrennt untergebracht. Etwa 20-30 Kinder wurden von je zwei Frauen 
(Mütter von kleinen Kindern) betreut. Die Logoraschen mußten Zwangsarbeit 
verrichten (...) Lisa, die lungenkrank war, ließ man nicht in dem gleichen Raum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

176

mit der Patin, obwohl die schwer zuckerkrank war. Nach einigen Tagen war sie 
eine der ersten Toten im Lager. (...)” (Flassak 1994: 138 f.) 

In gewisser Weise ähnelten diese unmenschlichen jugoslawischen Lager den 
berüchtigten Konzentrationslagern der deutschen Nationalsozialisten, in denen ein 
einmaliger Völkermord stattgefunden hatte. Auch die donauschwäbischen Opfer waren 
Zivilisten, vor allem Frauen, Kinder und Alte, denen Verrat und Kollektivschuld 
unterstellt wurde. Diese unberechtigte Anklage wurde auch noch Jahrzehnte danach 
erhoben. Bis in die 1990er Jahre erschienen in Jugoslawien hasserfüllte Bücher gegen 
die Donauschwaben, aber auch gegen alle Deutschen.  

Erst in letzter Zeit setzte langsam ein Umdenken ein. Im Vorwort des Bandes 
“Ein Volk an der Donau” von Nenad Stefanovi , 1997 (auch in deutscher Übertragung 
1999) erschienen, schreibt der Belgrader Professor Zoran Žileti , dass die Donau-
schwaben in der Wojwodina eigentlich nicht wegen ihrer positiven Einstellung zu 
Nazideutschland, sondern wegen ihrer schönen Häuser und ihrem Besitz kollektiv als 
Kriegsverbrecher abgestempelt worden waren. Diese sträfliche Politik des AVNOJ-
jugoslawischen Gerichtswesens habe am 11. November 1945 im nachhinein die 
Internierung der deutschen Bevölkerung in bewachte Häuserblocks gerechtfertigt, die 
eigentlich schon ab Herbst 1944 durchgeführt worden war, um Titos Kolonisten, als 
Dank für Verdienste im Partisanenkrieg, in die donauschwäbischen Häuser einweisen zu 
können. Titos Gefolgsleute und Geschichtsfälscher haben diese Rechtsbeugung und die 
Vernichtung der Donauschwaben 50 Jahre lang vor ihrem Volk verheimlicht. Heute 
suchen allerdings junge Intellektuelle aus der Wojwodina die Wahrheit über ihre 
Geschichte, an der die Donauschwaben 250 Jahre als gute Nachbarn teilhatten. (Binder 
1997: 62) 
 Das Substantiv Lager erhielt eine weitere schlimme Bedeutung als bewachte 
‘Verschleppungslager’ in der Sowjetunion, vor allem in Kohlerevieren der Ukraine, in 
denen 74.000 Rumäniendeutsche von 1945 bis 1948 (oder gar bis 1952) Zwangsarbeit 
verrichten mussten. In diesen Lagern entstand ein Volkslied mit vielen Varianten, das 
die verzweifelten Menschen bis zur Heimkehr auf die bekannte Melodie von “Wolga, 
Wolga ...” sangen: 

“Tief in Russland an der Wolga (bei Stalino)/ Liegt ein Lager, streng bewacht, 
Drinnen wohnen deutsche Mütter,/ Aus der Batschka hergebracht ... 
Für uns gibt es bloß noch Arbeit,/ Oft im eisigkalten Wind, 
Und wir müssen viel ertragen,/ Weil wir eben Deutsche sind ... 
Und die Lieben in der Heimat/ Sind seit langem schon allein; 
Kinder haben keinen Vater/ Und jetzt auch kein Mütterlein ... 
Sollt ich hier im Lager sterben sterben,/ Im fremden Land begraben sein, 
Grüßt mir noch die ferne Batschka/ Und die Lieben all daheim!” 
(Habenicht 1996: 179 f; 176-206) 

Als Lager angesehen wurde auch der Zwangsaufenthalt von mehr als 10.000 
Banater Deutschen, Serben und Ungarn in der B r gan-Steppe, während der Deportation 
von 1951-1955. Auch dazu klagten die verzweifelten Menschen ihr “Leid im Lied”: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

177

“O B r gan, o B r gan,/ jetzt sind wir in der Wüste dran, 
Der Wind weht heiß, der Staub fliegt hoch, 
Die Menschen hausen tief im Loch (...) 
O B r gan, o B r gan,/ Ein stiller Friedhof fängt hier an (...)” 
(Habenicht 1996: 223) 

Und schließlich wurde das Wort Lager von den geflüchteten und ausgesiedelten 
Donauschwaben nach 1945 im Sinne von ‘Flüchtlings-, Auffang- und Übergangslager’ 
in Deutschland und Österreich gebraucht. Darin verbrachten die Neuankömmlinge die 
erste Zeit auf engstem Raum. Ein autobiografischer Roman von 1986 beschreibt das 
Leben in den Wohnbaracken des Flüchtlingslagers bis zur Erbauung eines Eigenheims: 

“Hier erfuhr ich, daß sich in Feuerbach (bei Stuttgart, Anm. d. Verf.) ein 
Flüchtlingslager befand, und ich besuchte noch am Abend das Lager und traf 
hier einen weitläufigen Bekannten. Sie hatten an der Wohnbaracke eine Art 
Küche angebaut, und auf der Eßbank hatte ich mir eine Schlafstelle errichtet ... 
So verbrachte ich einige Monate in der Schlotwiese. Es war ein ehemaliges 
russisches Kriegsgefangenenlager und dann ein Flüchtlingslager. Da man um 
das Lager herum den Wald abholzte, damit die Lagerwache eine bessere 
Übersicht hatte, rodeten die Insassen den Boden und legten Gemüsegärten an. 
Die Baumstämme wurden zu Brennholz zersägt. Sie pflanzten außer Kartoffeln 
auch Mohn und Mais. Aus dem Mohn wurde Mohnstrudel gebacken, und der 
Mais wurde als Futter verwendet. Fast jeder Lagerinsasse hatte sich ein Stück 
Land eingezäunt und hatte Hühner, Enten und Gänse, ja manche hatten sogar 
noch Schweine gemästet... Um dem Lagerleben ein Ende zu bereiten, gründete 
der Banater Bischof Hein eine Wohnungsbaugesellschaft, “Neues Heim” mit 
dem Ziel, Wohnungen zu errichten ... So bekam auch mein Gastgeber im März 
1951 eine neue Wohnung ... In der Kaserne befand sich das Staatliche
Flüchtlingslager. Hier wurden sie registriert und bekamen Unterkunft und 
Verpflegung. Ich ging meiner Arbeit nach und abends fuhr ich nach 
Kornwestheim. Der Lagerführer reichte ein Gesuch an die Stadt Stuttgart ein, 
damit diese meine Familie aufnimmt, da ich dort gemeldet und auch beschäftigt 
war.” (Schurr 1986: 90-92) 

Auch die Spätaussiedler, vor allem jene aus Rumänien, Russland und 
Kasachstan, wurden seit den 1970er Jahren bis zur Gegenwart in Übergangslager des 
Bundes und danach jenes Landes der Bundesrepublik untergebracht, dem sie zugeteilt 
wurden. In dieser, zwar auch beengten, doch durchaus komfortablen Unterkunft (meist 
drei-Zimmer-Appartements, je ein Zimmer für eine andere Familien, mit gemeinsamer 
Küchen- und Badbenutzung) verbrachte man die erste Zeit, bis man von der Stadt eine 
Sozialwohnung zugeteilt erhielt oder sich eine Wohnung mieten, ggf. auch mit einem 
staatlichen Aufbaudarlehen selbst bauen konnte. Die an die früheren Zwangsunterkünfte 
während der Vertreibung und Deportation anknüpfende Bezeichnung “Lager” ist für die 
staatlich geförderten (Übergangs)wohnheime, in denen deutsche Spätaussiedler 
untergebracht wurden, sicherlich nicht mehr angemessen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

178

4. Heimat als Erinnerungskult 

Der Begriff Heimat ist berechtigt, wird jedoch im Schlepptau hoch schlagender 
patriotischen Wellen oft überstrapaziert. In der kommunistischen Periode Rumäniens 
wurden die nationalen Minderheiten ständig mit der Metapher “das Land, wo deine 
Wiege stand” konfrontiert, um die Bindung ans Vaterland und die einheitliche 
sozialistische Nation zu verstärken. In Westeuropa, besonders in Deutschland, hat 
“Heimat” für manche links gerichtete Gruppierungen etwas Verdächtiges und wird nur 
zu gern in die “rechte Ecke” gerückt. Die Bedeutungen des verschiedenartig 
interpretierten Heimatbegriffs können zusammengefasst werden, Heimat sei:

- gelebter bzw. erlebter und von Menschen geschaffener Raum;  
- erlebte und überlebte Zeit, also Erinnerung; der Ort der Arbeit und der 

Tätigkeit;
- Kommunikation, Bekanntschaft, Freundschaft und Liebe.  

Jeder Einzelne muss sich am besten selbst darüber klar werden, was Heimat für ihn 
wirklich bedeutet, besonders, wenn er unverschuldet fern der Heimat weilen muss. Ein 
Volkslied klagt: 

“Wer die teure Heimat nie verlassen muss,  
Weiß auch nicht, wie bitter Heimweh ist. 
Wen die Sehnsucht drücket Tag und Nacht am Herz, 
Der kann erst empfinden, was ist Heimatschmerz!” 

Für die Donauschwaben bedeutet Heimat gemeinsam erlebte Geschichte, deren 
Erinnerung im kollektiven Gedächtnis der Gruppe weiterlebt. Die Zeit des Großen 
Schwabenzuges wird ihnen häufig ins Gedächtnis gerufen, denn das Wissen um eine 
gemeinsame Herkunft gibt den Gruppenmitgliedern ein Gefühl der Sicherheit nach 
innen und der Solidarität nach außen. Die Gemeinschaft, aus der sie herausgerissen 
wurden – zumeist eine Dorfgemeinde – ist bis heute ein wichtiges Element für die 
Heimatauffassung der Vertriebenen, weil sie mit ihren Sitten, ihrer Lebensweise und 
Hierarchie das ganze Leben der Dorfbewohner bestimmte. Die dort angeeignete 
Lebenseinstellung zeigt sich auch in Deutschland an den Verhaltensweise der 
Vertriebenen. Die traditionelle Gemeinschaft gab einerseits ein Sicherheitsgefühl: Man 
gehörte zur Gemeinschaft und konnte in der Not auf ihre Hilfe rechnen. Andererseits 
führte diese Einbindung in eine Dorfgemeinschaft auch in eine Art Gefangenschaft, weil 
man sich von der geerbten Umgebung mit seinen Grenzen nur schwer befreien konnte.  

Nach dem Zweiten Weltkrieg hätte sich die traditionelle soziale und Wirtschafts-
struktur der Batschka oder der Schwäbischen Türkei auch ohne die Vertreibung der 
Deutschen aufgelöst, wie es im Banat und im Sathmarer Gebiet infolge der restlosen 
Enteignung der Deutschen, ihrer Deportation in die Sowjetunion und der Zuwanderung 
rumänischer Kolonisten aus anderen Landesteilen geschehen ist. Dies ist jedoch vielen 
Heimatvertriebenen nicht bewusst, und so konnte später ein idealisiertes Heimatbild
geschaffen werden. Der Verlust der Heimat war um so schmerzlicher, weil die 
Menschen nicht nur ihr ganzes Vermögen verloren hatten, sondern auch ihr ganzes 
menschliches Beziehungssystem umstellen mussten. Die Zeit heilt alle Wunden und im 
Verlauf der Jahrzehnte wurden viele Unannehmlichkeiten verdrängt und das Heimatbild 
verklärt, weil es mit schönen Erlebnissen aus der Jugendzeit verbunden war. Für die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

179

erste und zweite Generation der Vertriebenen blieben auch in Deutschland weiterhin die 
verwandtschaftlichen Beziehungen und die in der alten Heimat gültige Hierarchie 
bestimmend, was aus den bis heute veranstalteten Heimattreffen der ehemaligen 
Dorfbewohner ersichtlich wird. Die dritte Generation, welche die Vertreibung nicht 
mehr oder nur als kleine Kinder erlebt hat, bekundet weniger Interesse an solchen 
Heimattreffen.  
 Mit dem idealisierten Heimatbild verknüpft ist die Mythenbildung um die 
Herkunft der eigenen Gemeinschaft. Die Entstehung jedes Volkes wird häufig an 
herausragenden Helden, historischen Schlachten und missionarischen Aufgaben fest 
gemacht. So gründet die Mythisierung der Befreiung der Gebiete um Temeswar und 
Belgrad von den Türken bis heute im populären Volkslied “Prinz Eugen der edle Ritter” 
und in der Volkssage “Der Prinz-Eugen-Brunnen” über die Befreiungsschlacht von 
Temeswar 1718. Darin wird erzählt: 

“Als Prinz Eugen mit seinem Heer vor Temeschwar stand ... suchten seine 
Soldaten in der sumpfigen Gegend vergeblich gutes Trinkwasser. Weit und breit 
fanden sie keinen Brunnen und keine Quelle ... Der Feldherr ruhte am Fuße 
einer uralten Weide und hatte einen seltsamen Traum. Eine Stimme sagte ihm, 
daß im Wurzelwerk ein verborgenes Wasser fließe. Als er hierauf erwachte, 
legte er die Quelle mit seinem Schwerte frei und die Soldaten konnten das beste 
Wasser trinken. Sie erquickten sich an dem frischen Labsal vor der 
entscheidenden Schlacht. Seither plätschert in Jahrmarkt [Giarmata, Anm. d. 
Verf.] der Prinz-Eugen-Brunnen. Die alte Weide war noch vor einigen Jahren 
zu sehen”. (Diplich/Karasek 1952: S. 24) 

4.1 Heimatstuben 

Zahlreiche donauschwäbische Ortsgemeinschaften in Deutschland sammelten 
alte Möbel und Gebrauchsgegenstände und stellten sie in musealen Räumen aus, um die 
kollektive Erinnerung an den verlassenen Heimatort zu pflegen. Die ausgestellten 
Objekte besitzen für die Gruppe eine hohe emotionale Bedeutung: Sie festigen die 
Erinnerung und dokumentieren den Stolz auf den Herkunftsort. Nach Hans-Werner 
Retterath gehört zur Aufrechterhaltung dieser positiven Erinnerung die Glättung der 
Geschichte und die Ausblendung problematischer Aspekte wie das Verhältnis zu den 
zugezogenen anderen Ethnien. So wie die Vergangenheitsbewältigung nicht umfassend 
stattfindet, so sind auch die Bezüge zum Neuanfang und die Auseinandersetzung mit der 
neuen Heimat in Deutschland nur ansatzweise vorhanden. Allerdings räumt der 
Verfasser ein, dass bei Heimatstuben nicht die museale Dokumentation, sondern die 
Selbststabilisierung der jeweiligen Gruppe im Vordergrund steht. Eigentlich sei es 
Trauerarbeit zur Bewahrung der Vergangenheit, wie er sich in den arbeitsintensiven 
Modellen der Heimatstube, in den in vielen Haushalten anzutreffenden Trachtenpuppen 
und auch in den Jahrestreffen der früheren Ortsgemeinschaft zeigt. (Nach Retterath 1999: 
164-166). 
 Freilich sind Heimatstuben der donauschwäbischen Heimatvertriebenen, 
Flüchtlingen und Aussiedler kein Einzelfall, wenngleich die Motivation hier am besten 
zutage tritt. Vielmehr dienen schwäbische, ungarische und rumänische Heimatstuben in 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

180

Rumänien und den benachbarten südosteuropäischen Ländern neben musealer 
Dokumentation historischer, sozialer und ethnografischer Werte, der Sachkultur und der 
geistigen Volkskultur, immer auch der Erinnerung an abgeschlossene Zeiträume, im 
Unterbewusstsein an eine “gute alte Zeit”.

4.2 Landsleute und eine gemeinsame Kultur 

Hans Diplich analysierte 1973 “Das Bild des Deutschen im Blickfeld des 
Rumänen”. In den 1950er Jahren drückte der ehemalige Rektor der Klausenburger 
Universität, Constantin Daicoviciu seine Freude darüber aus, dass Diplich die 
Dichtungen seines Volkes in die Sprache Goethes übersetzt hatte. Im gleichen Brief 
schrieb er weiter: “Ce bine-mi pare c  sîntem amîndoi b n eni – lan mani – cum zicem 
noi. Eu mis depe lâng  Caransebe  (C r van).” (Deutsch: Wie freut es mich, dass wir 
beide Banater sind – Landsleute, wie sir sagen. Ich komme aus C r van bei 
Karansebesch.) Diplich hält fest, dass der Begriff “lan mani” (rum. Pl. von lan man über 
den gleichfalls entlehnten Begriffen pau r ‘erfolgreicher Landwirt’ maistur
“Handwerksmeister’ und mol r ‘Zimmermaler’ steht und alle Einzelpersonen und 
Stammesgruppen aus demselben Wohngebiet integriert. “Banater Landsmann” heißt, 
sich auf die gemeinsame Heimat berufen, heißt auch: Wertschätzung herüber und 
hinüber, die sich aufs gleiche Herkommen berufen kann, ohne die verschiedene Abkunft 
zu berühren. Diplich glaubt im Deutschenbild der Rumänen etwas wie “Heimweh nach 
dem Zustand von einst”, nach der österreichischen Ordnung, ausmachen zu können. 
(Diplich 1975: 209) Und das, obgleich zwei Kriege und viele politische Strömungen 
dazwischen lagen und die Sichtweise veränderten. 

Es ist erfreulich, dass heute viele Ungarn und Rumänen den Beitrag ihrer – zum 
Großteil weggezogenen deutschen Landsleute als Bereicherung der gemeinsamen 
Kultur empfinden und in der alten Heimat zweisprachige Ausgaben der Werke von 
Dichtern (etwa des Hatzfelder Dichters Peter Jung) und Künstlern (des Malers Stefan 
Jäger), übersetzt von Simion D nil , herausbringen. Reschitza ist heute zu einem 
Zentrum der Pflege und Förderung deutscher Kultur geworden. Nachdem ich meine 
sprachlichen und volkskundlichen Publikationen über die Donauschwaben der 
deutschen Abteilung der Reschitzaer Kreisbibliothek “Paul Iorgovici” zugeschickt hatte, 
erhielt ich einen offiziellen Dankesbrief des Direktors Nicolae Sârbu, der mir daraufhin 
seinen bemerkenswerten und emotionalen Essayband über das Banat zusandte. Der 
Abschnitt “Unsere Deutschen und ihre Heimat” (Nem ii no tri – Heimat-ul lor) war 
schon im Juli 2002 in der 13. Ausgabe der vom Demokratischen Forum der Deutschen 
des Kreises Karasch-Severin herausgebrachten dreisprachigen Blattes “împreun  – 
miteinander – együttesen” und in der Zeitschrift “Reflex”, 3. Jh., Nr. 4-6/April-Juni 
2002) in rumänischer Sprache abgedruckt worden. Ich zitiere daraus eine 
bedeutungsvolle Stelle in meiner Übersetzung: 

“(...) Danach brachte derselbe Professor Dr. Ioni  ein weiteres Bücherpaket 
in die Reschitzaer Bibliothek. Sie kamen vom Wissenschaftler Dr. Hans Gehl 
aus Tübingen, Deutschland. Auch er wanderte von den Banater Schwaben aus. 
Ich habe Herrn Dr. Gehl einen Brief mit zwei Zeitschriften aus Reschitza 
zugeschickt. Selbstverständlich erhielt ich vom Deutschen eine Antwort: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

181

Höflich, korrekt und sehr erfreut über die Nachrichten aus dem Banat, seiner 
Heimat, mit der er weiterhin verbunden bleibt. 

Ich möchte objektiv schreiben und kann es nicht, wenngleich das Thema 
eine mehr “deutsche” als sentimentale Darstellung erfordert. Doch ich kann 
nicht anders als subjektiv sein, da ich doch in einer der vielen gemischten 
Familien des Banats lebe. Meine Frau stammt aus einer alten deutschen 
Kolonistenfamilie, Macek. Heute ist sie Erzieherin einer deutschen Gruppe in 
einem Reschitzaer Kindergarten. Und selbstverständlich heißt sie Elena, nicht 
Helen.

Wie könnte ich teilnahmslos und objektiv schreiben, nachdem ich den 
überwältigenden Einfluss erkannte, den unsere Deutschen auf das 
wirtschaftliche, soziale und geistige Leben im Gebiet Karasch-Severin ausgeübt 
hatten? Wie nachhaltig sie während zweier Jahrhunderte die Banater 
Zivilisation gestaltet haben (...)”. (Sârbu 2003: 142 f.) 

5. Häuser und Kirchen 

Öffentliche Gebäude können auf die Bewohner des Gebietes eine besondere 
Wirkung ausüben, ggf. sogar symbolhafte Bedeutung gewinnen und nach langen 
Zeitabständen zu Gedächtnisorten werden. Waren es in früheren Zeiten Burgen und 
Schlösser, so erhielten seit dem 19. Jahrhundert auch bürgerliche Bauten eine besondere 
Bedeutung, und schließlich konnten selbst Bauernhäuser und Friedhöfe – in Verbindung 
mit intensivem Heimatgefühl – eine herausragende Stellung erlangen und sogar zu 
stummen Ansprechpartnern werden. Nikolaus Berwanger meditiert im grafisch 
modernen Gedicht im Banater schwäbischen Dialekt “vorm elternhaus” über Heimat, 
Elternhaus und Familiengräber und beschreibt Erinnerungen seines bisherigen Lebens, 
das durch seine bevorstehende Aussiedlung abgeschlossen wird: 

“ich mecht mich/ verabschiede/  
sei mir net bees/ morje fahr ich/ 
mei seel awer/ die bleibt/ 
die han ich do begrawe/ for alli zeite (...) 
vielleicht bau ich mir/ e neijes haus dort driwe/ 
wer kann des jetz wisse/ ich kumm mir awer so verlor vor/ 
so alleenich sin ich uf eemolo/ dich wer ich nie vergesse (...)” 
(Berwanger 1982, 85-93)

Die Erinnerung bewahrt nicht irgendein Banater Haus, sondern das Elternhaus 
in der Heimatgemeinde, mit seinem überliefertem, unverkennbaren Baustil. 

5.1 Hausformen, Barockgiebel, Scheune 

Zusammen mit den Habsburgern hielt die Barockarchitektur im 18. und vor 
allem im 19. Jahrhundert ihren Einzug in den donauschwäbischen Siedlungsgebieten in 
Südosteuropa, schrieb Hans Diplich in einer Analyse dieser Stilrichtung. Seither zeugen 
auch die Werke der Architekten, Bildhauer und Maler in zahlreichen Kathedralen, 
Dorfkirchen, Rathäusern, Stadtpalästen und schließlich auch Bauernhäusern mit ihren 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

182

Rundgiebeln vom Einfluss des österreichischen Barock, der vom Wiener Belvedere und 
der Hofburg auf barocke Adelshöfe überging und durch Wandergesellen bis in die 
entlegensten donauschwäbischen Dörfer verbreitet wurde. Er ergänzte die barocken 
Einflüsse in der glockenförmig abstehenden Festtagstracht der Frauen und Mädchen, in 
den vielfältigen Stick- und Teppichmustern, der Kirchen- und Vereinsfahnen, in der 
Gestaltung der Grab-, Dorf- und Flurkreuze und in den prunkvollen Dorffesten. Die 
Häuser in den schachbrettartig angelegten deutschen Dorfstraßen waren mit der 
Schmalseite zur Straße ausgerichtet und trugen anfangs einen Dreieckgiebel, der im 19. 
Jahrhundert vom verzierten Rundgiebel abgelöst wurde. Das Streckhaus erhielt auf der 
Hofseite den charakteristischen Laubengang mit Pfeilern, und der Rundgiebel wurde mit 
Zierelementen wie Lebensbaum und Sonnenrad (in Form von Sonnenwirbel, Vier- oder 
Sechsstern bzw. im Dreieck das “Auge Gottes”) geschmückt, neben denen häufig das 
Baujahr und der Name des Bauherrn steht und Bodenluken für Durchlüftung sorgen. 
Der halbkreisförmige Giebelaufsatz wird von konvexen oder konkaven Kreissegmenten 
fortgesetzt, die auf dem balkenstarken Gesims aufsitzen. Darunter ist die Vorderfront 
des Hauses durch plastisch wirkende Verputzformen gegliedert, so dass die Fenster 
durch Säulen und Kapitelle eingerahmt erscheinen. Der spätbarocke Dekor des Giebels 
umfasst Schneckenwindungen, Girlanden, Laufmuster, Randleisten, Blumen-, Kranz 
und Muschelornamente. Bedeutsam ist die Farbgebung. Der Sockel ist gewöhnlich 
dunkelbraun oder grün, Fassade und Giebel dagegen pastellfarben, hellgrün, ocker-
farben oder zartrosa gefärbt. Zur dörflichen Verwirklichung des Bauernbarock gehören 
außer dem Haus auch der umgebende Raum, der Hof und der Blumengarten, die breiten 
Gasse und die Baumreihen bis in den Dorfkern, die den Lebensraum der Dorf-
gemeinschaft gestalten und zugleich einen sicheren Wohnbereich abgrenzen. (Nach 
Diplich 1975: 30-35) 
 Walther Konschitzky untersuchte die Hausformen und den Fassadendekor im 
Banat aus historischer und interethnischer Sicht1 und präsentierte seine Ergebnisse vor 
einigen Jahren in seiner Dissertation in Klausenburg (Cluj Napoca). In einem 
zusammenfassenden Tagungsbeitrag in Tübingen stellte er zur Banater Architektur fest, 
dass die Rezeption der europäischen Baustile, vom Barock bis zum Jugendstil, in den 
Städten nahezu zeitgleich mit der Bauentwicklung in Mittel- und Westeuropa stattfand, 
die Übernahme stilistischer Neuerungen auf dem Land dagegen zeitversetzt und durch 
den Einfluss des städtischen Handwerks erfolgte. Das übernommene Gut wurde dem 
eigenen Formenreichtum eingegliedert und weit über die Zeit des Wirkens der 
architektonischen Stilrichtungen, denen es entlehnt war, als “zeitloses” Ornament-
repertoire in der Fassadendekoration verwendet. 
 In den Dörfern der mariatheresianischen Siedlungsperiode löst am Ausgang des 
18. und im 19. Jahrhundert der verzierte Rundgiebel barocker Herkunft den unverzierten 
Dreieckgiebel des frühen Kolonistenhauses ab. Die verwendeten Hauptornamente sind 
gleichfalls dem Barock entlehnt. An religiösen Motiven findet man das Kreuz, das 
Gottesauge im Strahlenkranz, das Christusmonogramm IHS und den Engelskopf, an 
kosmischen Motiven Sonnenzeichen und Sterne, an Pflanzenmotoven Lebensbaum, 
Blattkranz, Girlande und Blumenrosetten. Über schwäbische Meister und Gesellen, die 

1 Konschitzky, Walther, Sonnenrad und Lebensbaum. Banater Giebelhäuser und ihre Ornamentik. 47 
Beiträge, in “Neuer Weg”, Bukarest, vom 7.07.1981 bis 12.03.1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

183

auf der Walz oder in Handwerkszentren des Banats mit den Stilelementen vertraut 
wurden, gelangte der verzierte Giebeltypus auch in rumänische, serbische, bulgarische 
und kraschowänische, später auch in tschechische, slowakische und ungarische 
Ortschaften des Banats. 
 Die geografische Verbreitung und die Frequenz der Verwendung einzelner 
Giebelformen ist im Banat sehr unterschiedlich. Nördlich der Marosch und südlich 
dieses Flusses, in den Ortschaften entlang der Straßen Arad – Lippa und Lippa – 
Temeswar fand vorwiegend der geweißte oder in Ockernuancen getünchte 
Dreieckgiebel mit reicher Dekoration Anwendung; der Rundgiebel ist hier die 
Ausnahme. In der fruchtbaren Ebene der Banater Heide, vor allem im Raum 
Großsanktnikolaus (Sânnicolau Mare) – Hatzfeld (Jimbolia) – Temeswar beherrscht 
dagegen der reich dekorierte Rundgiebel des “späten Bauernbarock” mit unterschiedlich 
gebrochener Randlinie das Dorfbild aller Ethnien, während der Dreieckgiebel nur 
gelegentlich an ärmeren Häusern zu sehen ist. Die deutschen Ortschaften in diesem 
Gebiet wurden fast ausschließlich in der Regierungszeit Maria Theresias (1763-1782) 
gegründet. Hier weisen auch die Fassaden der moderneren Querhäuser eine aufwendige 
Dekoration auf. In der josephinischen Periode (1782-1786) wurde die ärmere Gegend 
südlich der Temesch besiedelt. In diesen Ortschaften ist statt des Rundgiebels zumeist 
ein unverzierter geweißter Dreieckgiebel zu sehen. Im Raum Temeswar – Lugosch – 
Busiasch ist der Rundgiebel jedoch bei den Banater Rumänen und Serben verbreitet. Für 
sie wurde die Fassadendekoration in Zeiten des wachsenden Wohlstandes am Ausgang 
des 19. Jahrhunderts, vor allem aber in den Jahren nach dem Ersten Weltkrieg, ein 
wesentliches Statussymbol mit Repräsentationsfunktion zur Kennzeichnung der 
sozialen Stellung innerhalb der Dorfgemeinschaft. 

Als eine regionale Gemeinsamkeit lässt sich bei allen Ethnien die mentalitäts-
gebundene Haltung nachweisen, dass der Reichtum der Fassadendekoration in der 
Öffentlichkeit ein Gradmesser für Wohlstand darstellt. Allerdings haben die Gruppen 
einzelne Ornamente entlehnt und ihren Vorstellungen und Bedürfnissen angepasst. Die 
Fassadenverzierung hat sich im 19. Jahrhundert bei allen Ethnien des Banats als ein 
neues Genre der ländlichen Kultur durchgesetzt. Im Falle des Bauschmucks an 
zahlreichen rumänischen und serbischen Häusern weist sie die Sonderform einer 
Volkskunst zweier Ethnien auf: die der Auftraggeber und die der schwäbischen 
Handwerker, die sie ausgeführt haben. Regionale Mentalitäten können bis zur 
Zuordnung von Kulturwerten als spezifisch ethnische Besonderheiten führen. Der 
Verfasser verweist auf die Verwendung unterschiedlicher Giebelformen in der 
deutschen Ortschaft Bakowa und in den umliegenden andersnationalen Dörfern. Die 
schwäbischen Handwerker aus Bakowa haben in ihrem Ort ausschließlich Fassaden mit 
Dreieckgiebel und nach dem Zweiten Weltkrieg Querhäuser mit unverzierter Fassade 
gestaltet, dagegen in über zwei Dutzend rumänischen Dörfern die Mehrheit der 
Bauernhäuser mit straßenständiger Fassade und reich verziertem Rundgiebel versehen. 
Im Sprachgebrauch der Bewohner von Bakowa wird diese bei den benachbarten 
Rumänen seit Anfang des 20. Jahrhunderts so beliebte Giebelform als “walachischer 
Gewl” bezeichnet und als ein für die Banater Rumänen kennzeichnendes Element des 
Dorfbildes verstanden, (Konschitzky 2002: 84-90) wenngleich sie aus dem 
Habsburgerreich kommt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

184

 Bei den Sathmarer Schwaben herrscht der Streckhof mit unverziertem 
Dreieckgiebel vor. Ein wichtiges Nebengebäude des Wirtschaftshofes ist die im 
Hinterhof quer stehende, aus den oberschwäbischen Herkunftsgebieten mitgebrachte 
Scheune, mit einem breiten Tor zur Straßenseite und einem Dach mit zwei Schrägen. 
Hier wurde immer das Getreide gedroschen, Futtermittel, landwirtschaftliche Geräte 
und Transportmittel aufbewahrt. Die hohe Giebelfront zur Straßenseite ist mit Brettern 
geschlossen, die mit Laubsägearbeiten und Reliefmotiven geschmückt sind. Ähnliche 
Funktionen besitzen die sächsischen Scheunen in Siebenbürgen, doch diese stehen 
senkrecht zu den entlang der Straße aufgereihten Häusern. (B lu 2002: 66) 

5.2 Kirchen 

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts findet das Barock auch im ländlichen 
Raum beim Bau und der Ausstattung der Kirchen Verwendung. Ein Vorbild für viele 
Dorfkirchen ist die nach den Plänen Fischer von Erlachs erbaute, 1754 eingeweihte 
barocke Bischofskirche in Temeswar. In Lenauheim wurde die Barockkirche von der 
Kaiserin Maria Theresia gestiftet und die Einwohner hatten dazu eine besondere 
Beziehung. In den Dörfern der flachen Banater Heide überragt die zentral gelegene 
Kirche die Bauernhäuser und ist schon von weitem zu sehen. Bedingt durch die religiös 
geprägte Bauernkultur eines Großteils der Donauschwaben begleitet die Kirche das 
Leben der Menschen von der Wiege bis zum Grab. Kirchenglocken mit ihrem weithin 
vernehmbaren Klang haben als Symbol der Geborgenheit und der Lebenserfüllung für 
die Donauschwaben eine besondere Bedeutung. Die aus dem Banater Dreispitz ( agu)
stammende Musikkapelle “Original Stauferland-Echo” brachte 2000 eine CD mit 
Musikstücken unter dem symbolischen Titel “Überall klingen Glocken der Heimat” 
heraus, wobei das Motiv vom Titel des 1910 erschienenen Roman von Adam Müller-
Guttenbrunn “Die Glocken der Heimat” stammt. Beides sind “Erinnerungsorte” für die 
Betroffenen.
 Gotteshäuser haben eine wichtige Funktion im Leben traditioneller Gemeinschaften. 
Bald nach der Ansiedlung im alten Ungarn trachteten alle donauschwäbische 
Gemeinschaften, ein Bethaus und später eine eigene Kirche zu errichten. Einer 
kürzlichen Fernsehreportage war zu entnehmen, dass die von der Flucht heimgekehrte 
Bevölkerung einer abgelegenen Siedlung in Afghanistan der Errichtung einer Moschee 
den Vorrang vor Wohnhäusern einräumt, um darin beten und die Kinder unterrichten zu 
können. In Rumänien ist zu beobachten, dass nach der Wende von 1989 die religiöse 
Freiheit genutzt wird, um viele orthodoxe Kirchen mit Spenden der Gläubigen zu 
errichten, wobei jede größere Stadt neben den zahlreichen Kirchen auch eine Kathedrale 
haben will. Dabei ist es nicht wichtig, ob die tatsächliche Zahl der Kirchenbesucher die 
Neubauten rechtfertigt. Wichtiger ist die symbolische Funktion des Sakralbaus. 

Es ist verständlich, dass bei Heimattreffen der Ausgesiedelten ein Bild der 
Dorfkirche im Mittelpunkt steht und bei der Gedenkveranstaltung an die verlorene 
Heimat der symbolträchtige Klang der Heimatglocken vom Tonband zu hören ist. Bei 
Fahrten in die Heimatgemeinde gelten die ersten Wege der vertrauten Kirche und dem 
Dorffriedhof, um der verstorbenen Ahnen zu gedenken. In den periodisch heraus-
gebrachten und den Mitgliedern bei den Jahrestreffen überreichten “Briefen” und 
“Blättern” der Heimatortsgemeinschaften wird immer wieder über den Zustand der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

185

Heimatkirche und des Friedhofs berichtet und zu Spenden für deren Erhaltung, 
Renovierung und weitere Pflege aufgerufen. Im Jugoslawienkrieg der 1990er Jahre 
zerstörten die Kampfgegner neben Industriebauten und Wohnhäusern mir Vorliebe die 
weithin sichtbaren Kirchen bzw. Moscheen der Feinde wegen der religiösen Gegensätze: 
Die Serben sind doch Orthodoxe, die Kroaten Katholiken und beide Ethnien in Bosnien 
Muslime. Die Zerstörung von Gotteshäusern, im Namen der atheistischen Kommunisten, 
übten die Serben (ähnlich wie Albaner und Russen) auch schon nach Kriegsende, als die 
Kirchen der entrechteten und internierten Donauschwaben in Depots verwandelt oder 
einfach abrissen wurden.  
 Entsprechend dem Stellenwert der Kirche wird auch ihre Weihe und deren 
jährlich wiederkehrende Feier zum Hochfest der Dorfgemeinschaft ausgebaut. 

5.3 Kirchweih 

Wenn in Deutschland unserer Tage der Karneval in vielen Ausgestaltungen 
vom Jahresende bis zum Aschermittwoch von einem Großteil der Dorf- und Stadt-
bevölkerung überschwänglich begangen wird, so gilt bei den Donauschwaben allgemein 
die Kirchweih als schönstes und bedeutendstes Schwabenfest des Jahres und hat einen 
hohen Stellenwert im Leben der Dorfgemeinschaft. Seine Symbolik hat sich bis heute 
sowohl in den historischen Siedlungsregionen als auch bei den ausgesiedelten 
Donauschwaben erhalten2. Diesem Fest galten vor 100 Jahren die Böllerschüsse der 
Schützenvereine wie nur den höchsten Kirchenfesten: Weihnachten, Ostern, Pfingsten 
und Fronleichnam. Wo das weltliche Fest ausgeprägte Formen entwickelt hatte, 
begannen die Vorbereitungen schon vorher, sowohl in der Kerweihgesellschaft als auch 
in allen Haushalten des Dorfes. 

Generell hat sich bei allen Donauschwabenn neben der kirchlichen Erinnerung an 
das Weihefest, am selben Tag oder an einem anderen Termin ein weltliches Fest 
entwickelt; meistens ist es als größtes Herbstfest ein Gegenstück zum Fasching, dem 
Karneval, aus der Gruppe der Frühlingsbräuche, von denen es die bereits Elemente wire 
Kirchweihbaum und -strauß an sich gezogen hat. Die weltliche Ausprägung des 
Kirchweihfestes betrifft: die Großreinigung der Häuser, die Erneuerung der Kleidung, 
besonderes Essen, Verwandten- und Gästebesuch auch in der kleinsten Siedlung. 
Ausnahmen haben einen besonderen Grund und hängen meist mit den Zeitumständen 
(Kriegs- und Notzeiten) zusammen. Wo es genügend Jugend und eine Musikkapelle 
gibt, wird auch getanzt. Die Menschenansammlungen bieten günstige Voraussetzungen 
für Jahrmarktbetrieb und den Absatz handwerklicher Erzeugnisse. Für die Heraus-
bildung einer eigenen Kirchweihtracht müssen besondere Gegebenheiten vorhanden 
sein. Die Kirchweihgesellschaften müssen für Strauß, Baum und Fass aufkommen, doch 
nicht immer und überall können sie das. Die Ausprägung der Kirchweihmerkmale 
richtet sich immer nach der Größe des Dorfes und der Anzahl der Jugend und 
Jungverheirateten.

Befragungen von Wissensträgern aus allen donauschwäbischen Gebieten lassen 
den Schluss zu, dass sich die Banater Kirchweihbräuche in ausgeprägtester Form mit 
einem genau festgelegten Ablauf entwickelt haben. Fast alle Heimatbücher der 
einzelnen Ortsgemeinschaften widmen dieser bedeutsamen und vielseitigen Feier ein 

2 Vgl. dazu das Kapitel “Kirchweih” in Gehl (2003: 157-189). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

186

eigenes Kapitel innerhalb der Brauchtumsbeschreibung. Allerdings fehlen auch in 
manchen Banater Dörfern einige spezifische Kirchweihattribute wie den Strauß. 
Andererseits gab es auch in anderen donauschwäbischen Gebieten (z. B. in Dörfern der 
Schwäbischen Türkei und in Vinkovci, Gebiet Syrmien) einen Aufmarsch der 
Trachtenpaare, die einen Vorstrauß trugen und ihn später unter den Kirchweihgästen 
versteigerten.  

Ganz ähnlich ausgeprägte Brauchelemente enthält die mittelfränkische und die 
niederösterreichische Kirchweihfeier. Die vielen Ansiedler aus Rhein- und Mainfranken 
– vor allem in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts – haben sicher die Erinnerung an 
ihre heimatlichen Bräuche über entbehrungs- und leidvolle Jahrzehnte des Neubeginns 
bewahrt und bei günstiger wirtschaftlicher und sozialer Lage diese Feste und Bräuche 
wieder begangen und zu neuer Blüte gebracht. Bekanntlich hat auch der österreichische 
Einfluss über 150 Jahre durch Militär, Verwaltung, Kultur, Handel und wandernde 
Handwerker auf das gesamte Siedlungsgebiet eingewirkt. Man könnte auch den 
wachsenden Wohlstand seit dem 19. Jahrhundert, besonders im Banat, in der Batschka, 
teilweise auch in Syrmien und in der Schwäbischen Türkei, dank der Fruchtbarkeit des 
urbar gemachten Ackerlandes, als auslösender Faktor für die besonders ausgeprägten 
Kirchweihbräuche annehmen.

Im Banat kommt die politische Sonderstellung im donauschwäbischen Siedlungs-
raum, als kaiserliche Provinz Temescher Banat (von 1716 bis 1778) dazu. Hier kam es – 
im Gegensatz zu den Verhältnissen in den alten Heimatländern der Kolonisten und in 
den ungarischen Komitaten – zur Bildung eines von grundherrschaftlichen Bindungen 
freien Bauernstandes. Die Planung der Ansiedlung erfolgte vornehmlich von Wien aus 
und von hier wurde auch die Neuprägung der Siedlungslandschaft entscheidend 
gestaltet, da die Erschließung und Neuordnung des Landes unter Aufsicht kaiserlicher 
Beamten erfolgte. Die Bindung zu Wien und den Kaiserhof war im 18. Jahrhundert stets 
ein wirksames Band zwischen den Ansiedlern aus verschiedenen Herkunftsländern 
gewesen und hatte auch im 19. und bis ins 20. Jahrhundert die Grundeinstellung der 
Bevölkerung noch nachhaltig beeinflusst. 
 Das in großen Zügen einheitliche Banater Kirchweihbrauchtum hat sich gewiss 
erst mit der Zeit herausgebildet, da die Ahnen der Banater Deutschen aus ihren 
Ursprungsländern nicht nur voneinander abweichende Dialekte, sondern auch unter-
schiedliche Sitten und Bräuche mitgebracht hatten. Heinrich Lay nimmt an, dass in 
jedem Dorf allgemein das kräftigste Element zur Geltung kam, die Oberhand gewann 
und im Laufe der Jahrzehnte seine Sitten und Gebräuche durchsetzte. Dennoch blieben 
auch Elemente aus anderen Herkunftsregionen erhalten. Wohl deshalb gibt es kleine 
Unterschiede zwischen den Kirchweihfeiern der einzelnen Ortschaften (Vgl. Lay 1974: 
101). Katharina Wild weist dagegen auf die Gemeinsamkeiten der Kirchweihbräuche in 
der Baranya (teilweise auch in der Tolnau) mit den fuldaischen, südhessischen, zum 
Teil auch oberdeutschen Herkunftsgebieten der Siedler hin. In Lantschuk (Láncsók) 
waren der geschmückte Kirmesbaum und andere Kirmesattribute noch vor dem Zweiten 
Weltkrieg vorhanden, in Großnarad (Nagynárád) waren sie auch später noch 
anzutreffen, wie mir die Gewährsperson Anna Halász in einem Interview 1994 
versicherte.

Wo Siedler aus verschiedenen Gebieten zusammentrafen, sind auch mitteldeutsche 
Bräuche (wie Ein- und Ausgraben der Kirchweih, Baumaufstellen, Verlosen eines 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

187

Halstuchs) neben oberdeutschen (Hahnenschlagen, Kirchweihbock) anzutreffen. Die 
große Übereinstimmung in den Kirchweihbräuchen dieses Gebietes, trotz der Herkunft 
der Siedler aus verschiedenen mittel- und oberdeutschen Sprachgebieten und auch aus 
älteren deutschen Siedlungen der ungarischen Nachbarkomitate könnte durch enge 
wirtschaftliche Kontakte und Siedlermischung durch Eheschließung zwischen nahe 
zueinander liegenden Ortschaften hervorgegangen sein. Freilich ist auch hier völlige 
Übereinstimmung im Ablauf einzelner Bräuche nur in wenigen, unmittelbar 
benachbarten Ortschaften wie Bawaz (Babarc) und Sier (Sz r), Nimmersch 
(Himesháza) und Surgetin (Szederkény) festgestellt worden. (Vgl. Wild 1988: 76-79) 

5.3.1 Perspektiven der Kirchweihbräuche, Übernahme von Festen 

Im Heimatgebiet 

Wie die meisten Bräuche ist auch das Kirchweihfest wohl in seinen Grundzügen 
erhalten geblieben – besonders die zeremonielle Steifheit der Tanzordnung und des 
Versteigerns fällt auf, doch hat es in vielen Orten neue Elemente aufgenommen oder 
bestehende weiterentwickelt. Das gilt vor allem für das Banat, da die Deutschen nach 
dem Zweiten Weltkrieg nicht ausgewiesen wurden und die schwäbischen 
Gemeinschaften bis in die 1980er Jahre bestanden und ihre Bräuche weitergepflegt 
haben. Es kam zu Erneuerungen von Brauchelementen. 

Es ist bekannt, dass Strauß und Kirchweihbaum erst 1972 von Lehrerin Katharina 
Gal ins Kirchweihbrauchtum von Semlak eingeführt wurden. Der kronengeschmückte 
Kerweihbaum in Darowa war 1972 mit einer Kette bunter Glühbirnen geschmückt. In 
Guttenbrunn wurde am Samstag vor dem Kirchweihtermin ein Fackelzug veranstaltet 
und beim Tanz ein Kirchweihkranz mit der Weinflasche an die Wirtshaustür gehängt. In 
Liebling gab es 1973 zwei Vortänzerinnen, da ein Großvater den Strauß 1972 für seine 
beiden Enkelinnen ersteigert hatte. Allerdings gab es bereits 1970 gar drei 
Vortänzerinnen statt einer, in Darowa einmal sogar vier. In Liebling hat man den 
Kirchweihstrauß nicht versteigert, sondern mehr als 80 bebänderte Sträußchen davon 
verschenkt. (Nach Gehl 1973, S. 188-190) In Wetschehausen (Pietroasa Mare) war der 
Rosmarinstrauß 1988 mit fast 200 Rosen geschmückt und wurde entsprechend hoch 
versteigert3.
 Die Sprüche beim Straußversteigern wurden häufig vom “Kirweihstickl” der 
Blasmusik unterbrochen, während die Mädchen in den Tanzpausen sangen. 
Gelegentlich hat man auch “auf dem Fass” ein thematisch passendes Gedicht 
vorgetragen, Lieder gesungen oder Volkstänze dargeboten. Die Tradition der 
Kulturprogramme und Sportfeste am Kirchweihtag wurde besonders im evangelischen Dorf 
Liebling bis zuletzt gepflegt (sonst gibt es im Banat vor allem katholische Dörfer). 
 Durch die Wirren des Zweiten Weltkriegs und die gegen die deutsche Bevölkerung 
besonders restriktiven Nachkriegsereignisse unterbrochen, konnten im Banat Kirchweihfeste 
lange Zeit nicht stattfinden. Nach einem 1946 erfolgten Versuch wurde 1947 in Jahrmarkt 
(Giarmata) die Kerweih mit acht Paaren, ohne Tracht, in einer Tischlerwerkstatt gefeiert. Selbst 
bei den Verschleppten in der rumänischen Bçrçgan-Steppe gab es in den fünfziger Jahren 
schüchterne Versuche, wieder Kirchweih zu feiern, wenn auch nicht am überlieferten 

3 Nach einer Mitteilung in “Neuer Weg” (deutsche Tageszeitung Bukarest) vom 5.10.1988, S. 4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

188

Termin, da die Neusiedler aus vielen Banater Gemeinden bunt zusammengewürfelt 
waren. Es war ein Hoffnungsschimmer für die vom Schicksal getroffenen Deportierten, 
dass man wieder wie daheim zu feiern begann. 
 Seit der kriegsbedingten Unterbrechung nahmen nur mehr Jugendliche an der 
Veranstaltung und Durchführung der Kirchweihfeier teil. Sie wurden im Laufe der Jahre 
immer jünger (und durch die zunehmende Aussiedlung weniger), so dass schließlich 
Schüler von kulturell interessierten Lehrern angesprochen werden mussten. Aufmarsch 
und Straußversteigerung wanderten bei Trachtenbällen auf die Bühne und wurden sogar 
ein Unterhaltungsthema für die Zuschauer. Auch am Temeswarer Nikolaus-Lenau-
Gymnasium versteigern die Schüler beim jährlichen Trachtenfest einen Kirchweihstrauß 
und verlosen Hut und Schultertuch: Hier sind Kirchweihelemente in eine Verkehrsinsel 
eingemündet, aus der es freilich keine Weiterfahrt geben kann. Der Aufmarsch und die 
Tänze erfreuen zwar die Eltern, doch das ist nur mehr der letzte Ausläufer der 
weltlichen Feier vor ihrer gänzlichen Einstellung. Die kirchliche Feier hat sich schon 
längst davon getrennt. 
 Heute wird die Tradition der Banater Kirchweihfeste trotz der geringen deutschen 
Restbevölkerung, auch mit der Unterstützung rumänischer, ungarischer oder 
andersnationaler Dorfbevölkerung, bis heute fortgesetzt. So fand in Billed laut einem 
Pressebericht im Herbst 1999 ein Kirchweihfest mit 27 Trachtenpaaren statt, davon elf 
aus Billed, die übrigen aus Temeswar, Neuarad und Großsanktnikolaus (Sânnicolau 
Mare). In Sanktanna (Sântana) wo bis in die 1980er Jahre Kirchweihfeiern mit 50 und 
mehr Trachtenpaaren stattfanden, wird die verbliebene Restgruppe von heute 350 
Deutschen durch die Heimatortdgemeinschaft Sanktanna unterstützt. Auch zum 26. Juli 
2004 kamen zahlreiche Sanktannaer aus Deutschland in ihre Heimatgemeinde und die 
Kirchweihjugend feierte das Fest in Tracht und mit dem Rosmarinstrauß unter dem 
festlich geschmückten Kirchweihbaum.  

Trotz dieser Hilfestellungen von außen wird sich bei den restlichen Banater 
Schwaben vermutlich nur die kirchliche Feier erhalten; es sei denn, dass die weltliche 
Kirmes von der rumänischen und andersnationalen Bevölkerung als dörfliches Volksfest 
der Dorfgemeinschaft weitergeführt wird. Ansätze dafür sind festzustellen, doch der 
Ausgang ist ungewiss. 

Bei den ausgesiedelten Donauschwaben 

Nach der Vertreibung und Flucht Kriegsende, gefolgt von der Spätaussiedlung 
der Donauschwaben von den 1970er bis Ausgang der 1990er Jahre dauerte es wieder 
eine geraume Zeit, bis sie Wurzeln schlugen, sich an ihre im ganzen Bundesgebiet 
verstreuten Landsleute anschlossen und auch mal in die alte Heimat fuhren, um in 
Ungarn, im Banat und im Sathmarer Gebiet als willkommene Gäste bei den Kirchweih-
feiern mitzumachen, vielleicht sogar Hut, Tuch oder Strauß zu gewinnen und als 
Erinnerung an die verlorene Heimat in die Bundesrepublik Deutschland, nach 
Österreich, Frankreich oder nach Übersee mitzunehmen. Hier gingen die Deutschen aus 
den Donauländern neue landsmannschaftliche Bindungen ein, sie bildeten Heimatorts-
gemeinschaften nach ihren Herkunftsorten, Kreis- und Landesverbände, um der 
gemeinsamen Herkunft zu gedenken, die gemeinsame, in 250 Jahren gewachsene Kultur 
zu pflegen und die notleidenden Landsleute in der alten Heimat zu unterstützen.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

189

Aus Presseberichten4 geht hervor, dass viele donauschwäbische Heimatorts-
gemeinschaften ihre periodischen Treffen mit einer Kirweihfeier verbinden, die ja 
immer eine willkommene Gelegenheit zum Treffen mit auswärtigen Verwandten und 
Freunden geboten hat. Dutzende Gemeinschaften von Banater Schwaben, die ihr neues 
Zuhause in derselben deutschen Stadt gefunden haben, feiern die Kerweih auf diesen 
Treffen mit einem Umzug der Kirchweihpaare in ihrer kennzeichnenden Tracht und mit 
festlich geschmücktem Rosmarinstrauß. Da die Landsleute aus verschiedenen 
Herkunftsgemeinden kommen, wird ein gemeinsamer Termin festgelegt. Ähnlich war es 
in den neu errichteten Siedlungen der Deportierten in der B r gan-Steppe, als man an 
einem gemeinsamen Termin feierte.  

Am 5. November 1988 veranstaltete die donauschwäbische und die Banater 
Trachtengruppe in Nürnberg ihre Kirchweih, bei der ein geputzter Strauß sowie Hut und 
Tuch versteigert wurden; der Strauß allerdings “amerikanisch”, mit einem Wecker und 
nicht durch stets steigende Angebote. Das 39. Heimattreffen und Kirchweihfest feierten die 
Karlsdorfer (aus Banatski Karlovac) am 22. Oktober 1988 in München, wobei das erste bereits 
fünf Jahre nach der 1944 erfolgten Vertreibung stattgefunden hatte. Die Teilnehmer aus dem In- 
und Ausland unterhielten sich im Salvatorkeller mit der Blaskapelle “Original Donauschwaben”, 
die das “Karlsdorfer Kirchweihstickl” spielte. Zwar gab es nur ein Kirchweihpaar, doch die 
Jugend nahm am Kirchweihaufmarsch und am Tanz teil. 
 Das Zusammengehörigkeitsgefühl der heute weltweit zerstreuten Donauschwaben 
zeigt sich vor allem bei ihren Heimat- und Kirchweihtreffen. Die Hodschager aus 
Österreich, Deutschland, Nord- und Südamerika, Asien, Afrika und Australien feierten 
am 10. Oktober 1999 in Wien einem wahrhaft weltumspannenden Erinnerungs-
kirchweihfest. Das erste Hodschager (aus Odžaci) Kirchweihfest nach der Vertreibung 
war im Jahre 1949 gefeiert worden. Auf der 50. Ausgabe, 1999, wurde der 243 Jahre 
seit der Ansiedlung des Geburtsortes in der Batschka und des 178. Jahrestages der 1821 
erbauten und dem heiligen Michael geweihten Kirche von Hodschag gedacht. Vor dem 
Kirchweihtanz überbrachte die Patenstadt Moosburg ihren Gruß und es wurde der alten 
Heimat gedacht. 
 Die Vertriebenen und Aussiedler sind hier sesshaft geworden und haben im Laufe 
der Zeit eine neue Heimat gefunden. Beim 4. Heimattreffen und Kirchweihfest der 
Banater Schwaben aus Giseladorf und Panjowa am 8. Oktober 1988 erklangen bei der 
Festmesse über Lautsprecher die Heimatglocken, und die Teilnehmer sangen zum 
Schluss - wie bei kirchlichen Hochfesten - die hymnische Melodie “Großer Gott, wie 
loben dich” bezeichnenderweisemit einem aktualisierten Text: 

“Großer Gott, wir danken dir/ für die Heimat unserer Ahnen. 
Jeder fand ein Plätzchen hier,/ wo wir unseren Frieden haben. 
Deinen Frieden ganz allein/ braucht ein Mensch zum glücklich sein”.

Auf diesem Heimattreffen gab es auch zwei Volkskkunstausstellungen: eine Sammlung 
von Aquarellen und Ölgemälden einer Teilnehmerin sowie maßstabgerecht nachgebildete Haus- 

4 In den Periodika: “Der Donauschwabe” neuerdings “Der Donauschwabe Mitteilungen” und 
“Donauschwaben-Zeitung”, “Das Donautal-Magazin”, “Banater Post” und “Unsere Post” der Deutschen 
aus Ungarn. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

190

und Wirtschaftsgeräte, die auch in sonstigen Heimatmuseen die Verbundenheit der Donau-
schwaben mit ihrer Lebens- und Arbeitswelt in der alten Heimat unter Beweis stellen. 
 Die zahlreich ausgetragenen Kirchweihfeiern in Deutschland sind wohl etwas anders 
geworden, als sie der alten Generation in Erinnerung ist. Das Heimat- und Zusammen-
gehörigkeitsgefühl rückt hier in den Vordergrund und schafft die Voraussetzungen zum 
gemeinsamen Feiern der überlieferten und auch erneuerten Bräuche. Ihre soziale Funktion 
schafft ihnen weitere Existenzberechtigung. Solange begeisterungsfähige Veranstalter die 
Jugend zum Mitmachen gewinnen, ist die Fortdauer der donauschwäbischen Kirchweihfeier mit 
Trachtenpaaren und einigen Kirchweihsymbolen – wenn auch mit veränderter Funktion – 
gesichert. 

6. Schlussfolgerungen 

Wie Ludwig Steindorff ausführt, sind religiös geprägte Gedächtnisorte im 
Vergleich zu den säkularen viel geschlossener und verfügen über ein verbindlicheres 
Arsenal an Vorstellungen und Werten. Die traditionelle Festkultur war in die religiösen 
Zyklen eingebunden, da alte Gemeinschaften vorwiegend religiös geprägt waren. 
Dagegen sind säkulare Gedächtnisorte von der Planung bis zur Gestaltung mit 
Handlungen und öffentlichem Diskurs verbunden, doch danach entsteht das Problem, 
die Musealisierung oder ausschließliche Kommerzialisierung zu verhindern. 
Feierstunden und Erinnerung sind das Außergewöhnliche und wirken auf den 
Unbeteiligten eher kurios als integrierend. 
 Durch das von der UNESCO definierte “Weltkulturerbe” wurde ein Versuch 
gestartet, über den religiösen und nationalen Gedächtnisorten ein Netz von universal 
gültigen Gedächtnisorten zu stiften. Wichtig dabei ist die Begründung von 
Gemeinsamkeit und gemeinsamer Verantwortung, unter der Voraussetzung der 
Gleichwertigkeit verschiedener Kulturen und Landschaften und der gegenseitigen 
Toleranz gegenüber dem Anderen. (Steindorff 2003: 158-160) 
 Die Donauschwaben sind eine kleine Ethnie, deren Bestehen in den 
Siedlungsgebieten durch den Schwund der Angehörigen in Frage gestellt ist. Aus ihrer 
überlieferten Volkskultur werden sich charakteristische Speisen und identitätsstiftende 
Symbole (wie Kirchweihstrauß, Heimatkirchen und Denkmäler), aber vor allem die 
Toleranz gegenüber anderen Gruppen - mit der Erwartung, selbst voll akzeptiert zu 
werden, das Zusammengehörigkeitsgefühl der Gemeinschaft und die positive 
Lebenseinstellung erhalten, die von den Kolonistengenerationen übernommen wurde 
und es wert ist, in das jeweilige neue Umfeld der weltweit zerstreuten Donauschwaben und 
in die ihre Lebensgemeinschaften eingebracht und hier fortgeführt zu werden. 

Literatur

B lu, Daniela, Volkstümliche Architektur in interethnisch geprägten Gemeinden des Kreises 
Sathmar. Wohnhaus und Wirtschaftsbauten in Schinal (Urziceni, Csanálos) und Maitingen 
(Moftinul Mare) [Arhitectur  popular  în comune interetnice ale jude ul Satu Mare. Casa de 
locuit i cl diri anexe în ...], in Hans Gehl (Hg.) Regionale Volkskulturen in Ostmitteleuropa. 
Abgrenzung – Nachbarschaft – Interethnik (Materialein 13 des IdGL Tübingen), 2002, S. 59-73.  

Berwanger, Nikolaus,  Letschte hopsepolka – lyrische texte in banatschwäbischem dialekt
[Ultima polc  învîrtit  – texte lirice în dialectul v besc din Banat], Bukarest, Kriterion 
Verlag, 1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

191

Binder, Friedrich, Buchbeschreibung “Ein Volk an der Donau” – Gespräche und Kommentare
[Despre volumul “Un popor pe Dun re” – Convorbiri i comentarii], in Geschichte, Gegenwart 
und Kultur der Donauschwaben. Heft 8. Sindelfingen: Landsmannschaft der Donau-
schwaben, Bundesverband, 1997, S. 62-68. 

Brednich, Rolf Wilhelm, Heinz Schmitt (Hrsg.), Symbole. Zur Bedeutung der Zeichen in der 
Kultur [Simboluri. Despre importan a semnelor în cultur ], Münster /New York/ München/ 
Berlin, Waxmann, 1997. 

Diplich, Hans, Essay. Beiträge zur Kulturgeschichte der Donauschwaben [Eseu. Contribu ii la 
istoria cultural  a vabilor dun reni], Homburg/Saar, Verlag Ermer KG, 1975. 

Diplich, Hans, Alfred Karasek, Donauschwäbische Sagen, Märchen und Legenden [Mituri, basme i
legende vabo-dun rene], München, Verlag Christ unterwegs, 1952. 

(EWbU) Etymologisches Wörterbuch des Ungarischen [Dic ionar etimologic al limbii maghiare], 3 
Bände: 1. Bd. 1993, 2. Bd. 1994, 3. Registerband 1997, Budapest, Akadémiai kiadó. 

Flassak, Katharina Elisabeth, Fegefeuer Balkan. Weg eines donauschwäbischen Kindes
[Purgatoriul Balcan. Drumul vie ii unui copil vabo-dun rean], Sersheim, Oswald Hartmann 
Verlag, 1994. 

Gehl, Hans, Besonderes und Neues auf der Kerweih [Elemente specifice i inova ii în 
aniversarea hramului bisericii], in Hans Gehl, Heide und Hecke. Beiträge zur der Banater 
Schwaben, Temeswar, Facla Verlag, 1973, S. 188-193. 

Gehl, Hans, Kirchweih bei den Donauschwaben [S rb torirea hramului bisericii la suabii 
dun reni], in “Jahrbuch für ostdeutsche Volkskunde”, Bd. 32, Marburg, 1989, S.1-79. 

Gehl, Hans, Donauschwäbische Lebensformen an der Mittleren Donau. Interethnisches 
Zusammenleben und Perspektiven [Tradi ii vabo-dun rene pe cursul mijlociu al Dun rii],
(Schriftenreihe der Kommission für deutsche und osteuropäische Volkskunde, Bd. 85), 
Marburg, 2003. 

Habenicht, Gottfried, Leid im Lied. Südost- und ostdeutsche Lagerlieder und Lieder von Flucht, 
Vertreibung und Verschleppung [Jalea în cântec. Cântece de lag r sudest-germane i cântece 
de bejenie, de alungare i deportare], Hrsg. Johannes-Künzig-Institut für ostdeutsche 
Volkskunde, Freiburg, 1996. 

Jaworski, Rudolf, Jan Kusber, Ludwig Steindorff (Hrsg.), Gedächtnisorte in Osteuropa. 
Vergangenheiten auf dem Prüfstand [Locuri ale memoriei în Europa de est. Cercetarea 
trecutului], (Kieler Werkstücke Reihe F: Beiträge zur osteuropäischen Geschichte, Bd. 6), 
Frankfurt am Main, Peter Lang, 2003. 

Konschitzky, Walther, Hausformen und Fassadendekor im Banat. Ethnospezifische 
Unterschiede und regionale Gemeinsamkeit [Forme de cas i decorul fa adelor în Banat. 
Deosebiri etno-specifice i elemente regionale comune], in Hans Gehl (Hg.), Regionale 
Volkskulturen in Ostmitteleuropa. Abgrenzung – Nachbarschaft – Interethnik (Materialein 13 
des IdGL Tübingen), 2002, S. 75-94. 

Lauer, Heinrich, Kleiner Schwab – großer Krieg [Micul vab – marele r zboi], Innsbruck, Wort 
und Welt Verlag, 1987. 

Lay, Heinrich, Kerweitraditionen im Banat [Tradi iile de hramul bisericii în Banat], in 
“Forschungen zur Volks- und Landeskunde”, Bd. 17/1, Bukarest, 1974. 

Müller-Guttenbrunn, Adam, Der kleine Schwab. Abenteuer eines Knaben [Micul vab. 
Aventurile unui b iat], 1910, Neuauflage Timi oara, Editura Facla, 1973. 

Müller-Guttenbrunn, Adam, Micul vab (Übersetzung von Erwin Lessl und Valentina Dima),
Timi oara, Editura Facla, 1978. 

Niedermüller, Peter, Politik, Kultur und Vergangenheit. Nationale Symbole und politischer 
Wandel in Osteuropa [Politica, cultura i trecutul. Simboluri na ionale i schimbarea politic
în Europa de est], in Brednich/Schmitt 1997, S. 113-122. 

Retterath, Hans-Werner, Heimatverlust im Spiegel musealer Darstellung: Die ‘Heimatstube 
Liebling’ in Willstätt-Legelshurst [Pierderea patriei reflectat  în prezentarea muzeal :

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Hans GEHL 

192

“Expozi ia comunei Liebling” la Willstätt-Legelshurst], in “Jahrbuch für deutsche und 
osteuropäische Volkskunde”, Bd. 42, 1999, S.146-173. 

Sârbu, Nicolae, De o sut  de ori Banat. Patima i p timirile unui publicist în pustie [Hundert Mal 
Banat. Leidenschaft und Leiden eines Schriftstellers in der Einöde], Deva, C l uza, 2003. 

Schurr, Philipp Peter, Das Leben ist ein Würfelspiel. Die Erlebnisse eines Donauschwaben
[Via a e un joc de zaruri. P aniile unui vabo-dun rean], Stuttgart, 1986. 

Stefanovi , Nenad, Jedan svet na Dunavu – Razgovori i komentari [Un popor pe Dun re.
Convorbiri i comentarii], Beograd, 1997 (Deutsche Ausgabe München: Donauschwäbische 
Kulturstiftung, 1999; Übersetzer Oskar Feldtänzer). 

Steindorff, Ludwig, Schichten der Erinnerung [Straturile memoriei], in Jaworski/Kusber/Steindorff 
(Hrsg. 2003), S. 157-182. 

Steuerwald, Karl, Türkisch-deutsches Wörterbuch. Türkçe-almanca sözlük [Dic ionar turc-german], 
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1988. 

Wild, Katharina, Deutsche Kirmesbräuche in Südungarn (II) [Obiceiuri germane de hramul 
bisericii, II], in Beiträge zur Volkskunde der Ungarndeutschen 7, Budapest, 1988, S. 53-80. 

Wildmann, Georg, Etappen des Leidensweges der Donauschwaben [Etapele p timirii etniei 
vabo-dun rene], in Geschichte, Gegenwart und Kultur der Donauschwaben, Heft 7, 

Sindelfingen: Landsmannschaft der Donauschwaben, Bundesverband, 1996, S. 150-163. 
Wildmann, Georg, Hans Sonnleitner, Karl Weber, Verbrechen an den Deutschen in Jugoslawien 

1944-1948 [Crimele suferite de etnia german  în Jugoslavia între 1944-1948], München, 
Donauschwäbische Kulturstiftung, Arbeitskreis Dokumentation, 1998. 

Verwendete Abkürzungen 

The meaning from Danube Svabians symbols 

Discussions about “memory places” (lieux de mémoire) have been taking place since 
1984. Systematic investigations of symbolic memory places in Central Eastern Europe remain to 
be undertaken, but a start has been made at the “Zentrum für Osteuropastudien” [Centre for East-
European Studies] of the University of Kiel. The aim is a reappraisal of memorials, but also of 
anniversary celebrations, of literary texts about expulsion and resettlement, and of the use of 
events such as the Serbian defeat in the battle of Kosovo (1386) to a create a mythical “Serbian 
Golgotha” which was aggressively exploited during the Kosovo war. Following the same model, 
the Danube Swabians designate the abrogation of their rights and their internment with its heavy 
casualties as a “way of sorrows”. In Herrischried (Southern Black Forrest) a “Walk of Fate of the 
Banat Swabians”, with symbolic representations of the stages of their history, was inaugurated 
on 2 September 2001,  
 Memory places are always consciously established signposts, even when they are only 
later endowed with the function of a memorial. They have been used and are being used to 
pursue “symbolic political objectives”. In Central Eastern Europe, repeated outside interferences 
and numerous conflicts between neighbours have produced multiple fractures in history. The 
stronger the collective wounds of the past, the more indispensable were the “memory places” as 
the assembly points of collective self-image. 
 Religious memory places are more firmly-based than secular ones, because in older 
communities, the traditional way of celebration was integrated into the religious cycles. Secular 

f.           - feminin neupers.   - neupersisch serbokr.   - serbokroatisch 
mhd.     - mittelhochdeutsch Pl.            - Plural türk.         - türkisch 
mong.   - mongolisch rum.         - rumänisch ung.         - ungarisch 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Die Bedeutung donauschwäbischer Symbole

193

memory places are determined, from planning to implementation, by public discussion and ac-
tions. But festive hours and remembrance are the extraordinary and appear to the non-participant 
more curious then integrating. 
 The “World Cultural Heritage” defined by UNESCO represents an attempt to establish, in 
addition to the religious and national memory places, a network of universally valid memory 
places. What is important with this approach is the rationale of commonality and common re-
sponsibility, with the assumption of equal value of various cultures and landscapes, and recipro-
cal tolerance towards the other. The Danube Swabians are a small ethnic group, the existence of 
which is placed in jeopardy by its dwindling number of members. 
 From the traditional popular culture of the Danube Swabians, specific foods and identity-
generating symbols (such as Kirchweihbouquet, home churches and memorials) will probably be 
preserved. But most of all, the tolerance towards other groups – with the expectation to be fully 
accepted themselves - the sense of a common bond of the community, and the positive attitude to 
life of the generations of colonists, are worth to be brought into the new surroundings of the 
Danube Swabians scattered across the globe, and to be continued in the future. 

(Translation Nick Tullius, Ottawa) 

Institut für donauschwäbische Geschichte und Landeskunde, Tübingen 
Deutschland

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:15 UTC)
BDD-A820 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

