Poezia religioasa: consideratii despre autor si interpretare
Adina CHIRILA

The present essay focuses on two aspects regarding the religious poetry: its author, and its
legitimate interpretation. Because the religious poet places himself under the authority of
the Scripture and of God, his subjectivity as an artist is voluntarily limited. The religious
poet is first of all a believer in the very biblical sense, so the substance of his religious
creation must be consistent with the Bible’s principles. The perspective that a religious
poet has upon his own text sustains the idea that such a text has in fact two authors, of
different ranks: a Divine Instance, and a human voice — a channel. Due to its complex
nature, a religious poem can and may legitimate more than one way of interpretation, but
the one that has been foreseen by the Divine Instance is the spiritual (or the existential)
approach.

In calitatea lui de creaturd unica si irepetabila, omului, aflat in permanent
raport cu limba si cu lumea, 1i place sd se considere liber de a se manifesta
subiectiv in orice conjuncturd. Se poate bucura insd numai de o subiectivare
relativd, relativitatea fiind impusa de dimensiunea sociald a existentei lui. In
comunicarea obisnuitd (putind fi numite aici contactele comunicationale
cotidiene, de la cele cu miza intelectuald pind la cele frivole inscrise prin vointa
vulgului sub cupola unei notiuni din jargonul vietii moderne: socializare —
Zafiu, 2006: 15), contextul In care se desfasoara actul lingvistic constringe
vorbitorul. Chiar si in cazul comunicarii artistice, mai intime, orientate mai
degraba spre interior, actul verbal este ajustat de factori externi individului
creator: curentul cultural care l-a format si in care se manifesta, vecindtatile
artistice, sistemul de limba (in sensul coserian) pe care il are la dispozitie,
posibilitatea existentei unui receptor etc. Asadar, omul nu este niciodata absolut
subiectiv in comunicare, dar domeniului in care se recunoaste cel mai inalt
control al eului, cel mai Inalt nivel al reflexivitatii este cel artistic. Putem
admite ca poezie un text dadaist, de pilda, fara obiect comunicabil, pentru ca
adoptam o conventie intre artist si receptor, privind nasterea lui si decodificarea
lui, apreciind cd nu avem de-a face cu o Insiruire de semne lingvistice, ci cu
semne poetice. Un astfel de text s-ar apropia cel mai mult de ceea ce Eugen
Coseriu numeste artd in opozitie cu limbajul: ,,Arta nu se face pentru a
comunica, ci numai ca sa fie, in sensul in care este artd” (Coseriu, 1994: 162).

375

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)



Ar putea fi un text ca acesta, incomprehensibil rationalului, imaginabil pe
tarimul religiei, ca poezie religioasd? Raspunsul pozitiv ar implica automat
conceptele de subiectivare (privind emitatorul) si de opera deschisd (privind
mesajul), or tema religioasa le opune rezistentd acestora.

In comunicarea de tip religios, negarea sau, cel putin, limitarea subiectivarii
este impusa de natura realitatii extralingvistice la care face referire. ,,Obiectul”
comunicarii — lumea transcendentald — se impune in dauna personalitatii celui
pe care il percepem ca autor imediat. Pentru a intelege fenomenul trebuie sa
avem in vedere cd autorul (emitdtorul) discursului poetic de naturd religioasa
(crestind) este, in primul rind, un om care se plaseaza constient pe un teritoriu
hotarnicit de Biblie — textul-norma sau textul de control, care este de sorginte
divind. Poetul crestin, daca este crestin in acceptiunea biblica de ,,urmas al lui
Christos”, isi conduce scrisul dupa precepte sacre: ,,[Noi surpam gindurile si
toata trufia care se ridica impotriva cunoasterii lui Dumnezeu] si tot gindul 1l
robim, spre ascultarea lui Hristos” (I Corinteni, 10.5) si ,,[Caci acum caut sa
induplec oameni sau pe Dumnezeu? Sau caut sd plac oamenilor?] Daca as
placea inca oamenilor, n-as fi rob al lui Hristos” (Galateni, 1.10) etc. Apare
aici contradictia cu principul libertatii in creatie a artistului laic, artistului
religios fiindu-i dat sa rdminad sub autoritatea Scripturii chiar si atunci cind e
cel mai putin crestin (,,...Cred, Doamne! Ajuta necredintei mele”, Marcu, 9.24)!
Urmind indeaproape logica acestor versete, poetul crestin este mai intii crestin,
si abia apoi poet, umilinta fiindu-i garantul existentei plenare spre care tinde,
nu 1n vietuirea terestrd, ci in transcendentd. Demonstratia o face, cu unealta
poeziei, Eugen Dorcescu, intr-un text-epilog la Pildele in versuri, pe care il
reludm in Intregime, tintind Insd gravitatea ultimelor doua versuri: De-atita
timp, in lumea de himere, / In lumea iluzorie, si eu / Am ratdcit. Asemeni lui
Orfeu, / Crezind in a cuvintului putere. // Crezind si totusi nu. Cdci, mai presus
/ De vorba noastra vana si firava, / Resimt Cuvintul rastignit in slava / Si-
mpurpurat pe crucea lui lisus. // Incit, satul de idoli si eroi / (Eroi cind in prim-
plan, cind in eclipsa), / Pun jos condeiul laic. Scrieti voi! / Ne revedem dupa
Apocalipsa (Dorcescu, 2003: 198).

Un text aproape identic in privinta temei renuntarii la identitatea laica si la
prestigiul dobindit printre muritori §i a tinjirii dupa identitatea transcendentala,
in Dumnezeu — urmare a cintaririi celor doud modalitati de vietuire, este
lubirile noastre, al lui Vasile Voiculescu, o reluare in limbaj poetic a
principiului biblic de metanoia ca har divin: lubirile noastre? numai pospai, /
lubiri mincinoase de putregai; / Nu ard, nu lumineaza, nu-ncalzesc, / Cind §i
cind in bezna lucesc. / Oul de vipera cu fosfor in el / Clocit in nisip, face la fel.
// Doamne, inimile bietilor poefi / Mincate de cari si de burefi / Insald pe
oameni spre-a le-ndragi, / Pe Tine nu Te pot insa amagi... / Si ce inimad
domneasca-mi visam! / Doamne, atinge-Te de ea, sa s-aprindd, ori sa n-o mai
am (Voiculescu, 1996: 193).

376

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)



Pentru artistul crestin este firesc ca energiile creatoare sa fie desfasurate
intre granitele a ceea ce acesta intelege prin ascultare de Dumnezeu si
supunere. Dezlantuirea pretiosului ,,eu creator”, cel care asigurd prestigiul in
lumea laica, reprezintd un factor de risc, din perspectiva biblicd. De altfel,
limbajul poetic religios nu poate fi creator in absolut si nu invita la o repetata si
variatd creare a cite unei lumi, de catre receptorul textului, la fiecare lectura.
Lumea despre care comunicd un text de naturd sacra precede nasterea textului
si nu este afectatd de pierderea acestuia. Opera de inspiratie religioasd
dezviluie, evocd, face prezentd realitatea transcendentald (in care autorul
crestin crede cu tdrie) si 1i faciliteazd cunoasterea. Nu trebuie sa vedem 1in
poetul crestin un initiat iTn mai mare masurd decit receptorul textului sdu. Din
punct de vedere teologic, poetul crestin nu este altceva decit mijlocul ales intr-
un anume context de Divinitate pentru a Se revela, un pic mai mult, si intr-un
mod inedit, altuia. Initiativa comunicarii §i cunoasterii vine asadar din partea
,obiectului” de comunicat, iar ceea ce numim ,eruditie” si ,talent” ale
creatorului pamintean nu indeplinesc un rol fundamental in explicarea si
intelegerea a ce este Dumnezeirea. Dogmatic, ,,Dumnezeu nu este nici
perceptibil, nici rational, la El ajungem numai prin credinta, iubire si revelatie”
(Munteanu, 1992: 99-100), toate trei fiind categorii care, din punctul de vedere
al credinciosului, nu sint in puterea omului. Spunea Eugen Dorcescu intr-un
studiu excelent (2006: 41) ca ,nici intuitia, nici revelatia (si, implicit, nici
aportul lor cognitiv) nu se afla sub controlul vointei subiective, ele nu depind
de buna intentie, de orgoliul, de ambitia sau de stiruinta eului. Intuitia si
revelatia sint date, tin de har, de dar, de chemare (chiar in sens biblic)”. Prin
urmare, elementele umane contextuale, care in mod normal influenteaza
construirea unui text, nu genereazd o variatie calitativad, in esentd, in
cunoasterea §i comunicarea religioasa. Aceasta nu inseamnd ca autorul
pamintesc al textului este scutit de responsabilitate in slefuirea pinad la
desavirsire, cit este uman posibil, a operei sale. Dimpotriva: lucrul sub ochiul
lui Dumnezeu, ca mesager al Sdu, reclama adincime, autenticitate, sinceritate,
jertfa de sine, marturie.

Textul religios este emis — nu Intotdeauna si receptat — de constiinta umana
in dimensiunea ei transcendentald care vede 1n actul lingvistic manifestarea
divinitatii. Emitatorul unui text de orientare spirituald crestind 1si asuma pozitia
secundara in realizarea propriului text. Prin credintd, autorul real al acestuia
este Dumnezeu. ,,Intr-adevir, fiinta noastra ne depaseste pe noi insine, fiindca
apartine Fiintei”, spune poetul Eugen Dorcescu (2006: 38), reluind de fapt
crezul apostolului Pavel: ,,M-am rastignit Tmpreund cu Hristos; si nu mai
traiesc, ci Hristos traieste in mine” (Galateni, 2.20). In felul acesta, orice text
de orientare spirituala reia textul-norma, pentru cd Autorul prim nu se poate
nega pe Sine si nu se poate dezvolta in afara cadrului impus o datd pentru
totdeauna.

377

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)



In lumina celor zise pind acum, devine aproape superflud precizarea ci
referentul unui text de asemenea natura este lumea transcendentald, in ultima
instantd — Dumnezeu. Pe terenul stilisticii, Dumitru Irimia a formulat ideea (de
adevarul céreia nu se mai indoia de mult niciun teolog si niciun credincios de
rind), citatd apoi de cei care s-au ocupat de limbajul religios si de creatia de
factura spirituald, ca si atunci cind prima lecturd descopera in textul religios
realitdfi extralingvistice terestre, acestea sint doar categorii spatio-temporale
necesar comprehensibile, impuse de ,,marginirea” fiintei umane (Irimia 1999:
166). Obligatia receptorului de a trece dincolo de invelisul alcatuit din lucruri
de sub cer si de a pasi in miezul spiritual al mesajului unui text religios este
continutd in sentinta grava a lui Hristos: ,,Cine are urechi de auzit, si auda”
(Matei, 11.15). Pornit de la Dumnezeu si vorbind despre Dumnezeu, textul de
inspiratie religioasa, ca si textul-norma (Biblia), este unul circular. Poetul
crestin se Inchide in acest cerc (inchidere care face posibild comunicarea pe
verticala si comuniunea cu Dumnezeu) pentru a-si savirsi chemarea, ca in
aceastd ars poetica a lui Vasile Voiculescu: A4 ridicat pdacatul neagra-i laba /
O-nmoaie-n scirna aurului greu / Si-o-ntinde scribilor sa scrie-n graba / Ocari
asupra lumii Tale, Doamne-al meu. // Tu Verb al Slavei, cit sint de pigmeu /
Fereste-ma sa nu ma fac taraba / Si-n orice poezie, cit de slaba / Sa-nchid un
tainic strop de Dumnezeu (Voiculescu, 1996: 215)

Nu avem nicio Indoiald cd asa functioneaza mecanismul psiho-creator al
poetului religios crestin, pentru care orice altceva in afara strddaniei spre Cer
este istovire desartd. Un poet sedus de Hristos poate constata ca ,,Una este sa te
delectezi (sau sa te intristezi) scriind, cu maiestrie, poate, dar sub un orizont
limitat, autosuficient, despre pirfiase, nori, Intimplari si emotii, desfacind si
refacind, maniacal, cuvinte; alta este sa cuprinzi, in propriul sine, si in propriul
text, vidul dindardtul a tot ce ofera simturile si, fireste, dindaratul unor
asemenea jocuri; si alta, In fine, sd ai sansa de a traversa acest vid in prea-
plinul revelatiei” (Dorcescu, 2006: 41).

In decodificarea unui text de inspiratie religioasi este fundamental si
pornim de la ideea ca autorul I se supune lui Dumnezeu in scrierea operei sale,
chiar §i atunci cind aceasta este un strigat de deznadejde ori un repros, ca in
psalmii lui Arghezi si ai lui Stefan Augustin Doinas si in unele poezii ale lui
Vasile Voiculescu. Autorul unui text religios crede, stie cd prin el vorbeste
Domnul, ci lasd un semn omenirii. Poate si din pricina aceasta creatia poetica
religioasd refuzd dimensiunea ludic-irationald a constructului pe care o
recunoastem uneori in poezia modernd, iIntr-un text dadaist de pilda. Nu
consideram ca este suficient ca un text sa fie construit n jurul unei teme biblice
pentru ca el sa fie §i creatie (artistica) religioasd. De asemenea, sintem de
parere ca un text oarecare nu poate intra in categoria textelor religioase numai
pentru ca limbajul folosit de autor 1l mimeaza pe cel biblic.

Am formulat mai sus ideea ca un text religios nu este neaparat receptat ca
manifestare a divinitdtii. De exemplu, o poezie religioasa poate interesa

378

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)



exclusiv la nivel estetic, In cazul acesta receptorul neavind sau ignorindu-si
nevoia duhovniceasca. Putem gasi pentru situatia aceasta o paraleld cu relatia
dintre icoand si privitorul iconoclast care este in stare sd recunoasca valoarea
plastica a unei icoane — operd a unui pictor oarecare, dar nu o descifreazd in
dimensiunea ei spirituald revelatorie. Desigur, o descifrare poeziei religioase in
primul sens mentionat este legitima, dar nu si suficientd. Nu incintarea este
miza operei poetice de factura religioasd, desi performanta esteticd o valideaza
ca poezie. Indriznind sa fim drastici, spunem ci o poezie religioasa fericeste, in
sens biblic, nu binedispune!

De asemenea, un text poetic religios poate interesa la nivel biblic-istoric
(daca avem de-a face cu poeme epice care nareazd in versuri episoade din
Vechiul si Noul Testament — literatura religioasa protestantd si neo-protestanta
cunoaste cu precadere astfel de realizari, ne referim la cele izbutite §i sub raport
artistic), atribuindu-i-se acestuia valoare didactica.

Aceste modalitati de perceptie tin de suprafata eului receptor, cea ancorata
in capacitatile pur umane, care se poate lipsi de interventia lui Dumnezeu. Daca
lucrurile se opresc aici insd, lectura preconizatd de dublul emitator nu se
intllneste cu cea izbutitd de receptor. Acesta din urma trebuie sd fie deschis
experientei revelatorii, cdci asa zice Domnul: ,,Si ma veti cauta i ma veti gasi,
daca ma veti cauta cu toata inima voastra (s.n.)” (leremia 29.13).

Concluziile la care am ajuns la finalul acestei investigatii i care se cer
completate de viitoare dezbateri pe marginea speciei numite poezie religioasa
ori mistico-reigioasa pot fi sintetizate astfel:

1. Emitatorul textului poetic religios este dublu: eul creator, poetul in
acceptiune clasicd, si Dumnezeu, de la care purcede mesajul spre mintuire.
Elementul uman al perechii auctoriale se supune autoritatii ceresti si crede cu
tarie in justetea acestei ierarhizari.

2. Deoarece existenta unui emititor superior este inteleasd de autorul
textului literar sacru si de receptorul credincios ca realitate absolutd, in cazul
discursului religios ar trebui operatd o revizuire a schemei actului de
comunicare, in care sa se acorde un loc aparte Emitatorului superior.

3. Desi sint pe deplin justificate de complexitatea textului, lecturile estetica
si biblic-istoricd (precum si alte posibile modalitati de interpretare) sint
inferioare celei spirituale (si/sau existentiale), din perspectiva scopului ultim al
textului Incdrcat cu mesaj divin — mintuirea.

Bibliografie
Biblia, 1991, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne,
Bucuresti

Dorcescu, Eugen, 2003, Biblice, Editura Marineasa, Timigoara
Voiculescu, Vasile, 1996, Poezii alese, Editura Vremea, Bucuresti

379

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)



Coseriu, Eugen, 1994, ,Limbajul poetic”, in Prelegeri si conferinte, supliment al
publicatiei Anuar de lingvistica si istorie literara, t. XXXII (1992-1993), Seria A,
Lingvistica, Institutul de Filologie roména ,,A. Philippide”, lasi, p. 145-162

Dorcescu, Eugen, ,,Poezia mistico-religioasa. Structura si interpretare”, in Reflex 2006, nr.
7-8-9, p. 38-42

Irimia, Dumitru, 1999, Introducere in stilistica, Editura Polirom, 1999, Iasi

Munteanu, Eugen, 1992, , Natura semiotica a numelui lui Dumnezeu in gandirea teologica
a lui Toma De Aquino”, in Colocviul International de Stiinte ale Limbajului, vol. 1,
Universitatea ,,Stefan cel Mare”, Suceava, p. 99-103

Zafiu, Rodica, ,,Socializare”, in Romania literara, 2006, nr. 35, p. 15

380

BDD-A82 © 2010 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

