Nel laboratorio di Luceafarul: |ettura della «quinta sequenza»
(vv. 257-340)*

Marco CUGNO

In base la dialettica tra realta e sogno che abbiamo delineato, il poema risulta
armoniosamente composto da sei sequenze in cui, altrettanto armoniosamente, si
alternano le seguenti situazioni: I. realta — II. réverie — IIl. sogno — IV. realta — V.
sogno — VI. réverie; nella quinta sequenza del poema (vv. 257-340), dunque, prosegue
la fase onirica. Questa sequenza ¢ costituita da tre segmenti:

a) il volo di Espero alla Divinita,
b) la richiesta di Espero-Iperione di essere liberato dall’immortalita e
¢) la risposta negativa della Divinita.

k ok 3k

Nel ms. A. i primi due segmenti sono pressoché inesistenti. Nella stesura
definitiva il volo vero e proprio di Espero (quattro strofe: vv. 257-272) ¢ compreso tra
I’emistichio ,,Porni Luceafarul” e il v. ,,Pin’ piere totul totul” e si sviluppa per immagini
legate, dapprima, alla dimensione spaziale e, subito dopo, alla dimensione temporale,
intese a evocare, da un lato, la rapidita del volo (,,S7 cai de mii de ani treceau / In tot
atitea clipe”: ma la metafora ,,cdi de mii de ani” — “vie di millenni — gia anticipa i due
elementi inscindibili della visione, la spazialita e la temporalita), e, dall’altro, la
specificita del volo, che avviene a ritroso nel tempo, verso e oltre i primordi
dell’universo. Il vertiginoso attraversamento dello spazio siderale e [D’altrettanto
vertiginoso attraversamento a ritroso del tempo consentono all’astro di rivivere la genesi
dei mondi; sicché i vv. 267-268 (,,Vedea, ca-n ziua cea dentii, / Cum izvorau lumine, ”)
devono essere letti come una «comparazioney», vale a dire un «paragone reversibiley,
non come una semplice «similitudine»’. L oltrepassamento delle dimensioni spaziale e
temporale, che sono le coordinate della realta (vv. 273-276), & necessario per giungere,
al di 1a di ogni spazio e di ogni tempo, al divino (vv. 277-280). Quale si configura in
questa strofa, il divino ha dietro di sé una lunga tradizione nel pensiero filosofico: si
tratta della cosiddetta «teologia negativa», ossia della caratterizzazione di Dio come
«nullay, che ¢ stata fatta «quando si & voluto insistere sulla sua eterogeneita dal
mondo»’. L’epiteto ,nimic” riferito alla Divinitd viene perd completato da Eminescu

! Dal vol. Marco Cugno, Mihai Eminescu: nel laboratorio di Luceafarul. Studio e testi, Edizioni
dell’Orso, Alessandria, 2007.

2 Bice Mortara Garavelli, Manuale di retorica, Bompiani, Milano, 1989, p. 252.

3 «Gia Scoto Eriugena aveva identificato Dio col Nulla perché Dio & Superessentia (cioé al di sopra
della sostanza) e perché il niente ¢, dall’altro lato, “la negazione e I’assenza di ogni essenza o sostanza, anzi
di tutte le cose che sono state create in natura” [...]. Questa dottrina viene frequentemente ripetura nel
Medioevo: come Nulla o “Nulla del Nulla” viene indicato Dio nello Zohar, uno dei libri della Kabala [...]

»Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 1, 2007, p. 139-158

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

con due immagini — ,,0 sete” e ,,un adinc” — volte ad esprimere una forza di attrazione
irresistibile e smemorante. Si tratta di un «nulla» che ¢ una sorta di gorgo assetato e di
«abisso» (termine di probabile origine gnostica) che attrae e in cui si precipita fino a
perdere la coscienza di sé.

Alla stesura definitiva il poeta arriva per gradi. Dobbiamo considerare due
aspetti: la struttura del discorso lirico e la serie di immagini su cui si regge (,,cdi de mii
de ani”, ,cer de stele”, ,fulger nentrerupt”, ,din a chaosului vai’, ,de-a-notul”, ,.gind
purtat de dor”). 1l primo abbozzo di questo segmento ¢ probabilmente il frammento del
ms. 2276', composto di dieci strofe con relative varianti. In B. esse si ridurranno a sette,
in C. e nella stesura definitiva a sei. La struttura si delinea con chiarezza fin dall’inizio e
verra mantenuta, eliminando il superfluo e lavorando sui particolari, soprattutto a livello
formale e stilistico, ma anche su alcuni dettagli che modificano, pit o meno
sostanzialmente, 1 contenuti.

L’incipit passa attraverso una serie di rielaborazioni (,,Sbura luceafaru ‘n
dureri” ecc.> ,Sburdnd luceafarul trecea” > ,,Porni luceafarul. Cresteau...”) che
implicano sia la rinuncia, precoce, al riferimento ai “tormenti” dell’astro (,,Minat/Aprins
de-ale lui chinuri”: particolare che riguarda i contenuti) sia una ristrutturazione stilistica
del verso d’attacco con I’inserimento di una forte cesura “sintattica” e¢ di un
enjambement. Cambia, inoltre, la semantica del verbo ,a trece”, usato prima
transitivamente, col significato di “attraversare” e riferito a Espero, e poi
intransitivamente, nel senso di “passare”, riferito a ,,cdi de mii de ani” (“vie di
millenni”’) che “passano” “in altrettanti istanti”. Se rimane stabile la similitudine del
“lampo” (,,Pdrea un fulger ne ‘ntrerupt”), pur diversamente collocata nell’ambito della
strofa, il cammino per giungere alla semplicita dell’immagine finale ,,un cer de stele” ¢
tortuoso. ,,Stele” compariva, inizialmente, nel momento relativo alla nascita dei mondi:
dopo aver scartato il preziosismo lirico della metafora (“danza in cerchio delle stelle”) e
della similitudine (“come un giro di collane) contenute nella strofa ,,Din vai de chaos
izvorau / In roiuri stele albe / In cercuri mdndre se roteau / [Ca un ] sirag de salbe”, il
poeta passera a ,,Plutand pe a caosului vai / Adanc izvor de stele” > ,,Se nasc din neguri
stele” > Vedea... / Nascand din neguri stele” > ,Vedea.../ ndascind in cale-i stele”.
Nella stesura definitiva, per lo stesso passaggio, avremo invece un sinonimo di stelle:
LVedea.../ Cum izvorau lumine”.

Gli antecedenti dei “cieli di stelle” che Espero attraversa nel suo volo sono
parecchi: si va da ,,seninuri” (in rima con “chinuri’), unito a ,,vdi de chaos” o ,,ocean de
neguri”, ,.stele milioane”, ,,lumi ‘n oceane” ecc., fino a ,,seninul” di B. La quarta strofa
di B. (,,Ici se aprinde-o stea in drum / Colo se stinge-un soare”, con 1’antecedente in
2276"), verra ritenuta superflua dal poeta e percid scartata. Si notera, al v. 292,
»Grabita-i fulgerare” (che ha come antecendente ,,Gdndirea-i caldatoare™): i due
sintagmi, che uniscono 1’idea del volo a quella del pensiero, avranno come esito
intermedio, nella strofa successiva di B., v. 295, ,,Sbura cu gdandul...” (sintagma che ha
una matrice popolare: ,,a sbura ca gandul” ¢ una similitudine impiegata per indicare la
rapiditd) e, come esito definitivo, ,,El zboara, gind purtat de dor” (“Egli vola, pensiero

Un “Nulla superessente” Dio ¢ detto da Maestro Eckehart [...] e un “Nulla eterno” da Béhme...]. In tutte
queste espressioni il nulla esprime la negazione totale delle forme d’essere conosciute, ritenute inadeguate
alla natura di Dio» (Nicola Abbagnano, Dizionario di filosofia, UTET, Torino, 1961, s.v.).

140

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

mosso da amore”). Notiamo ancora, di passaggio, il significato ambivalente della
locuzione avverbiale ,,de-a-notul”, che nel testo definitivo puo riferirsi sia a ,,El zboara”
(“Egli vola, nuotando...”) sia a ,,Ca niste mari”’, mentre precedentemente, ancora in C.
(.In valvartej il incojor / Si lumi si timpi de a ‘nnotul”), sembra riferirsi unicamente ai
mondi e ai tempi che lo circondano in una sorta di “deriva nuotante”. Ma ¢ il verso
conclusivo del volo a richiedere un commento piu puntuale, perché comporta il
cambiamento piu rilevante di questo segmento. La stesura definitiva (,,Pin’ piere, totul,
totul””), che sembra la piu adatta, anche sul piano logico, a introdurre le strofe dedicate
al divino, nei termini precisati in precedenza, innova radicalmente rispetto a ,,Pdn
singur e cu totul” (“Finché ¢ completamente solo”), che risale alla prima stesura,
preceduto, nell’ambito della stessa, da ,,Se ‘ntuneca cu totul” (22761).

L’intuizione originaria era stata quella del “buio totale” (sviluppata anche nelle
strofe successive attraverso una serie di immagini che insistono, oltreché sull’oscurita
totale ed eterna — ,,E pururea ‘ntuneric”, ,,Eternul intuneric” —, sull’assenza di ogni
movimento cosmico, in una condizione di staticita assoluta, e sul nulla: , Aici e-al
stingerii adapost / E noaptea prea curatd / Unde nimica nu a fost / Nici nu va fi
vr’odata”), poi quella della solitudine totale e, infine, dell’assenza/scomparsa di ogni
realta. La strofa, poi abbandonata, di questo segmento, che serviva da collegamento con
il segmento successivo (,,Fiori de stingere ‘I patrund ecc.”; ,,Fiori de moarte ‘I strabat”
ecc.) e che sopravvive fino in C., era sicuramente collegata all’intuizione originaria
espressa nelle immagini di buio, di estinzione, che abbiamo citato, e che poi si attenuera
fino ad evocare il divino con un’espressione ricavata dalla tradizione della “teologia
negativa”, fatto che elimina i precedenti elementi terrificanti, sostituendoli con altri che
modificano in parte la visione “filosofica” tradizionale, conferendole un’impronta
creativa personale. Il termine ,,nimic” compare per la prima volta in C., come risultato di
precedenti approssimazioni: ,,dici e-al stingerii adapost”; ,,E-al nefiintei adapost’; ,,E
nefiinta...”.

Riguardo al segmento successivo (la richiesta di rinunciare all’immortalita),
quasi tutto il materiale lirico delle quattro strofe della stesura definitiva (fanno
eccezione i due versi ,,57 laudat pe veci sa fii / Pe-a lumii scarda-ntreaga™), ¢ gia
anticipato, pur diversamente strutturato, nella stesura orginaria in sette strofe (quasi tutte
con due sottovarianti). Col progredire delle stesure si trattava dunque di ristrutturare
I’ordine della strofe, scartando le ridondanze (ad es. la strofa ,,Si dup’ aceea pot sd trec /
M ia uitar[ea] oarbd / In intunerec si md ‘nnec / Nimicul s md soarbd”, legata alla
visione cupa dello stesso manoscritto e, comunque, doppione della strofa ,,Din chaos,
Doamne-am aparut...”, ancora presente in B. con I’aggiunta della similitudine della
foglia — ,,Ca frunza care trece” — , fronzolo assolutamente inutile) e lavorando di cesello
sulle singole immagini che subiscono progressive trasformazioni (ad es. ’incipit : ,,.De
greul lungii vecinicii” > ,,De centrul luciei vecii” > ,,Din umbra negrei vecniicii” > ,,Din
lantul negrei vecinicii” > ,,De greul negrei veciniciei” come esito finale; oppure il verso
relativo all’amore terreno desiderato: ,,0 zi dda-mi de iubire” > ,,O ora de iubire™).
Anche per questo segmento era prevista, inizialmente, una strofa di collegamento con il
segmento successivo, che viene poi scartata in base a quel principio di essenzialita che
domina ogni fase del poema nella sua forma definitiva. Una prima serie di varianti ¢
presente in 2276'; la strofa viene rimodulata in B. e sopravvive, dopo un ulteriore
rifacimento, in C.

>

141

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

Del terzo segmento (vv. 297-340), la risposta della Divinita, abbiamo fin dalla
prima stesura ampi frammenti. E per altro significativo che a questo stadio
dell’elaborazione il poeta abbia proceduto a redigere, sia pure in forma approssimativa,
questo segmento, in quanto esso, nell’ambito della seconda parte del poema, era I’unico
ad avere un antecedente sicuro — una “anticipazione modellatrice” — nella fiaba
versificata (si veda ’ampio sviluppo strofico della versificazione di Eminescu rispetto
alla concisione della fiaba kunischiana), mentre tutto il resto risultava ancora,
probabilmente anche a livello di elaborazione mentale, assai precario, salvo forse un
primo abbozzo di un possibile finale.

Le diverse edizioni critiche propongono per questo segmento soluzioni diverse®.
Perpessicius, pur ammettendo che «tanti argomenti in bocca al Demiurgo paiono
inverosimili rispetto alla situazione» e, di conseguenza, riconoscendo una qualche
giustificazione all’opinione del predecessore Botez, ritiene poi di dover concludere che
ci troviamo di fronte al «cosiddetto dialogo, ma in una fase nucleare, allo stadio di
nebulosa ancora indifferenziata» e opta non per «una trascrizione riga per riga», ma per
«un inizio di organizzazione dei materiali», pur riconoscendo che «in una operazione
cosi delicata, come questa, rientra anche un coefficiente di incertezzay»”.

Questo inizio di organizzazione significa, di fatto, suddividere in cinque
frammenti (35 strofe, che raggiungono il centinaio con le sottovarianti a pi¢ di pagina)
una meditazione lirica in cui si accumulano diversi temi, non sorretti ancora — almeno
sul piano della realizzazione testuale — da un filo logico preciso, e nella quale, inoltre,

4 Scurtu, fin da M. Eminescu, Poezii, editie Ingrijtad dupa manuscrise de lon Scurtu, Minerva, Bucuresti,
1908, lo aveva considerato «il testo inconcluso [neinchegat| della seconda parte». Botez (M. Eminescu,
Poesii, editie ingrijitdi de Constantin Botez, «Cultura Nationald», Bucuresti, 1933), invece, manifesta
parecchi dubbi in proposito; ma, dopo aver affermato che queste strofe «sembrano essere o una poesia
indipendente oppure un inizio del poema diverso da quello che gli ha dato nella forma definitiva» tanto che
la maggior parte di esse «sembrano formare un tutto indipendente, senza alcun nesso con la parte finale del
poema, benché molti loro versi siano stati utilizzati in questa parte» (pp. 427-428), ne da poi una
trascrizione formata da 29 strofe (escluse le strofe conclusive) numerate progressivamente (la maggior parte
con relative varianti, per un totale di 54 strofe), pur ribadendo che alcune di esse «dimostrano che non
abbiamo a che fare con la seconda parte di Luceafdrul, con il dialogo tra I’Onnipotente e Iperione». Si tratta
in particolare, come precisa Botez, della strofa 15 (vv. 17-20 del III frammento della nostra edizione): ,,Cd
mii de oameni neam de neam” ecc. con le relative sottovarianti a pi¢ di pagina, e delle strofe 22 e 23 (vv.
25-32 del II frammento della nostra edizione: ,,Tu cati sd ndupleci cu dureri” ecc. e ,,Ca nu e moarte nici
pacat” ecc.), vale a dire delle strofe che contengono diretti riferimenti all’“induismo”, che poi verranno
lasciati cadere.

A sua volta Mazilu (M. Eminescu, Poezii §i variante, editie omagialda alcatuitd de D.R. Mazilu,
Monitorul Oficial si Imprimeriile Statului, Imprimeria nationala, Bucuresti, 1940) opta per una trascrizione
suddivisa in due frammenti, a numerazione progressiva: il primo (ms. 2277) di 197 vv. (pp. 653-660), il
secondo (ms. 2277) di 136 versi (pp. 661-665), per un totale di un’ottantina di strofe. Questa trascrizione,
indifferenziata, ci da un’idea dell’ampiezza del segmento, anche se bisogna rilevare sia la presenza di
alcune strofe sicuramente estranee (p. 656: vv. 71-82) perché costruite secondo un sistema ritmico e strofico
diversi, e da collegarsi quindi ai testi della cosiddetta “costellazione di Luceafarul”, sia soprattutto il fatto
che «assai spesso tre o quattro forme si subordinano a una sola, di cui sono varianti transitorie e
successive», come osservera in seguito Perpessicius (M. Eminescu, Opere, 11. Poezii tiparite in timpul vietii,
note si variante de la Povestea codrului la Luceafdrul, ed. critica ingrijitd de Perpessicius, F.R.P.L.A.,
Bucuresti, 1943, p. 372), dando come esempio «la strofa-Brahm», che compare ben quattro volte nel II
frammento, mentre le quattro occorrenze andrebbero considerate varianti della stessa strofa, senza dar luogo
a una numerazione autonoma.

5 M. Eminescu, Opere, 11, cit., p. 374.

142

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

non ¢ ancora testualmente rilevabile 1’identita del "tu", destinatario del discorso, che si
precisera solo nella redazione successiva, mentre 1’identita di colui che parla traspare
dal v. 27 del secondo frammento: ,,Cei-i pasa Celuia di ceriu...”, “Che importa a Colui
che sta nel cielo...” (v. 27, p. 40).

Rispetto alla fiaba versificata, la risposta della Divinita nel nuovo contesto
prende comunque una direzione diversa, «filosoficamente» piu complessa. Se nella
fiaba il Signore, per far desistere lo zmeu dal suo proposito, si limitava ad invitarlo a
meditare sulla miseria della condizione umana, ora 1’invito, pur non trascurando il tema
suddetto, si arricchira di pit complesse considerazioni.

La risposta ha una configurazione tripartita in quanto tre sono gli argomenti di
cui si serve la Divinita per dissuadere Luceafarul-Iperione dal suo proposito: 1)
considerazioni sull’inconciliabilita del mondo dell’eterno e del mondo dell’effimero; 2)
«offerte compensatorie», contenenti diverse personificazioni-modello di genialita; 3)
invito a guardare quanto sta avvenendo sulla terra. Esaminando in un’ottica diacronica
le diverse stesure, si puo rilevare quanto segue:

1) la prima parte ¢ quella che subisce una progressiva riduzione del numero di
strofe e dei temi: si passa, non considerando le sottovarianti a pi¢ di pagina, dalle 29
strofe di A. alle 13 strofe di B., alle 7 strofe di C. e alle 6 strofe dell’Almanacco;

2) le 5 strofe della seconda parte, presenti in A., rimangono compattamente stabili
in B., mentre si riducono a 3 in C. (le prime due strofe subiscono modifiche di raccordo)
e nell’Almanacco (dove rimane una sola strofa di raccordo), e scompariranno del tutto
nell’edizione Maiorescu (vedi infra);

3) la strofa conclusiva (che sviluppa il “Guarda giu” della fiaba d’origine e la
successiva versificazione) rimane stabile in tutte le stesure, sia pure modificandosi.

k ok 3k

1. Riguardo ai temi, nel passaggio da una stesura all’altra, nella prima parte
della risposta della Divinita si fissano e rimangono stabili 1 versi, destinati quindi ad
assumere una posizione centrale, che contrappongono, nell’ambito di una concezione
del mondo che appare prima monistica e poi dualistica, un ,,n07” (la Divinita e chi ¢
consustanziale con essa) che “non conosciamo la morte”, in quanto sottratti alla
temporalita e alla spazialita dell’esistenza, e quindi ab eterno € in aeternum immutabili,
e un “ei”, un ,foti” (che comprende uomini, natura e universo), destinati non alla morte,
bensi alla ciclicita dell’eterno ritorno.

Questi due temi, che possiamo considerare centrali, sono espressi nei due versi
conclusivi, qui messi in corsivo, delle seguenti strofe della stesura definitiva: ,,Ei doar
au stele cu noroc / Si prigoniri de soarte, / Noi nu avem nici timp, nici loc, / Si nu
cunoagtem moarte.” (vv. 312-313 — s.m., M.C.) e ,,Parind pe veci a rasari [si tratta del
sole], / Din urma moartea-l paste, / Caci toti se nasc spre a muri / Si mor spre a se
naste.” (vv.319-320— s.m., M.C.). Intorno ad essi si va strutturando, progressivamente
riducendosi da una stesura all’altra, la prima parte della risposta della Divinita. Nel
contesto finale, questi versi esprimono, senza alcun dubbio, una concezione del mondo
dualistica, che risultava inizialmente meno pronunciata, € comunque coesistente con una
concezione monistica.

Nella prima stesura, per dare sostanza filosofica alla sua visione, il poeta fa
appello al pensiero filosofico-religioso indiano, come dimostrano i riferimenti

143

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

successivamente lasciati cadere. Non ¢ qui il luogo per riprendere il tema dei rapporti tra
Eminescu e I’India, sui quali, per altro, esiste una nutrita bibliografia; bastera ribadire,
limitandoci ai dati testuali, quanto ¢ gia stato osservato, vale a dire che se, da un lato,
tali riferimenti testimoniano un interesse profondo del poeta per ’antica cultura indiana
e un’affinita con essa presente anche in altre opere, sia poetiche che narrative, dall’altro,
che si tratta di «un induismo assai particolare, incurante di ogni ortodossia»’.

I piu diretti richiami all’induismo sono il riferimento a Brahma, la divinita
preposta alla manifestazione del mondo, personificazione dell’Assoluto ( vv. 29-31ss.:
,»Ca nu e morte nici pacat / Cat e lucirea spumii / Ca Brahma nu s’a impdacat / Cu
noaptea, muma lumii” ecc. , e ,,Dar Brahma n’are timp si loc...”, a pi¢ di pagina) e il
riferimento al Brahman, la Realta assoluta (vv.17-20 e varianti: ,,Ca mii de oameni neam
de neam, / Ca soarele si luna / Se nasc si mor in sfantul Brahm / in care toate-s una”),
con il quale viene espressa ['unita del tutto.

Nella prima stesura, i versi, che andranno via via profilandosi come centrali,
non hanno ancora la centralita successiva, in quanto in questa fase dell’elaborazione il
poeta sviluppa una tematica connessa. I vv. ,,Ca toti se nasc spre a muri / Si mor spre a
se naste” compaiono nella quarta strofa del III frammento: ,,Si adevarul ‘I vei spori / Si
tu de-i recunoaste / Ca toti ecc.” (vv. 13-16), mentre i vv. ,,Noi nu avem nici timp nici
loc, / Si nu cunoagtem moarte” compaiono nel frammento unitario a pi¢ di pagina, dove
perd il ,,Noi” ha, inizialmente, un soggetto diverso e oscillante: ,,Natura” (forse nel
senso di prakrti, cioé¢ Natura come fondamento del mondo visibile) e “Brahma”, la
divinita; il ,,Noi” compare in una variante della terza strofa del IV frammento (vv. 9-12,
a pi¢ di pagina): ,,Ca adevar din sinul meu / Tu faci din mine parte / Dar adevarul ca si
eu / Noi nu cunoagtem moarte”, dove il ,,Noi” anticipa il senso che avra nelle stesure
successive.

Gli elementi testuali fanno ritenere che, a questo stadio dell’elaborazione,
accanto alla concezione monistica quale si profila nelle strofe che enunciano 1’unita del
tutto (,,Dar daca unul e in tot / Si toate sunt in una”, vv. 3-4); ,,Au nu sunt toate
invelitori / Fiintei ce nu moare?”, vv. 3-4, e le codiddette “strofe Brdhm’), concezione
che Eminescu poteva derivare da una conoscenza diretta o indiretta delle Upanishad, si
vada profilando una visione diversa, dualistica, che poi prevarra a scapito della prima.
Ambedue le concezioni sono presenti nel pensiero filosofico-religioso indiano’.

Occorre inoltre osservare che la lettura della prima stesura non ¢ stata univoca.
Cosi, in due opere classiche dell’eminescologia, pressoché coeve, possiamo rilevare due
interpretazioni differenti. Alain Guillermou incentra il suo commento esclusivamente

¢ Alain Guillermou, La genese intérieure des poésies d’Eminescu, Librairie Marcel Didier, Paris, 1963,
p. 284.

7 «Il pensiero filosofico-religioso indiano ha elaborato diverse concezioni del mondo che si possono
ricondurre a due visioni principali: i sistemi di pensiero “dualistici” ammettono, con sfumature e livelli di
disitinzione ontologica diversa, che il mondo abbia una sua realta (si pensi alla prakrti o Natura della
visione del Samkhya-darsana) e che non necessariamente s’identifichi con la Realta assoluta, sebbene da
essa dipenda, mentre i sistemi non dualistici, secondo i quali il Brahman ¢ 1’unica realta, considerano
I’universo un modo di apparire illusorio di quella stessa realta, che prende forme diverse per effetto del
misterioso ¢ magico potere della maya [“I’illusione cosmica”]» (Stefano Piano, Sanatana dharma, Un
incontro con ['induismo, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo, 1996, p. 171).

144

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

sugli elementi negativi della visione emineschiana del mondo®. Rosa del Conte, invece,
mette in evidenza la «ricchezza delle contraddizioni dialettiche» di queste varianti nelle
quali il ciclico rinnovarsi del mondo sembra riscattare la visione negativa della
condizione umana’. Esaminiamo, a nostra volta, piu dettagliatamente, il testo, unendo le
due prospettive, indicate da C. Segre, I’ottica sincronica e 1’ottica diacronica, per
rilevare le «spinte» di cui parla lo studioso.

Nel ms. A., il tema del ,,foti se nasc spre a muri / Si mor spre a se naste” o della
“morte come madre della vita” (,,5i moartea-i muma vietii”, v. 24), vale a dire il tema
del «ciclo delle esistenze» o del «ciclo perenne del rinascere e del rimorire» (samsara),
secondo una legge che governera per sempre “il mondo e I’atomo” (,,O lege ‘n veci va
stapani / Si lumea i atomul” - frammento IV), si dispiega in parecchie strofe, che
celebrano il perenne rinnovarsi dell’universo. Tale celebrazione, in un susseguirsi di
strofe che ancora risentono della mancanza di rigore compositivo, spazia dal sole (,,Dar
soarele perind pe cer / Din nou s ar naste soare”) all’albero (,,Orcdt de vested ar si fi /
La vara ‘n floare-i pomul”) e all’'uomo (,,Cdnd omul prinde-a ‘mbatrani / Rentinereste
omul”), dalla volta celeste alle stelle (,,Dacd taria s’ar negri / De vijelii rebele / Si daca
stelele-ar peri / S ar naste iaragsi stele”), da tutti gli uvomini (,,Sa piarda oamenii cu toti /
Veni vor iarasi oameni”) ai mondi e ai pianeti (,,5a caza lumile ‘n genuni / Ca frunze
reci pe vanturi / Pamdnturi piara ‘n stricaciuni / S’ar naste iar pamanturi’) ¢ poi di
nuovo al sole (,,5i cdnd vezi soarele asfintit / Ca intra rosu ‘n apa / Pe alt pamdnt a
rasarit / Si ziua o s’o ‘nceapa // De geaba trist te uiti la el / Nu mai seamand spumii / El
lumineaza tot un fel / O alta parte-a lumii”). A questi elementi si aggiungeranno in B. il
tempo (,,5d piard timpul innecat / In vii de intuneric / El s ar renaste luminat / Ca sd se
‘nvarte sferic”, vv. 377-380) e in C. il tempo e lo spazio insieme (,,5i timp §i spatiu de-ar
pieri / In vii de intuneric / Ele di nou ar rasari / Ca sd se nvdrte sferic”, vv. 337-340).

«Questa visione circolare che ¢ garanzia del ritorno» e che «sembra una vittoria
sulla morte, il trionfo della permanenza del tutto, anche se questo ¢ sospinto dalla
corrente del divenire e minacciato da periodiche apocatastasi»'’, coesiste, a partire dalla
prima stesura, con il sentimento sempre pit marcato, della precarieta della condizione
umana, dominata dall’infelicita e dal dolore, in prosecuzione del tema presente nella
fiaba versificata.

In un frammento di A., che probabilmente trae spunto da una leggenda
cosmogonica indiana, troviamo immagini significative in tal senso, laddove si afferma
che dopo la rappacificazione di Brahma con la notte, madre del mondo, “scaturiranno
migliaia di luci / nel mondo deserto” e “nasceranno migliaia di poveri / figli della vanita
del nulla” (,,Mii de Iumini vor isvori / In lumea cea desartd // Si se vor naste mii

8 «Létoile est montée aux cieux pour obténir que 1’Etre qui dispence la vie et la mort lui donne la mort
et un destin d’homme. [...] Avant d’employer le moyen radical [...] il lui décrit le sort affreux des humains et
I’aspect détestable de I’univers qu’ils habitent. C’est cette définition du malheur du monde, placée dans la
bouche du personnage supréme, qu’Eminescu s’applique a rédiger avec tant de soin. [...] Ici le monde n’est
plus jugé mauvais parce qu’il est périssable, mais au contraire parce qu’il ne saurait connaitre de fin,
d’anéantissement définitif. [...] Ainsi donc la damnation du mond c’¢st de tendre au chaos primordiale sans
parvenir a le réintégrer]...] Tout est vain parce que tout passe mais 1’universel changement n’apporte méme pas
I’espoir d’un renouveau, d’un essor inédit et vierge» (Guillermou, La genése intérieure..., cit., pp.281-282).

° Rosa Del Conte, Eminescu o dell’Assoluto, Societd Tipografica Editrice Modenese, Modena, 1962, p. 140.

10 Ibidem, p. 141.

145

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

sarmani / Copii nimicniciei”).

L’immagine della vita umana legata al “dolore” compare nella strofa del
“piccolo 10” (vv. 16-20) e si andra accentuando in B. (,,Ei isi atdrna micul eu / De-a
vietii lor durere”, vv. 349-352; ,,Nenorocire si noroc / Ca vina mumei Eve / Aieve e in
orice loc / Si pururea aieve”, vv 369-372 — “Infelicita e fortuna / Come la colpa di Eva /
E davvero in ogni luogo / E per sempre davvero”).

A questo stadio della meditazione lirica, I’unita del tutto, dell’*“essere che non
muore” rispetto alle apparenze della realta effimera, in ciclica e perenne trasformazione,
parrebbe offrire una possibilita di riscatto: ,,Pentru ca ei sunt trecatori / Sunt toate
trecatoare - / Au nu sunt toate ‘nvelitori / Fiintei ce nu moare?” (vv. 361-364), suona la
domanda della Divinita.

D’altra parte, tuttavia, né 1’eterno ritorno né 1’unita dell’essere sembrano in
grado di salvare 'uomo dal dolore e dall’infelicita. Si va quindi profilando fin d’ora una
visione in cui tendono a prevalere, riguardo alla condizione umana, gli elementi
negativi. Accanto al tema dell’unita dell’essere (che risolve 1’opposizione tra apparenza
e realtd), celebrato nelle stesure iniziali, ¢’¢ dunque il tema della miseria della
condizione umana, che in qualche modo frantuma tale unita e portera inevitabilmente
alla concezione dualistica della stesura C.

Allo stabilizzarsi di una visione dualistica contribuiscono anche altri elementi,
appartenenti alla tradizione cristiana: il ,,Jumind din lumina” (phos ek photos, Plotino,
Enneadi, 6, 4, 9, e poi nel Credo niceno, attraverso Atanasio di Alessandria: lumen de
lumine), gia presente in A. (v. 10), si prolunghera in C. (v. 348), unitamente a una
allusione al dogma trinitario di una variante della stessa strofa (,,7u din eternul meu
intreg / Ramai a treia parte”), elementi che si aggiungono al riferimento al peccato
originale (,,vina mumei Eve”) gia citato.

Assai importante a tal proposito ¢ il manoscritto D., incompleto, che 1’editore
colloca tra C. e il testo dell’A/manacco e in cui sono presenti immagini che rafforzano
ulteriormente questa visione negativa della condizione umana, utilizzando elementi
della tradizione cristiana. Si veda la strofa ,,Cum ai putea sa fii zidit / Din lacrimi §i din
vind - / Cand esti din veci nerdsarit / Lumind din lumina” (vv. 317-320), con le varianti
a pié di pagina, che costituiscono una variazione sul tema: la vita umana ¢ segnata dalla
“colpa”, ¢ caratterizzata dalle “lacrime” e dal “fango”, in contrapposizione al ,,Juminda
din lumina”, che caratterizza Iperione.

Le “spinte” che emergono esaminando diacroncamente i manoscritti, testimoni
del processo creativo di revisione e riduzione della materia lirica, sembrano dunque
essere queste: una progressiva accentuazione, nella fase iniziale, degli elementi negativi
relativi alla condizione umana, nell’ambito di una visione monistico-dualistica del
mondo (desunta dal pensiero indiano), alla quale segue il definitivo stabilizzarsi della
visione dualistica (rafforzata anche da elementi della tradizione cristiana);
un’attenuazione, dopo il compimento di tale processo, dei suddetti elementi negativi,
nell’ambito di una concezione che sancisce la coesistenza, la separazione e la
sostanziale inconciliabilita tra le due dimensioni: in questa fase ultima il poeta rimuove i
diretti riferimenti sia al pensiero filosofico-religioso indiano sia alla tradizione teologica
cristiana, che gli erano serviti da supporto nel processo creativo di elaborazione della
propria mitologia poetica.

146

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

%k 3k ok

2. La seconda parte della risposta della Divinita (vv. 321-336) ¢ la piu
controversa, nel senso che ha dato luogo a tradizioni editoriali contrapposte e, di
conseguenza, a opposte tradizioni critico-interpretative. In A., benché ancora slegate dal
contesto, le 5 strofe presentano una compattezza compositiva superiore a quella degli
altri frammenti, fatto certo non trascurabile. Esse, dopo una serie di interventi che non
ne modificano la sostanza, passano compattamente in B. (vv. 385-404), dove trovano un
primo collegamento con la parte precedente della risposta, sia presentandosi come
sviluppo dei vv. 337-338 ss. (,,De-ai cere universul tot / L’as da ca* tot ce-ai cere”) sia,
soprattutto, nel v. 403 (,.[ti dau al geniului* larg” — “Ti do la grandezza, la vastita del
genio”) e nel suo significato riassuntivo delle precedenti proposte. In C., al posto delle
strofe con le prime due ipostasi, troviamo due strofe di raccordo: la prima, presente in
due varianti, ribadisce la consustanzialita di Iperione con la Divinita (torna il ,,/lumina
din lumina”, mentre i versi conclusivi della seconda sembrano riassumere, nella parola
»intelepciune”, le due ipostasi precedenti). La variante D., incompleta, mantiene la
stessa struttura e, sia nella prima strofa di raccordo sia nelle varianti a pi¢ di pagina,
viene ribadita la consustanzialita con nuovi argomenti.

1l testo dell’Almanacco (vv.321-336) abolisce ogni strofa di raccordo e passa
direttamente dai versi ,,Cdci toti se nasc spre a muri / Si mor spre a se naste.” a ,lar tu,
Hyperion, ramii / Oriunde ai apune...” ecc. Nell’edizione Maiorescu, invece, i due versi
successivi, ,,Cere-mi cuvantul meu dentii, / Sa-ti dau intelepciune”, (“Vuoi, mio primo
verbo, / che ti dia la saggezza? **) vengono sostituiti dai vv. ,,7Tu esti din forma cea dentii
/ Esti vecinica minune” (“Tu appartieni alla forma prima / Sei eterno miracolo”) e
vengono abolite sia le tre strofe successive sia la strofa ,,Ei numai doar dureazd-n vint”
(vv. 305-308). Di questa riduzione non esistono attestazioni autografe.

La prima stesura comprende cinque modelli di genialita: il santo/asceta,
rappresentato da una figura storica, quella di Buddha; il filosofo, rappresentato da
Platone, evocato come autore del Timeo, dove il personaggio che da il titolo al dialogo
espone il «mito verosimile» delle origini dell’universo ad opera di un artefice/demiurgo
(Timeo, 27 ss.); delle tre “personificazioni” successive — il poeta, I’imperatore e il
conquistatore — la prima (I’'unica anticipata nella fiaba versificata) richiama Orfeo, il
mitico cantore dell’antichita e lo straordinario potere del suo canto, mentre per le altre
ogni riferimento concreto appare problematico. Per quanto riguarda Orfeo e il potere del
suo canto sulla natura, Eminescu innova parzialmente (nel poema le montagne selvose e
le isole del mare seguono il suo canto) rispetto alla tradizione classica, rendendo ancora
pit iperbolici i dati della tradizione stessa''. La stessa dimensione iperbolica assumono
anche le due strofe successive. Nel passaggio da B. a C. le prime due ipostasi, forse
perché troppo concrete, vengono scartate e riassunte, come abbiamo accennato, nella
parola “saggezza”.

A mano a mano che si susseguono le edizioni, le une modellate sull’edizione di
Maiorescu, le altre sulla stesura, controllata dal poeta, dell’A/manacco, altre ancora
ibride, si vanno anche precisando i termini critici della questione, che trovano, fin dal

' Dati essenziali della tradizione classica in Kéroly Kerényi, Gli dei e gli eroi della Grecia, trad. di
Vanda Tedeschi, il Saggiatore, Milano 2002, pp. 496 ss. e 569. Anche 1’Orfeo di Memento mori non ¢ quello
della tradizione classica, ma rappresenta una creazione del poeta.

147

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

1929, nel commento di Ibraileanu all’edizione Lovinescu, una prima approssimazione:

La variante dell’edizione Maiorescu ¢ superiore alla vatiante dell’A/manacco
[...]; la strofa ,,Ei numai doar dureaza-n vint...” non ¢ delle migliori in Luceafdrul,
mancando, la strofa successiva (,,Ei doar au stele cu noroc”) assume maggior forza,
concentrando in sé il contrasto tra I’eternita del Padre celeste e di Iperione e la caducita
degli uomini. Delle tre strofe succesive alla strofa: ,,lar tu, Hyperion, ramdi”, solo la
mancanza di una (,,Vrei sa dau glas acelei guri”) ¢ una perdita reale dal punto di vista
della bellezza. L’eliminazione di queste strofe arreca parecchi vantaggi estetici.
Scompaiono le due strofe deboli; si abbrevia il discorso del Padre celeste, che d’altronde ¢
troppo lungo. E infine si sopprime la fransazione proposta dal Padre celeste a Espero, € in
tal modo il suo rifiuto di rendere mortale Espero rimane puramente imperativo,
categorico. [...] Ma chi ha coniato i versi: ,,7u esti din forma cea dintai / Esti vecinica
minune”’? Maiorescu? Difficile ammettere che li abbia composti lui. Sono versi di un
grande poeta. Nessun altro poeta romeno di qualsiasi epoca sarebbe stato in grado di
scriverli. Probabilmente sono di Eminescu. Probabilmente Eminescu ha ripreso
Luceafarul, dopo la pubblicazione sull’4/manacco e I’ha corretto. (E Maiorescu ha avuto
a disposizione questa seconda versione corretta [...]). Forse ’ha corretto proprio in
seguito alle osservazioni di Maiorescu, perche I’4/manacco ¢ apparso nell’aprile del 1883
[...] e Eminescu & impazzito alla fine di giugno'.

Il dibattito critico si svolgera sulla falsariga dei problemi posti da Ibraileanu,
con ulteriori chiarimenti e approfondimenti. Mazilu, nell’edizione critica del 1937,
sosterra, in contrasto con Ibraileanu, la “necessita” delle strofe mancanti nell’edizione
Maiorescu per comprendere la concezione del poema’. A sua volta Caracostea
affrontera a piu riprese il problema. Riguardo alla strofa ,,Ei numai doar dureaza-n vint”
afferma in Arta cuvintului la Eminescu (1938):

Certo, la componente razionalista di Maiorescu vide in questa strofa qualcosa di
troppo, perché I’idea viene ripresa nella strofa successiva. Dal punto di vista ideologico,
questo atteggiamento potrebbe essere giustificato. Solo che non sempre cio che
ideologicamente sta sullo stesso piano ¢ anche, dal punto di vista espressivo, una
tautologia. In poesia, un accento, una distribuzione delle parole, una simmetria, sono linee
vive, che;4parlano un linguaggio affettivo, sicché, eliminandoli, nell’armonia totale manca
una nota .

12 Garabet Ibraileanu, Mihai Eminescu — studii si articole, ed. Mihai Dragan, Junimea, lasi, 1974,
pp- 315-317.

13 «Poiché la saggezza ¢ il bene supremo, era naturale che essa fosse la prima suggestione, seguita da
quelle delle tre strofe successive, eliminate nella versione Maiorescu. [...] Le strofe non possono essere
eliminate perché in esse si afferma la volonta categorica di Dio di far si che egli comprenda il suo destino e
ascolti la voce della sua coscienza. Le suggestioni sono necessarie per comprendere la concezione del
poema: pur rimanendo Iperione, Dio gli puo aggiungere qualcosa. Ma per quanto le sue forze possano
essere accresciute e variate, la sua natura non puo essere cambiata. [...] Quale che sia la ragione della
eliminazione delle strofe, le suggestioni non possono essere considerate “transazioni” tra il Padre celeste e
I’astro, come si ¢ sostenuto /da parte di Ibraileanu — n.m., M. C.], giacché non si tratta di reciproche
concessioni. Con queste suggestioni, Dio gli mostra gli aspetti che puo assumre il genio sia come simbolo
della sapienza e delle arti, cio¢ del potere ideale, sia come simbolo della volonta e dell’azione, cio¢ della
forza materiale» (D.R. Mazilu, Luceafarul lui Eminescu, expresia gandirii, text critic si vocabular, «Cartea
Romaéneascay», Bucuresti 1937, pp. 23-24).

!4 Dumitru Caracostea, Arta cuvdntului la Eminescu, Institutul de istorie literard si folclor, Bucuresti, 1938,

148

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

Proseguendo, dopo aver asserito che i due versi Tu esti din forma ecc. erano
«del tutto estranei al testo emineschiano e, naturalmente, i piu deboli di tutto il poema, il
che non aveva impedito a qualcuno di ammirarli», precisera il suo punto di vista sulla
questione delle tre strofe soppresse con queste parole:

Ciod che spinse Maiorescu a questa modifica fu una considerazione di coerenza
razionalistica. In una strofa precedente Iperione era stato cosi caratterizzato: ,,noi nu avem
nici timp, nici loc si nu cunoastem moarte”. Nella dottrina schopenhaueriana questa
liberazione dallo spazio e dal tempo ¢ la condizione per la conoscenza delle idee eterne,
appannaggio della genialita poetica. Per questo, al critico razionalista parve che vi fosse
una contraddizione tra questa caratteristica puramente contemplativa e le prospettive di
vita attiva che Dio apre a Iperione. Sicché queste strofe sembravano una sorta di pecca del
poema. Di qui, I’operazione destinata a salvarne I'unita'”.

Nella monografia del 1943, lo studioso riprenderd la questione, apportandovi
ulteriori approfondimenti:

Secondo la concezione schopenhauriana, 1'uvomo di genio, essendo
contemplativo, non pud essere né uomo di stato, né conquistatore, cosi come appare nelle
ultime due strofe. Ecco perché il critico ha ritenuto di dover eliminare anche la prima
strofa la quale, benché sottolineasse la qualita di poeta, doveva comunque essere
sacrificata, in primo luogo perché introduceva I’enumerazione, e poi perché, lasciata sola,
aveva un respiro troppo ampio, € non poteva armonizzarsi ritmicamente nel quadro di
questo momento. D’altronde, per Maiorescu, la stessa concezione del poema richiedeva
I’eliminazione di queste strofe. Per noi, in casi come questo, proprio il frammento che
sembra piu discordante sta a viva testimonianza della vibrazione del poeta. Dal momento
che un tale frammento ha sconfitto la logica dell’ideologo preferito, esso scaturisce da un
profondo bisogno di espressione'®.

Intanto anche Perpessicius, nella prefazione al primo volume delle Opere
(1939) aveva precisato il suo punto di vista di editore, che riprendera in Opere 11 (1943):

Benché arbitraria, la versione Maiorescu [...] si ¢ tuttavia imposta grazie, in
primo luogo, al prestigio di colui che I’aveva patrocinata. Le edizioni Ibraileanu, C. Botez,
Mihai Dragomirescu e tante altre la adottano. Come pure [’adottano gli ultimi
commentatori. Tutti la ritengono superiore, e alcuni di loro fanno a gara nelle
dimostrazioni di ordine estetico. Particolarmente impressionanti sono le argomentazioni di
Ibraileanu. E la conclusione di tutti, con variazioni piu o meno grandi, ¢ che i ritocchi
della versione Maiorescu sono opera del poeta. Senza entrare troppo nei dettagli, crediamo
che la situazione possa essere riassunta in questo modo: la versione Maiorescu viene
redatta da Iui nel periodo successivo alla riproduzione della versione dell’A/manacco su
Convorbiri, dunque dopo la malattia del poeta, pit precisamente verso novembre, quando
decide di pubblicare la prima edizione delle poesie di Eminescu. L’argomento piu
decisivo ¢ la stessa riproduzione della versione dell’Almanacco nel numero di agosto di
Convorbiri, vale a dire dopo la malattia del poeta. Se fosse esistita una versione,
modificata dal poeta, € certo che la rivista di lasi I’avrebbe riprodotta. Ora, la versione di

ora in ID., Studii eminesciene, ed. Ion Dumitrescu, pref. George Munteanu, Minerva, Bucuresti, 1975; p. 383.
15 Ibidem, p. 386.
1 Dumitru Caracostea, Creativitatea eminesciana, FRP.L.A., Bucuresti, 1943, ora in ID., Studii...,
cit.; p. 104.

149

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

Convorbiri ¢ quella dell’Almanacco. Ma non solo: tutte le versioni integrali note
attraverso i manoscritti, riprodotte precedentemente, e anche il frammento D, che ha
preceduto la versione dell’ Almanacco, conservano le strofe soppresse da Maiorescu, come
pure la transizione dei due versi dell’originale. Di piu: la stessa organicita della transizione
Maiorescu attesta lo spirito logico e costruttivo di colui che 1’ha operata. E per rispondere
anche con un argomento di ordine estetico, benché queste armi siano le piu problematiche,
ci permettiamo di affermare che i due versi non ci paiono poi cosi belli come sembrano a
Ibraileanu [segue la citazione del passo riportato sopra: nota di M.C.] Verso di un grande
poeta - Esti vecinica minune - questo ingenuo luogo comune?! Evidentemente no. Ma ¢
una soluzione assai ingegnosa che copre con abilita le soppressioni delle tre strofe che
seguono - questo senza alcun dubbio. Non si pud escludere che 1’intenzione di sopprimere
le quattro strofe e, implicitamente, della sostituzione dei due versi di transizione 1’avesse
manifestata Maiorescu un anno prima, durante i colloqui (le discussioni) per la limatura
del poema, di cui lui stesso ha riferito [...] Ma se anche dopo tali suggerimenti, che
dovettero essergli stati formulati, Eminescu non cede e pubblica il poema, esattamente
come lui I’ha pensato, non ¢ questo un motivo in piu per rispettare la sua opera, nella sua
forma originaria?'’

E se G. Cilinescu nella sua Istoria del 1941 citera il poema di 94 strofe, vale a
dire nella versione abbreviata, un altro grande eminescologo, D. Popovici, nel suo corso
universitario del 1947-1948 riprendera la questione, muovendo dalla natura complessa
del personaggio e precisando il rapporto tra titano e genio e contrapponendosi quindi
alla linea maioreschiana:

...Eminescu ha visto in Iperione un personaggio complesso — un titano che ha
fatto proprie alcune caratteristiche del genio secondo la concezione di Schopenhauer.
Questo fatto ¢ sfuggito a Maiorescu. Il critico ha una visione lineare ed egli cerca di
ridurre all’unita il personaggio, — operazione del tutto irrealizzabile, dal momento che
Iperione porta impressi questi caratteri in tutti i suoi atti. Maiorescu tuttavia elimina, nella
forma che egli pubblica nella sua edizione, il passaggio piu rivelatore per la dualita della
natura di Espero. Ho affermato in precedenza che la caratteristica piu propria del genio ¢
lo spirito contemplativo, mentre la caratteristica piu propria del titano ¢ 1’azione. E
allorquando Dio propone a Iperione di dargli la forza di stabilire, con le armi, la giustizia e
la potenza sulla faccia della terra, egli non si rivolge al genio contemplativo, ma al titano
attivo. E vero, le forme dell’azione titanica sono state profondamente cambiate. II
titanismo non significa tuttavia solo aspirazione a una liberazione mediante 1’azione fisica;
spesso l’intero processo titanico si colloca nel mondo morale. Di ordine morale ¢ il
conflitto nel caso del poema Luceafarul. Iperione sente 1’oppressione della legge divina al
cui imperio desidera sottrarsi; egli sente nello stesso tempo il richiamo della condizione
umana. Il conflitto tra divino e umano, tra cielo e terra, che incontriamo spesso nella
letteratura “titanica” del romanticismo, si svolge questa volta nella coscienza del
personaggio'.

Sul piano editoriale, nel periodo interbellico, era prevalsa la versione
Maiorescu. In seguito, I’autorita dell’edizione Perpessicius si impose e il poema di

7 M. Eminescu, Opere, 11. Poezii..., cit., pp. 451-452.
1 Dumitru Popovici, Poezia lui Mihai Eminescu [1947/1948], Editura Tineretului, Bucuresti, 1969,
pp- 327-328.

150

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

Eminescu per almeno due decenni venne letto e interpretato nella sua versione piu
ampia. Il problema, tuttavia, rimase aperto. All’inizio degli anni Sessanta, in una serie di
articoli intitolati Rectificari la editiile lui Eminescu, pubblicate su Limba romina, 1.
Cretu affronto anche il problema di Luceafarul, sostenendo «la paternita emineschiana
della versione dell’edizione «Socec», con argomenti sia storici sia filologici, e
soffermandosi, in particolare, sui vv. “Tu esti din forma cea dintdi” ecc. che
sostituiscono la precedente stesura'’.

Se I’attenzione di Cretu (e del relativo commento di Rosa Del Conte) si appunta
in particolare sui versi anzidetti viziati, a parere del critico, da oscurita formale rispetto
a quelli successivi piu chiari (I’abolizione delle tre strofe seguenti viene implicitamente
considerata una conseguenza necessaria), piu argomentate appaiono le ragioni addotte
da uno dei critici piu promettenti della nuova generazione, Matei Cilinescu, il quale,
collocandosi sulla linea Popovici, esamina il problema nel contesto della poesia di
Eminescu soffermandosi, in particolare, sulle strofe con le tre ipostasi della genialita
umana. Ecco i passi salienti:

La figura del fitano e quella del genio dominano I’intera creazione emineschiana.
Nell’opera giovanile potremmo dire che il genio (simbolo della conoscenza
contemplativa) si subordina spesso al titano (simbolo della rivolta ). Nell’ultimo periodo
di creazione, il rapporti tra titano e genio si modificano, in quanto ¢ il primo che si
subordina al secondo. Ne ¢ prova Luceafarul. [...] 1l titanismo degli anni giovanili,
estrovertito in grandi gesti di rivolta, avvolto in un’aura caliginosa, profetica e tragica, ¢
passato, col tempo, attraverso un processo di intellettualizzazione. 11 dibattito interiore del
poeta si ¢ ampliato, impiegando le grandi categorie della riflessione. Nella poesia della
piena maturita, il Titano si trasforma in Genio. Questo processo puo essere colto in modo
piu sfumato e pit convincente mediante un’analisi di Luceafarul [...] 1l processo di
interiorizzazione e intellettualizzazione del titanismo nella poesia emineschiana riflette in
modo originale un momento letterario europeo caratterizzato da cid che potremmo

' Si veda: 1. Cretu, Rectificiri la editiile poeziilor lui Eminescu (VI) — Luceafarul: paternitatea
eminesciand a versiunii din editia Socec, in «Limba rominay, IX (1960), 6; ID., O problema de principiu in
legatura cu “Luceafarul”, in «Limba romina», XI (1962), 4 e ID., Rectificari la editiile poeziilor lui
Eminescu (Conclusii), in «Limba romina», XII (1963), 2; Flora Suteu, Contributii la stabilirea textului
autentic al poeziei “Luceafarul”, in «Limba romina», X (1961), 3 ed EAD., Citeva precizari asupra “unei
probleme de principiu”, in «Limba romina», XI (1962), 6, che esprime un parere contrario alla tesi di Cretu;
nonché Rosa Del Conte, Eminescu ¢ «Forma cea dintdi», in «Acta Philologicay, t. III, Societas Academica
Dacoromana, Romae, 1964, pp. 130-131, la quale osserva: «Entrando con tutta la necessaria prudenza in
una cosi delicata discussione, di cui consideriamo soltanto I’aspetto letterario, ci sentiamo disposti a seguire
I’opinione di Cretu, fondandoci perd su argomenti che ci sembra affrontino la questione piu nel concreto.
Per noi, che delle costruzioni stilistiche siamo osservatori attenti, ma non siamo disposti a giurare su di esse,
e consideriamo il lessico di un poeta come riflesso della sua visione del mondo - quando, s’intende, il poeta
¢ della statura di Eminescu - ¢ ’humus di cultura, sono le strutture del suo mondo ideale e ideologico che
devono aiutarci a interpretare dal di dentro la forma espressiva. Ora ¢ evidente che quando Eminescu
immagina che la deita creatrice chieda alla sua Parola se essa vuole la Saggezza , cade non soltanto in una
formulazione «poco chiara», come osserva il Cretu, ma addirittura assurda. Il Logos non puo essere
separato, trovarsi separato anzi, dal nous, dall’Intelletto: e questo ¢ indubbio, qualunque sia la suggestione
di cultura che Eminescu subisce, si tratti cio¢ di emananzione plotiniana o di creazione in senso cristiano.
La forma cea dintai non elimina soltanto un’oscurita formale, come dice il Cretu, cio¢ di lessico, ma
un’assurditd concettuale che non poteva essere sfuggita ad Eminescu, nel lungo travaglio impostogli
dall’elaborazione artistica di idee metafisiche ardue».

151

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

chiamare crisi della coscienza romantica. I grandi temi romantici continuano a circolare,
ma essi acquistano [...] significazioni e implicazioni nuove. [...] La sintesi dialettica tra
titano e genio tocca il suo culmine come espressione poetica in Luceafarul. [...] Tra il
titano emineschiano e il genio (Iperione) non esiste una soluzione di continuita, ma, al
contrario, una specifica e inedita fusione®.

Cio premesso, il critico non potra che concludere la sua analisi con questa
affermazione:

Le tre strofe eliminate sono le sole dell’intero poema che esplicitano
poeticamente il senso simbolico della figura di Espero. Nell’economia del testo la loro
importanza ¢ grandissima. Iperione aveva chiesto al Demiurgo di concedergli 1’effimera
condizione umana per poter realizzare il suo desiderio d’amore. Il Demiurgo -
rivelandogli I’impossibilita di modificare il suo destino - gli propone pero, nelle strofe
suddette, come una sorta di compensazione, di scegliere fra le tre ipostasi possibili della
sua incarnazione terrena. Cio che rifiuta a Iperione € solo la morte. Iperione puo essere
uomo, ma uno di coloro che non conoscono la morte: vale e dire un genio. La prima forma
di umanita geniale [...] & rappresentata dal Poeta. Eminescu esprime la propria visione del
genio poetico mediante una metafora grandiosa. [...] Come Orfeo che, cantando, faceva si
che gli alberi si avvicinassero per ascoltarlo meglio, la voce del poeta geniale, carica di
forza magnetica, pudé mettere in moto la natura statica, la pud modificare e modellare
come una materia plastica. [...] La seconda ipostasi terrena del genio ¢ quella del grande
uomo di stato, legislatore giusto e forte; la terza, quella del condottiero, dello stratega.
Comunque, la realizzazione nell’amore era vietata a Iperione, poiché I’eros sta sotto il
segno dell’effimero, del ,,noroc”, mentre il genio per sua natura rimane estraneo a siffatte
fluttuazioni»*'.

Sul piano editoriale, come gia abbiamo anticipato, all’edizione Perpessicius si
contrappone ’edizione Murarasu (1972), il quale fornisce una sua personale spiegazione
al taglio che il poeta avrebbe operato””. In anni pil recenti il ritorno al testo

20 Matei Calinescu, Titanul si geniul in poezia lui Eminescu, EPL, Bucuresti, 1964, pp. 40-41; 72;
73-74; 113.

2! Ibidem, pp. 195-196.

22 A commento dei vv. ,,Cere-mi. cuvintul meu de-ntii... Dar moartea nu se poate”, Murarasu scive: «E
il Padre che parla, e “il verbo primo” non puo che essere il Logos evangelico: “Al prinicpio era il Verbo...”
I1 Padre puo concedere a Espero gli attributi del Logos, ma non la morte. Il modo in cui si svolge questo
dialogo del Padre con Espero ¢ un’eco del Manfred di Byron. Gli spiriti propongono a Manfred di
concedergli alcuni privilegi, ma I’eroe byroniano rimane fermo alla sola cosa che vuole: 1’oblio. [...] D’altra
parte, il Padre ¢ disposto a concedere a Espero gli attributi del potere divino, prerogative del Logos, come
esso viene interpretato da Faust nella Parte prima, Studio (I). Ecco la traduzione del passo /! autore cita la
traduzione di Blaga — n.m., M.C.J: “Sta scritto: ‘In principio era il Verbo!” Son gia bell’e fermo! Chi mi
aiuta a proseguire? E’ impossibile ch’io stimi la ‘parola’ in modo cosi alto. Devo tradurre altrimenti, se lo
Spirito m’illumina bene. Sta scritto: ‘In principio era il Pensiero.” Rifletti bene, sin dalla prima riga affinché
la tua penna non abbia troppa fretta. E’ forse il pensiero che tutto crea ed in tutto agisce? Allora dovrebbe
essere: ‘in principio era la Forza!’. Ma mentre scrivo questa espressione, gia un non so che mi ammonisce
che non mi ci fermerd. Lo Spirito mi aiuta! Improvvisamente mi si fa luce dentro: ‘in principio era
I’ Azione!”” [Goethe, Faust e Urfaust, trad., intr. e note di G. V. Amoretti, Feltrinelli, Milano1965, I, p. 63 —
n.m., M.C.]. Agli attributi: das Wort (la Parola), der Sinn (il Pensiero), die Kraft (la Forza), corrispondono
nei versi di Eminescu: infelepciune, glas, tarie e I’amplificazione in una strofa di quanto pud essere
chiamato faptd, tutte prerogative che si riferiscono alla “parola prima”. Abbiamo dunque a che fare con
qualcosa di libresco, che si richiama ad opere ben note, e gli appartenenti alla cerchia di Convorbiri literare

152

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

dell’edizione Maiorescu ¢ stato autorevolmente sostenuto da Petru Cretia, il quale, in
una serie di articoli pubblicati su ,,Viata Romaneasca” nel 1987-1988 e poi ripresi in
Testamentul unui eminescolog, riesamina tutta la questione, nei suoi diversi aspetti, con
una analisi basata sia sulla «storia esteriore e fattuale della stesura e della pubblicazione
di Luceafirul, sia sull’analisi interna delle sue stesure successive»™.

Dopo aver ricostruito la «versione massimale» di 24 strofe, e aver constatato le
successive riduzioni (a 11 strofe nell’A/manacco e a 7 nell’edizione Maiorescu), lo
studioso rileva un primo elemento importante a sostegno della paternita emineschiana:
I’identita del modus operandi delle due abbreviazioni. La prima, attestata dai
manoscritti, consiste nella sostituzione delle due strofe “Buddha” e “Platone” con 1 vv.
»Cere-mi cuvdntul meu de ‘intdiu / Sa-ti dau intelepciune?”; la seconda, non attestata
nei manoscritti, consiste in una identica sostituzione: scompaiono le tre strofe e i due
versi citati vengono sostituiti con ,,7u esti din forma cea dintii / Esti vecinica minune”
per cui la strofa risulta cosi composta: ,.lar tu, Hyperion, ramii / Oriunde ai apune, / Tu
esti din forma cea dintii / Esti vecinica minune.”. «I nuovi versi — precisa lo studioso —
cancellano il ricordo di tutte e cinque le strofe eliminate (2 prima, 3 in seguito) e
stabiliscono una transizione diretta verso 1’ultima strofa». E aggiunge: «Questa
similitudine del procedimento a favore della paternita emineschiana delle due
abbreviazioni (una attestata, l’altra no) é un argomento importante, se non decisivo,
non ancora richiamato».

Il seguito della dimostrazione (lasciando da parte, per brevita, il taglio della
strofa ,,Ei numai doar...”’) € imperniato soprattutto su ragioni che riguardano la logica
compositiva: dopo aver rilevato nella prima parte del discorso del Demiurgo «la
giustapposizione di due tesi» («quella della differenza e dell’incompatibilita tra I’ordine
dell’eterno e ’ordine dell’effimero e quella dell’eternita delle forme o dei modelli
dell’effimero»), che rischiano di creare una frattura logica, la sua risposta alla richiesta
di Iperione non puod che essere negativa in quanto la morte non ¢ conciliabile con la loro
consustanzialita e, inoltre, anche se fosse possibile, significherebbe I’integrazione in una
realta di pura apparenza.

Anche la seconda parte del discorso, con le offerte di «tutto cio che il genio
(schopenhauriano o no) realizza nell’'umano effimero in cambio di una immortalita
fallace, che ¢ solo una gloria del ricordo, una permanenza del nome», € non una
«immortalita essenziale», appare, «nella sua logica, aberrante», pur non priva, nella sua
retorica, di intensita poetica. La stesura spedita all’Almanacco contiene, oltre alle
contraddizioni suddette, contiene due altre manchevolezze:

a. egli cerca di offrire a Espero cio che questi non desiderava e non aveva chiesto;
e lo fa solo per dimostrargli che, comunque, il suo desiderio non puo essere soddisfatto; b.
la sola cosa possibile era la rinuncia al suo stesso desiderio [...], ma per questo bastava
che il Demiurgo mostrasse a Iperione, il superno, che per lui non c’era posto nel mondo

conoscevano sia Byron che Goethe. L’intero passaggio non quadra con I’atmosfera di fiaba del poema, che
riconduce a unita tanti elementi per lo piu popolari e, come idea ed espressione, non funziona
compiutamente. [...] Possiamo dunque supporre che Eminescu, vuoi per il suo senso autocritico, vuoi su
suggerimento di qualcuno della cerchia di Convorbiri literare, sia arivato alla decisione di eliminare queste
strofe» (Dumitru Murdrasu, in AA. VV., Studii eminesciene, EPL, Bucuresti, 1965, pp. 514-517.

3 Petru Cretia, Testamentul unui eminescolog, Humanitas, Bucuresti, 1998, pp. 115-116.

153

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

effimero dell’amore effimero; bastava che egli volgesse gli occhi spre-acel pamint
ratdcitor, senza dovergli offrire in cambio qualcos’altro che sarebbe stato in tutti i sensi
inutile dargli, ammesso che fosse possibile. E giunse tardi, ma non troppo, 1’attimo in cui
Eminescu dovette prendere una decisione radicale. Perché credere che solo Maiorescu sia
stato capace di un siffatto acume logico? Bastava Eminescu per osservare e operare. E pit
facile ammettere che sia andata perduta una testimonianza autografa, che era cosi facile
perdere, piuttosto che si potesse perdere il rigore di una mente cosi sicura.

[...] Riguardo poi ai due versi cambiati prima dell’eliminazione finale, [...] nulla
di essi € non emineschiano, riempitivo, come si € ritenuto. Sono versi densi che risolvono
in modo folgorante I’aporia. Si ¢ visto che, giunto a quel punto, il Demiurgo non poteva
aggiungere granché. Sicché, in questa forma depurata del poema, si accontenta di tornare,
brevemente, sulla condizione esistenziale di Espero: egli ¢ din forma cea dintii, vale a
dire, indubbiamente, la Foma platonica, 1’ldea non sottoposta alle visissitudini del
divenire, sempre uguale a se stessa e, come si aggiunge subito, vecinica. Mentre, guardato
dalla parte del mondo del divenire, un essere siffatto appare non integrabile in esso,
estraneo, un atopon, una minune. Proprio quel miracolo che, a differenza di quanto voleva
lui, are chip i nume: forma eterna del mondo increato, Iperione™.

Riguardo poi al tempo, come gia avevano sostenuto altri commentatori, la
correzione sarebbe avvenuta nel periodo aprile-giugno (probabilmente in maggio)
presumibilmente su un esemplare dell’A/manacco poi rimasto a Maiorescu e andato, in
seguito, perduto.

L’interpretazione di Petru Cretia ¢ stata sottoposta ad una attenta analisi da parte
del metricologo Adrian Voica il quale, pur muovendo qualche critica su alcuni
particolari, arriva poi, basandosi su argomenti di natura prosodica, a conclusioni simili,
benché non del tutto coincidenti. Se infatti, per un verso, anche per Voica ¢
incontestabile la paternita emineschiana dei versi ,,Tu esti din forma cea d-intii / Esti
vecinica minune”, come pure la soppressione della strofa ,,Ei numai doar’ dureazd-n
vint”, per I’altro, a differenza di Cretia, egli ritiene che le due versioni «rappresentino in
egual misura Eminescu». Ecco le parole conclusive del suo studio:

La ricerca prosodica ci fornisce argomenti convincenti riguardo all’unita dei due
testi fondamentali del poema, quello dell’A/manacco e la versione ridotta dell’edizione
Maiorescu. Entrambe rappresentano Eminescu in egual misura, € i rimaneggiamenti
effettuati dal poeta non incidono per nulla sull’insieme. G. Cilinescu, ad esempio, in
Istoria literaturii romdne de la origini pana in prezent fa riferimento solo al testo di
novantaquattro strofe, dunque alla versione finale. Mettendo a disposizione del grosso
pubblico la forma uscita sull’Almanacco e ripresa da «Convorbiri literare», Perpessicius
contribuisce a salvare dall’oblio alcune strofe ammirevoli - ma come queste ve ne sono
anche altre nei manoscritti di Luceafdrul. Su Maiorescu non si dovrebbe proiettare (in
questo caso) l’ombra di nessuna contestazione. Perché lui non €& intervenuto
effettivamente, ma si ¢ limitato a suggerire le modifiche che, alla fine, lo spirito creatore
emineschiano ha fatto proprie, dandogli in tal modo ragione™.

Come si pud vedere da questa rassegna di opinioni critiche, nessuna
argomentazione ¢ veramente e definitivamente conclusiva.

2% Ibidem, pp. 128-129.
% Adrian Voica, Versificatia eminesciand, Junimea, Jasi, 1997, pp. 129-130.

154

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

A nostro parere, la linea interpretativa Mazilu-Caracostea-Perpessicius-
Popovici-Matei Calinescu sembra la piu plausibile, come si evince da una lettura attenta
del testo nel suo farsi oltre che da altre considerazioni che completano e
approfondiscono le precedenti interpretazioni. [.’analisi dei manoscritti ci mostra, come
abbiamo gia osservato, che nell’ambito della prima stesura le uniche strofe che
emergano chiaramente strutturate, sia pure ancora slegate dal contesto, dalla «nebulosa
indifferenziata» della risposta della Divinita, sono — dato di fatto incontrovertibile —
quelle relative ai modelli di genialita: a quello stadio di redazione un momento
essenziale del segmento appariva alla mente del poeta in tutta la sua chiarezza.

Queste strofe richiedono, inoltre, un’analisi piu puntuale. Sappiamo che il
poeta, nella concezione del genio, ¢ stato influenzato da Schopenhauer, come si pud
desumere anche dall’appunto sulla “fonte” e sul “significato” del poema, in cui non &
difficile scorgere, riguardo al secondo, 1’eco di un passo dei Supplementi a 1l mondo
come volonta e rappresentazione (cap. 31, Del genio: «...Da tutto cio risulta che il
genio, sebbene possa rendere molto felice chi ne ¢ dotato nelle ore in cui questi,
abbandonandosi a se stesso, se ne gode senza ostacoli le delizie, non ¢ pero
assolutamente adatto a procurare un'esistenza felice, quanto piuttosto il contrarion™).
Assai diversa e piu complessa la concezione del genio quale risulta da queste cinque
strofe, rispetto a quella schopenhaueriana: da un lato, per Schopenhauer, il genio si
esplica nell’attivita artistica (I’arte piu alta ¢ la poesia) e, dall’altro, essendo I’arte
visione delle idee platoniche, 1’essenza del genio ¢ di natura contemplativa. Tale
concezione va vista, ovviamente, nella prospettiva della sua filosofia: nell’arte non si
conoscono fenomeni, ma idee, e ci si libera in tal modo dall’asservimento alla volonta,
anche se si tratta di una liberazione temporanea; la redenzione avverra in prospettiva
etica, a un primo livello, attraverso il diritto e la giustizia; ma la vera liberazione si
compira solo mediante una serie di atti che vanno dalla «compassione» all’«ascesi»
praticata dai grandi mistici, attraverso la quale si arriva alla noluntas, I’abolizione della
volonta di vivere.

Nel testo emineschiano originario troviamo cinque modelli di genialita: il
santo/asceta, il filosofo, il poeta/cantore, I’imperatore, il conquistatore. Eminescu
muove da Schopenhauer, ma se ne discosta immediatamente. I primi due prototipi,
infatti, pur non desunti direttamente dal filosofo tedesco, sono riconducibili a lui, in
quando incarnano la concezione contemplativa del genio in senso schopenhaueriano o
hanno una qualche affinita con essa, potendo essere considerati di natura contemplativa.
1l terzo, il genio poetico, I’unico che potrebbe richiamarsi direttamente a Schopenhauer,
viene identificato da Eminescu con il ‘cantore orfico’, che muove col suo canto tutta la
natura, e sembra dunque essere imperniato piu sull’azione che non sulla
contemplazione. Espressione piena dell’azione sono invece gli ultimi due: I’imperatore
e il conquistatore. Si tratta dunque di un procedimento compositivo in cui il poeta
contrappone ai due modelli iniziali i due ultimi, attraverso la mediazione di un modello
che oscilla fra contemplazione e azione. Che Eminescu sia tributario di quello che ¢
stato definito «culto romantico del genio» sembra evidente. Un culto che non si limitava
al genio artistico, comunque in posizione preminente, ma estendeva le sue valenze ad

% Arthur Schopenhauer, I/ mondo come volontd e rappresentazione, a cura di Alda Vigliani,
introduzione di Gianni Vattimo, Mondadori, Milano, 1989, p. 1249.

155

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

altri campi dell’attivita umana®’. Altrettanto evidente ¢ il fatto che Eminescu elabora in
queste strofe una sua concezione originale, sia pure debitrice, oltre che di Schopenhauer,
dell’idealismo tedesco. Nell’individuazione del primo modello svolge un ruolo
importante la figura del santo/asceta delineata nel quarto libro de I/ mondo...
schopenhaueriano, che il poeta, autonomamente, identifica con Buddha.
Nell’elaborazione del secondo modello, il filosofo, viene evocato Platone, autore del
Timeo (dialogo in cui il personaggio che da il titolo all’opera espone il «mito
verosimile» delle origini dell’universo ad opera di un artefice/demiurgo:7imeo, 27 ss.),
come si evince da B., vv. 389-390: ,.De vrei in numar s md chemi / In lumea ce-am
creat-o...” ( “Se vuoi darmi un nome esatto / Nel mondo che ho creato”...). Si
tratterebbe, in questo caso, del filosofo come «mediatore tra I’Infinito e il finito».
Nell’elaborazione del terzo, Eminescu si innesta su una lunga tradizione che risale
all’antichita, apportando, perd, come abbiamo gid accennato, alcune modifiche in
direzione iperbolica. Anche per i due ultimi modelli il poeta poteva trovare suggestioni
nel pensiero dell’idealismo romantico, laddove questo estendeva la genialita a
molteplici campi della creativita umana. Cid premesso, sembra difficile ammettere che
il poeta abbia proceduto a un taglio che recideva il frutto di un’elaborazione cosi
complessa. Il discorso lirico tendeva indubbiamente all’essenzialita (come dimostra la
caduta delle strofe Buddha e Platone, nel passaggio da B. a C., espunte forse perché
meno rispondenti alla sua concezione della genialita), ma la permanenza delle tre strofe
successive nella prima edizione a stampa, indispensabili per caratterizzare i modelli che
il poeta sentiva come appartenenti alla propria concezione della genialita, era non solo
giustificata, ma necessaria.

A stretto rigor di logica, una volta ribadita da parte della Divinita la
consustanzialita del “titano” Iperione con essa, non sarebbe stato necessario che gli
offrisse delle alternative, in forma di «offerte compensatorie», come sono state
impropriamente definite, da intendersi sia come possibilita reali sia in chiave puramente
retorica. Eppure il poeta non elimina queste strofe nel testo da lui inviato all’4/manacco.
Perché? Una ragione profonda deve pur esserci stata (che forse sfuggiva agli stessi
junimisti, ¢ a Maiorescu in particolare, durante le ripetute letture del poema).

Iperione ha in sé una doppia natura: quella “titanica”, espressamente richiamata
dal nome (ancora in D. la Divinita gli si rivolge con queste parole: ,,— Hyperion, care

2 «Ovviamente questo culto /del genio] non si limita al genio artistico. Fichte mostrava gia la
connessione del genio con la filosofia. L’inventivita del filosofo richiede un “oscuro sentimento del vero” e
questo sentimento ¢ per 1’appunto il genio. [...] L’oscuro sentimento del vero, che Fichte attribuisce al
genio, fa di costui quello che Friedrich Schlegel chiamava “il mediatore tra 1’Infinito e il finito” cio¢ colui
che “percepisce in s¢ il divino e annullandosi si dedica ad annunciare a tutti gli uomini questo divino, a
parteciparlo e a rappresentarlo nei costumi e nelle azioni, nelle parole e nelle opere.” Schelling riaffermava,
bensi, con Kant, che il genio ¢ sempre e soltanto genio estetico, ma nello stesso tempo faceva
dell’intuizione estetica 1’organo proprio della filosofia e in generale della scienza. Il genio ¢ pertanto
I’assoluto stesso che si rivela nell’'uomo e non appartiene solo a una parte dell’uomo. Hegel a sua volta dava
atto che la parola genio era usata a designare non solo gli artisti ma anche i grandi capitani e gli eroi della
scienza, ma che per suo conto riservava la parola specialmente agli artisti [...]. Ed in realta quelli che Fichte
chiamava “dotti” o “veggenti”, Hegel “individui della storia cosmica” e altri eroi non sono che diverse
espressioni dello stesso concetto che, nel dominio dell’arte, il Romanticismo ha indicato con il termine
genio: cio¢ incarnazioni dell’Infinito nel mondo; mediatori (come diceva Schlegel) tra il finito e I’Infinito,
strumenti della realizzazione o della rivelazione dell’ Assoluto» (Abbagnano, Dizionario..., cit., s. v. Genio).

156

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Nel laboratorio di Luceafarul: lettura della «quinta sequenzay (vv. 257-340)

rebel...”, sottolineando la componente essenziale del titanismo: la ribellione) e quella
“divina”, che gli deriva dalla sua condizione di emanazione eterna della Divinita,
consustanziale con essa. Tali caratteristiche gli vengono rammentate nei vv. 321-323,
prima dell’invito a ritrovare la “saggezza” (che aveva perduto, manifestando il desiderio
di “morire”, cioé di entrare nel «ciclo perenne del rinascere e del rimorire», per «un’ora
d’amore» umano, travalicando in tal modo la funzione di “mediazione” tra divino e
umano propria della sua condizione) e come premessa alle vere possibilita di mediazione
che gli vengono proposte in quanto appartengono alla sua essenza di “eone”.

Se le tre strofe successive non vengono abolite ¢ perché esse sono adeguate, per
un verso, alla componente “titanica” del personaggio, con la trasformazione della
ribellione in azione e, per 1’altro, alla seconda componente, e soprattutto alla funzione
mediatrice tra la Divinita e 'uomo che essa comporta. Si puo dunque spiegare la loro
“necessita”, com’¢ stato fatto, in particolare da Matei Calinescu («Iperione puod essere
uomo, ma uno di coloro che non conoscono la morte: vale a dire un genio») con una
prima considerazione: le varie forme di genialita rendono I’'uomo immortale e sarebbero
dunque le piu prossime alla condizione divina di immortalitd. Non potendo essere uomo
in senso sostanziale, Iperione lo potrebbe essere, in senso ideale, abbracciando la
condizione del genio il quale, mediante I’immortalita che conferisce, innalza I’'uomo a
una condizione quasi divina.

Ma ¢ necessario procedere con I’analisi e considerare, oltre all’immortalita e
alla consustanzialita, la funzione “mediatrice” tra il divino e 1'umano, propria degli
esseri divini che emanano dalla Divinita, funzione riconosciuta anche agli esseri umani
“eletti”, cio¢ ai geni. Essa rappresenta il punto di incontro tra le due condizioni, la cui
affinita non ¢ piu solo ideale, ma reale. Tale funzione non viene richiamata
espressamente, ma solo indirettamente, e proprio attraverso le cosiddette «offerte». Le
quali, infatti, non sono altro che «espressioni dello stesso concetto che, nel dominio
dell’arte, il Romanticismo ha indicato con il termine di genio: cio¢ incarnazioni
dell’Infinito nel mondo». Gli individui a cui tocca tale privilegio, variamente definiti
(geni, eletti, eroi ecc.), sono «mediatori (come diceva Schlegel) tra il finito e 1’Infinito,
strumenti della realizzazione o della rivelazione dell’ Assoluto».

Lette in questa prospettiva, della funzione di mediazione tra cielo e terra svolta
dagli esseri divini ¢ della medesima funzione di mediazione tra finito e Infinito svolta
dai geni, le tre strofe, ritenute da Maiorescu e da altri superflue e addirittura
incongruenti, acquistano una pregnante necessita. In tal senso, esse non possono essere
considerate «offerte compensatorie», bensi alternative alla scelta di condivisione del
destino umano d’amore e di morte, inconciliabile con ’essenza divina, che poteva
esplicare la sua funzione mediatrice solo nell’ambito delle diverse forme di genialita e
non per altra via. E pur vero, d’altra parte, che esse rimarranno mere possibilita, come ci
dimostra il finale del poema. I due mondi, che hanno tentato il contato, nella visione
emineschiana rimangono alla fine separati. Dopo 1’avventura terrena, I’opzione finale di
Espero-Iperione sara quella, shopenhaueriana, della solitudine contemplativa del genio.

Queste strofe rispondono, infine, a un’altra esigenza, la componente eroica della
poesia di Eminescu, sottolineata — sia pure non a questo proposito — da Rosa del Conte,
che affermava: «Non si capira mai la poesia emineschiana se non se ne cogliera

157

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)



Marco CUGNO

I’accento eroico che ¢ sempre piu lontano dal convulso titanismo romantico — dalla
ribellione satanica»*®. Un tale «accento eroico» & presente nelle tre strofe le quali, anche
per questa ragione, risultano essenziali.

L’opinione di Voica ¢, come abbiamo detto, assai suggestiva e scagionerebbe
Maiorescu dall’accusa di essere intervenuto pesantemente sul testo di Eminescu. In tal
caso, tuttavia, cio¢ se venisse accolta tale ipotesi, I’edizione Maiorescu, essendo
posteriore, non potrebbe non essere considerata la volonta ultima di Eminescu.

k ok 3k

3. La sequenza si conclude con la strofa dell’invito, che si rivelera risolutivo, a
guardare quanto sta avvenendo sulla terra. Questa strofa rimane stabile nelle diverse
stesure, ma subisce dei rimaneggiamenti formali che, perd, non ne modificano
sostanzialmente il contenuto. Nel confronto si notera, tuttavia, che il cosiddetto
“misoginismo”, il quale raggiunge il suo momento culminante in B. (,,lar daca vrei ca
sa-ti arat / Credinta ‘ntr’o femee / Repezi o clipa indarat / Si vezi iubirea ce e?”), si
attenua in C., per riprendere, sia pure in maniera piu sfumata, nella stesura ultima: ,,Si
pentru cine vrei sa mori?”.

Danslelaboratoire du poéme Luceafirul: |alecture dela cinquieme
sequence

Cette étude représente un fragment d’un livre plus ample, dédi¢ a la genese et a la
structure du poéme d’Eminescu Luceafarul, qui rejoint pour la premiére fois dans une
présentation synoptique le texte intégral du poéme et toutes ses variantes. Contribution originelle
a ’exégese consacrée a Eminescu, le fragment ci-présent expose ’analyse — de point de vue de
la forme, aussi bien que sous 1’aspect du contenu —, de la cinquiéme séquence (la pénultieme) du
poeme (vv. 257-340).

Universitatea din Torino
Italia

28 Del Conte, Eminescu..., cit., p- 130.

158

BDD-A818 © 2007 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

