
 58 

„AUTENTICITATEA”, DE LA LITERAR LA ETIC ŞI ÎNAPOI 
”Authenticity”, From the Literary to the Ethical and Back 

 
Ştefan FIRICĂ1 

 

Abstract 

The debates around “authenticity”, in the Romanian literary criticism, have generally laid stress on 
such aspects as the narratological, the biographical, the mimetic, or the “poietic” (depending on the 
contrasting pairs taken into account: narrator vs. character, author vs. character, text vs. reality, author vs. 
text etc.). Some researchers based their commentaries on an etymological perspective, resulting in the 
broadening of the concept used and abused of in the interwar Romanian journalism. However, the 
nuances added by the late 20th c. local literary criticism cannot supply for the centuries of construction / 
deconstruction / reconstruction of the concept in the history of the European culture. This paper aims to 
point at a possible bridge between the ethical / philosophical developments of the concept and its use in 
the current literary discourse. Starting from some theories put forward by Charles Taylor or Alessandro 
Ferrara, an updated version of “authenticity” could be launched on today’s (literary) market. 

Keywords: authenticity, identity, individualism, self, literature. 

 

După radicala deconstruire făcută de Theodor W. Adorno în Jargon der 

Eigentlichkeit: Zur deutschen Ideologie (1964), în urma derapajelor conceptuale din anii ’30-’40 

din spaţiul german, „autenticitatea” a cunoscut un reviriment în discursul filosofic 

occidental, marcat într-o primă instanţă de apariţia volumului lui Lionel Trilling Sincerity 

and Authenticity (1972). Ceea ce marchează noua abordare, pentru un lector oricât de 

inocent, este raportarea explicită la istoria contradictorie, cuprinzând secole de 

sedimentări semantice, a conceptului. Lăsând deoparte moştenirea recentă heideggeriană, 

teoreticianul american se apleacă înspre izvoarele (mult) mai îndepărtate: nu doar 

filosofice, ci şi religioase şi literare. Sunt citaţi şi analizaţi nu numai Kierkegaard sau 

Nietzsche, dar şi divine-ii anglicani, Molière, Diderot cel din Nepotul lui Rameau şi Rousseau 

cel din Confesiuni. E semnificativ felul în care primul dintre „noii” comentatori ai 

„autenticităţii” conjugă sursele din mai multe arii culturale, recurgând la 

interdisciplinaritate. 

Pornind de la Trilling, în volumele Sources of the Self: The Making of the Modern Identity 

(1989) şi The Ethics of Authenticity (1991), Charles Taylor deplasează discuţia despre 

identitatea modernă pe terenul eticii filosofice. Ambele vor deveni puncte de reper în 

comentariile ulterioare despre „autenticitate”, deşi numai ultimul pune explicit (şi exclusiv) 

problema conceptului în tradiţia europeană. Cercetarea filosofului canadian aşază încă de 

la început sub semnul întrebării pesimismul lui Allan Bloom, din The Closing of the American 

Mind (1987): este îndreptăţită temerea că societatea occidentală contemporană a intrat 

ireversibil într-o epocă a „relativismului facil”, care ar dezintegra orice orizont valoric 

supraindividual? Taylor este nu mai puţin critic faţă de unele aspecte ale postmodernităţii 

americane, însă consideră, optimist, că societatea actuală deţine instrumentele care o pot 

                                                           
1 Assistant PhD, University of Bucharest. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 59 

ajuta să realizeze autoreglajul necesar. La început sunt identificate „maladiile” 

contemporaneităţii: „individualismul autoîmplinirii” (care împinge individul către 

atingerea unor idealuri solipsiste, de bunăstare personală); „raţiunea instrumentală” 

(evaluarea vieţii după modelul impersonal al proceselor tehnologice, prin extrapolarea 

unor raporturi de tip „costuri/beneficii”); „pierderea libertăţii” (diminuarea contribuţiei 

personale la exerciţiul democratic, datorită protecţionismului blând exercitat de formele 

actuale de guvernare). Cele trei malaises combină anxietăţi occidentale mai vechi legate de 

anumite teme ale modernităţii (laicizare, birocratizare, tehnologizare, autodeterminare etc). 

Toate acestea au creat impresia îngustării şi aplatizării vieţilor noastre, aparent private de 

sensuri „generale” „transcendente”, „universale” etc. În această atmosferă de dezolare faţă 

de neajunsurile societăţii contemporane apare elementul nou introdus de Charles Taylor. 

În spatele aparentului „narcisism” sau „hedonism” promovat de individualismul modern 

şi vizibil în noile „autenticităţi” de tip hippie şi post-hippie, aşadar migrat către o poziţie 

centrală în cultura populară postmodernă, filosoful vede ascuns un „ideal moral”, pe care 

îl aproximează într-o primă instanţă cu o formulă împrumutată de la Trilling: ”being true 

to oneself”. Autoîmplinirea e redefinită prin recursul nu la ceea ce se întâmplă să ne 

dorim, ci la ceea ce trebuie să ne dorim: ”What do I mean by a moral ideal? I mean a 

picture of what a better or higher mode of life would be, where «better» and «higher» are 

defined not in terms of what we happen to desire or need, but offer a standard of what 

we ought to desire.” (Taylor, 2003: 16) 

„Autenticitatea” a presupus încă de la început ipoteza unei „voci interioare” care 

corespunde unui simţ moral înnăscut, mai presus sau dincolo de existenţa cotidiană. 

Subiectivizarea „centrului” de judecată etică, evidentă în modernitatea timpurie, nu 

exclude iniţial comunicarea cu divinitatea, într-o formă interiorizată. Primele reprezentări 

europene ale sufletului sunt tributare unui model teist sau panteist (exemplul oferit este 

Rousseau). Herder articulează apoi ideea că fiecare individ îşi realizează umanitatea într-un 

mod original, potrivit unei „măsuri proprii” (”eigenes Maβ”), care îl obligă să îşi trăiască 

viaţa refuzând conformitatea cu exteriorul. Taylor îşi dezvoltă comentariul la teza 

herderiană în  Sources of the Self: The Making of the Modern Identity (Taylor, 2001: 368-390), 

aici nu face decât să reia anumite concluzii. „Importanţa morală crucială” a contactului cu 

sinele vine din faptul că, în absenţa acestuia, individul îşi va rata vocaţia, împlinirea ca 

fiinţă umană. Realizarea unei potenţialităţi personale şi irepetabile (”realizing a potentiality 

that is properly my own”) este ţelul ultim al oricărei vieţi. Observăm că, în interpretarea 

lui Taylor, laicizarea conştiinţei, începută odată cu romantismul, nu diminuează puterea 

morală a „autenticităţii” (Taylor, 2003, 26-29). Comportamentul omului modern, pus sub 

presiunea unor chemări interioare, are nevoie de o cu totul altă judecată decât cea sceptică 

furnizată de criticii plezirismului actual postmodern. Contemporanii noştri sunt adeseori 

nu doar ispitiţi de plăceri, ci şi atraşi de forţa idealului moral postromantic al 

autoîmplinirii: ”What we need to explain is what is peculiar to our time. It's not just that 

people sacrifice their love relationships, and the care of their children, to pursue their 

careers. Something like this has perhaps always existed. The point is that today many 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 60 

people feel called to do this, feel they ought to do this, feel their lives would be somehow 

wasted or unfulfilled if they didn't do it. Thus what gets lost in this critique is the moral 

force of the ideal of authenticity.” (idem: 17) 

Chiar şi în forme banalizate, deciziile umane maschează valori care trec dincolo de 

capriciile bunului plac. Pentru a fundamenta existenţa unui ideal moral al autenticităţii, 

Taylor elaborează o teorie dialogică a identităţii, inspirându-se din contribuţiile lui G.H. 

Mead şi M.M. Bahtin. Sinele e construit prin achiziţionarea mai multor limbaje, care 

presupun interacţiunea directă sau mediată cu ceilalţi. Iubirea (în plan privat) şi 

corectitudinea politică (în plan public) sunt veritabilele creuzete ale identităţii, constituite 

prin procesul social continuu al recunoaşterii (idem: 50). Forme sublimate de dialogism 

sunt identificabile chiar şi în cazurile extreme ale artistului sau eremitului (idem: 34-35). 

Aşa se face că orice autodefiniţie se realizează pe un fundal de semnificaţii împărtăşit, la 

care are acces nu numai individul, dar şi comunitatea. Autorul îl numeşte „orizont al 

inteligibilităţii” şi consideră că abia negarea lui programatică poate duce la 

trivializarea/aplatizarea vieţilor noastre. Inclusiv afirmarea identităţilor multiple 

postmoderne (sexuale, etnice, culturale etc.) şi-ar pierde semnificaţia universală în absenţa 

acestor fundaluri valorizante, căci orice alegere între alternative indiferente din punct de 

vedere moral ar deveni superfluă. Taylor are ideea de a grupa trăsăturile „autenticităţii” în 

două subseturi, (A) şi (B), separând între cele care privilegiază diferenţa şi cele care pun 

accent pe comunicativitate: ”Briefly, we can say that authenticity (A) involves (i) creation 

and construction as well as discovery, (ii) originality, and frequently (iii) opposition to the 

rules of society and even potentially to what we recognize as morality. But it is also true, 

as we saw, that it (B) requires (i) openness to horizons of significance (for otherwise the 

creation loses the background that can save it from insignificance) and (ii) a self-definition 

in dialogue.” (idem: 66) 

Taylor recunoaşte că există o tensiune constitutivă între cele două grupuri de 

trăsături, dar consideră că excluderea oricăruia ar avea ca rezultat o definiţie trunchiată, 

aptă să genereze regretabile malentendu-uri. Doctrinele care exacerbează grupul (A) şi 

neglijează (Bi) sau (Bii) sunt variante de post-nietzscheanism (printre ele, şi 

deconstructivismul) ce se fac vinovate de confuzia dintre „autenticitate” şi „libertatea 

autodeterminării” (”self-determining freedom”), cu efectul degradării morale a „culturii 

autenticităţii” (idem: 67-69). Poziţia implicită a lui Charles Taylor – între ”the boosters” şi 

”the knockers of authenticity” – poate fi rezumată prin îndemnul la responsabilizare, 

adresat adepţilor curentului cultural discutat: sau, în limbajul schematizat de mai sus, prin 

recomandarea de a împleti cele două mănunchiuri de trăsături. Numai astfel se va atinge 

simbioza dintre opţiunile subiective şi valorile comunitare, dialogice, precum iubirea, 

memoria, raţiunea. 

Alessandro Ferrara a dedicat conceptului numeroase studii, publicate în volume 

individuale, colective sau în reviste de specialitate din 1990 până acum. Modernity and 

Authenticity. A Study of the Social and Ethical Thought of Jean-Jacques Rousseau (1993), Reflective 

Authenticity. Rethinking the Project of Modernity (1998), The Force of the Example. Explorations in 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 61 

the Paradigm of Judgment (2008) abordează direct tema „autenticităţii”. Nota comună a 

demersului său este încercarea de a reechilibra balanţa dintre analizele structurilor literare 

şi comentariul teoretic, cu alte cuvinte dintre estetic şi etic. Reflective Authenticity... face încă 

de la început distincţia dintre „autonomie” şi „autenticitate”, noţiuni specifice 

iluminismului, respectiv modernităţii târzii. Ambele îşi stabilesc ca ipoteză ideea capacităţii 

umane de a urma consecvent un principiu etic autoimpus. Dar diferenţele, pornind de la 

acest trunchi comun, sunt consistente. Pentru doctrinele centrate pe „autonomie”, de felul 

criticii kantiene, valoarea morală înseamnă reconcilierea totală dintre acţiune şi raţiune. 

Activitatea umană e preţuită atâta vreme cât este orientată exclusiv către ascultarea legii; 

pe când „autenticitatea” acceptă şi alte ingrediente psihologice pe lângă „voinţa morală”.  

Conform celui din urmă model, în loc să şi le repudieze sau reprime, individul este 

îndemnat să îşi cunoască şi recunoască acele impulsuri care îl deturnează de la respectarea 

principiilor, pentru a da măsura integrală a valorii umane: ”For the ethics of authenticity, 

instead, the willingness to abide by formal principles is not the exclusive constituent of 

moral worth. Rather, all ethics of authenticity start from the assumption that in order to 

be a worthy moral being, we must not deny or try to suppress, but rather acknowledge the 

urges which deflect us from our principles, while at the same time continuing to orient 

our conduct to the moral point of view.” (Ferrara, 1998: 7) 

Distanţa dintre „sinele real” şi „sinele ideal” devine semnificativă pentru etica 

„autenticităţii”, o incorectă evaluare a ei putând conduce la cazuri tragice de alienare, aşa 

cum Ferrara va demonstra în altă parte, prin intermediul literaturii. Empatia, 

autocunoaşterea, autoacceptarea emoţională (cu toate defectele sau slăbiciunile inerente 

omului în carne şi oase) joacă un rol central în autoconstrucţia morală. Universalismul 

modernităţii timpurii fiind lăsat în urmă, ca o legislaţie castrantă, se simte nevoia unui nou 

tip de universalism, care să ţină cont de diferenţele dintre identităţile reale. Rousseau, 

Herder, Schiller, Kiekegaard, Nietzsche, Heidegger sunt enumeraţi printre cei care au 

contribuit la dezvoltarea acestei paradigme secunde, al cărei punct culminant, din 

perspectiva eticii, este formularea unei „teze a autenticităţii”, a unui principiu formativ 

regulativ care să răspundă şi corespundă pluralităţii ireductibile a identităţilor proliferate în 

lumea contemporană. Chestiunea pare să se complice cu atât mai mult cu cât Ferrara ia în 

calcul trei tipuri diferite de identităţi: individuale, colective şi simbolice (ultimele, 

echivalate cu textele şi operele de artă). Aici intervine conexiunea cu esteticul, căci tipul de 

normativitate spre care se îndreaptă cultura „autenticităţii” în epoca postmetafizică, de 

după Turnura Lingvistică, este împrumutat din sfera artelor. Teza „universalismului 

exemplar” este obţinută prin extinderea unei idei preluate din „teoria formativităţii” a lui 

Luigi Pareyson: aceea că opera de artă este universală tocmai în singularitatea ei, în sensul 

că regula sa constitutivă, internă, se aplică numai pentru cazul ei unic (idem: 68; Pareyson, 

1977: 193). „Universalismul exemplar” al lui Alessandro Ferrara, extrapolat prin omologie 

cu opera de artă din lucrarea pareysoniană, se defineşte prin „congruenţa cu sine” (”self-

congruency”), ceea ce presupune nu numai coerenţă, aşa cum greşit s-a crezut uneori, ci şi 

prezenţa altor dimensiuni – vitalitate, profunzime, maturitate (Ferrara, 1998: 5-11). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 62 

Ferrara va testa viabilitatea acestui model de normativitate prin rapelul la romanul 

rousseauist Julie, ou la nouvelle Héloïse (1761). Julie d’Étanges, fiica unui nobil scăpătat, 

trăieşte o poveste de dragoste cu preceptorul ei de origine modestă Saint-Preux, după care 

motive familiale o împing spre o căsătorie de convenienţă cu un aristocrat vârstnic, căruia 

tatăl ei îi era într-un anume fel dator. Povestea nefericitei eroine – care deşi duce o viaţă 

virtuoasă, dedicată recunoştinţei faţă de părinte, îşi pierde treptat la joie de vivre  şi se stinge 

– îi dă eticianului prilejul să gloseze despre necesitatea coapariţiei tuturor celor patru 

dimensiuni ale „autenticităţii” într-un proiect existenţial. Căci tânăra îşi programează viaţa 

în funcţie de respectarea unui principiu moral, dar nu ştie să acorde iubirii pentru 

preceptor dimensiunea reală: în loc să admită sentimentul ca pe o valoare centrală, ea îl 

exilează la periferia sinelui, motiv de recurente frustrări şi suferinţe. Cu alte cuvinte, 

naraţiunea identitară pe care singură şi-o construieşte are coerenţă (convergând către un 

principiu moral indiscutabil), dar e lipsită de profunzime, maturitate (pentru că nu se 

bazează pe conştientizarea înclinaţiilor indenegabile ale „sinelui real”) şi, deci, e privată de 

vitalitate (idem: 20). Julie este pentru Ferrara – ca şi pentru Rousseau – o eroină 

reprezentativă: prin aceea că eşuează în căutarea „autenticităţii”, şi astfel e sortită 

nefericirii. Identitatea ei nu reuşeşte să devină un model de „universalism exemplar”, nu 

îşi atinge autoîmplinirea. Ea face eroarea comună de a se considera stăpâna absolută a 

propriului destin, pe care crede că îl poate modela după cum vrea. Or, o viaţă „autentică” 

se construieşte nu numai după fanteziile lui „a vrea”, ci şi după constrângerile lui „a 

putea”. Ferrara citează aforismul atribuit lui Luther „Iată-mă; nu pot face altfel” (”Hier 

stehe ich; ich kann nicht anders”) pentru a arăta că „a putea” nu are aici sensul obişnuit 

din vorbirea curentă, ci înseamnă congruenţa cu o anumită reprezentare legată de 

răspunsul la întrebarea „Cine sunt?”: ”When Luther says «Here I stand. I can do no other» 

he neither means that he «cannot» in an empirical sense, as when I say I cannot fly, nor 

that he cannot in the sense that he would violate some external imperative. He means that 

if he were to act «otherwise», he would no longer be in a position to answer the question 

«Who am I?» in the same way as he wishes to.” (idem: 13)  

Ideea dezvoltată de Ferrara este că, într-adevăr, precum Julie, ne construim 

identitatea prin propriile alegeri făcute de-a lungul vieţii, dar ar fi o naivitate să credem că 

avem controlul asupra tuturor variabilelor procesului. De aici şi paradoxul că „actorul” 

uman este şi nu este „suveranul absolut” al autocreaţiei (idem: 14). Sunt unele lucruri pe 

care le poate schimba şi altele pe care trebuie să le accepte aşa cum sunt. „Autenticitatea” 

(prin toate cele patru dimensiuni ale sale) creează o punte necesară între „ceea ce eşti” şi 

„ceea ce trebuie să fii”, între latura „descriptivă” şi cea „prescriptivă” a identităţii: ”These 

dimensions of authentic subjectivity [...] cut across the traditional dichotomy of «descriptive» 

and «prescriptive»: their status is similar to that of a vocabulary with which we sum up 

who we are when we are in the process of redefining who we want to be. That 

«reconstruction» is neither purely descriptive nor prescriptive.” (idem: 14) 

Redefinirea identităţii trebuie să ţină cont, aşadar, de conţinuturile reale ale 

conştiinţei. Chestiunea este tradusă într-un limbaj psihanalitico-politic, într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 63 

„mizanscenă” memorabilă din Reflective authenticity... Ferrara porneşte de la teoria post-

freudiană a lui Kohut, potrivit căreia suveranitatea egoului se manifestă „înăuntrul”, mai 

degrabă decât „asupra” sinelui. Ni se sugerează imaginea plastică a unui spaţiu democratic 

în care ego-ul, actor politic decizional, este obligat să se consulte cu toţi constituenţii 

sinelui (impulsuri, dorinţe, instincte...) în funcţie de reprezentativitatea lor. Metafora 

tradiţională a „controlului”, a dominării represive, e lăsată pentru cea a „guvernării 

înţelepte”, bazate pe medierea şi reconcilierea dintre părţile disonante ale sinelui: ”To have 

sovereignty means, from this vantage point, to govern wisely the internal realm – a relation 

which includes not only knowledge of drive-related and self-related needs, but also the 

capacity to fully represent, in the political sense of the term «representation», psychic  

constituencies made of ambitions, desires and needs. [...] Sovereignty is, rather, 

characterized by the ego’s effort to mediate and reconcile the dissonant parts of our 

psychic being. Kohut’s ideal of sovereignty points to the possibility of a non-repressively 

integrated subjectivity, a «non-violent unity of the self», a «fully embodied integration of 

the ego and the drives» or, in another vocabulary, to an authentic relation of the self to 

itself.” (idem: 105-106) 

Reprezentarea identităţii ca „guvernare înţeleaptă”, democratică, înlocuieşte 

concepţia mai veche, esenţialistă, conform căreia o voce unică interioară, corespunzând 

stratului celui mai profund al fiinţei, ne dictează fără greş opţiunile, odată ce a fost 

identificată. Eticianul italian nu este primul care o asociază cu existenţialismul (idem: 51-

53). Înaintea lui o făcuse de pildă Gombrowicz, într-o pagină de Jurnal din 1956: „S-o 

spun limpede chiar de la început: aceasta mă îndepărtează cel mai mult de existenţialismul 

clasic. Pentru Kierkegaard, Heidegger, Sartre, cu cât e mai profundă conştiinţa, cu atât e 

mai autentică existenţa, ei măsoară cu intensitatea conştiinţei sinceritatea, autenticitatea 

trăirii. Dar oare calitatea noastră de oameni e clădită pe conştiinţă? Oare conştiinţa 

aceasta, dobândită cu mare strădanie, extremă, nu se naşte între  noi şi nu din noi – fiind 

produsul unui efort de perfecţionare reciprocă în cadrul ei şi de confirmare la care un 

filosof îl sileşte pe un altul? Nu e oare omul, în realitatea sa privată, ceva copilăros şi 

mereu mai prejos decât conştiinţa lui... pe care o resimte totodată ca pe ceva străin, impus 

şi neesenţial? Dacă e aşa, atunci acest infantilism ascuns, această degradare tăinuită, e gata 

să vă arunce în aer mai devreme sau mai târziu toate sistemele.” (Gombrowicz, 2007: 315-

316) Din delimitarea pătimaşă a lui Gombrowicz rezultă în primul rând convingerea că 

existenţialiştii ilustrează încă tipul de gânditori care privilegiază conştiinţa în faţa existenţei 

pure şi simple (aceasta din urmă fiind, după cum ştim, asociată de scriitorul polonez cu 

„sfera imaturităţii”). În al doilea rând, oarecum în răspăr cu litera teoriei sartriene, le 

reproşează existenţialiştilor că îşi reprezintă conştiinţa ca pe un produs exclusiv interior, ca 

pe secreţia unei esenţe proprii, în vreme ce el însuşi o vede născându-se „între noi şi nu din 

noi”, adică din interacţiunea cu socialul. Asemănările nu trebuie duse prea departe, 

scepticismul lui Gombrowicz e mai degrabă postmodern avant la lettre, dar să notăm că el 

împărtăşeşte aici aceeaşi viziune a unei identităţi intersubiective pe care Ferrara o extrage 

din „paradigma comunicaţională” a lui Habermas. Filosoful italian cartografiază teoriile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 64 

despre identitate (şi, implicit, despre „autenticitate”) în funcţie de patru opoziţii 

fundamentale: substanţială vs intersubiectivă, centrată vs descentrată, antagonică vs 

integratoare, imediată vs reflexivă. Fiecare pereche contrastivă pune faţă în faţă două 

viziuni contrare şi complementare asupra identităţii. Sinele are un nucleu preexistent 

interacţiunii sociale, sau se instituie prin limbaj/comunicare. El are o structură ierarhică, 

de tip centru-periferie, sau e o colecţie haotică de reprezentări, a căror narativitate e în cel 

mai bun caz circumstanţială. Se coagulează prin rezistenţa faţă de presiunile exterioare sau 

tocmai cu ajutorul rolurilor şi instituţiilor puse la dispoziţie de societate. În fine, se 

defineşte prin ceea ce e spontan, unic şi irepetabil sau prin modul particular în care o 

identitate ştie să îşi acordeze singularitatea cu idealurile normative împărtăşite cu ceilalţi. 

Distincţiile şi caracterizările aferente ale celor opt tipuri sunt reluate în mai multe lucrări 

(idem: 50-60; Ferrara, 2009: 23-27). Ferrara însuşi se plasează în categoria susţinătorilor 

„autenticităţii” intersubiective, centrate, integratoare şi reflexive, acolo unde îl situează şi 

pe Charles Taylor. Ceea ce ne interesează în mod special este că autorul reuşeşte să 

clasifice, folosind un sistem de opoziţii intuitiv, gândirea etică de la iluminism şi până 

astăzi, făcând asocieri şi disocieri semnificative între diversele variante de hegelianism, 

marxism, romantism, Lebensphilosophie, existenţialism, psihanalitism, poststructuralism, 

postmodernism, postcolonialism etc.  

Şi reprezentanţii români ai „culturii autenticităţii” interbelice ar fi mai uşor de 

urmărit cu ajutorul „tabelului” pe care l-a imaginat Alessandro Ferrara. Mircea Eliade, cel 

care clama în publicistica lui de tinereţe un „centru” sacru şi / sau naţional al fiinţei, nu 

poate fi încadrat decât printre susţinătorii „autenticităţii” substanţiale, centrate şi 

antagonice, după cum Eugen Ionescu, radicalul eseist din Nu care tocmai se departaja de 

nucleul dur al „tinerei generaţii”, se prenumără printre criticii aceluiaşi tip de identitate. 

Însă toate distincţiile necesare, înăuntrul grupului de scriitori interbelici care au abordat 

spinoasa chestiune a „autenticităţii”, vor putea fi făcute numai odată ce se va fi lărgit 

cadrul conceptual până dincolo de sfera esteticului, cu ajutorul instrumentelor 

împrumutate din discursurile etice / filosofice recente. 

 

  

Bibliografie: 

 

Ferrara, Alessandro, ”Authenticity Without a True Self” (p. 21-37), în Vannini, Philip, J. 

Patrick Williams, ed. (2009), Authenticity In Culture, Self And Society, Ashley Publishing 

Limited 

Ferrara, Alessandro (1998), Reflective Authenticity. Rethinking The Project Of Modernity, London 

& New York, Routledge 

Gombrowicz, Witold, Jurnal, vol. I, 1953-1956, Traducere din limba polonă de Olga 

Zaicik, Cristina Godun, Editura Rao, Bucureşti, 2007 

Pareyson, Luigi (1977), Estetica. Teoria formativităţii, Traducere şi prefaţă de Marian 

Papahagi, Bucureşti, Editura Univers 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior



 65 

Taylor, Charles (2001), Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge, 

Massachusetts, Harvard University Press 

Taylor, Charles (2003), The Ethics of Authenticity, Cambridge, Harvard University Press  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:04 UTC)
BDD-A8125 © 2014 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

