Platon, despre revelatie si plagiat. O privire generali’

Rodica POP”

Key-words: Plato, philosophy, Christianity, Logos, revelation

1. Introducere

Insemnatatea filosofiei lui Platon in istoria gandirii a fost exprimata si intarita
prin formule variate, dar cele mai categorice apartin lui James Frederick Ferrier
(1808-1864), pentru care ,,tot adevarul filosofic este Platon inteles corect; si toate
erorile filosofice sunt Platon inteles gresit”; si lui Alfred North Whitehead (1861-
1947), care a redus Tntreaga ,.filosofie la un sir de note de subsol la Platon”
(O’Grady 1997: VII). Nu vom incerca sa demonstram daca acesti ganditori au avut
dreptate cand au facut aceste afirmatii transante, insa o intoarcere in timp, in primele
secole dupd Hristos, ne pune in fata unor discutii, In fata unor probleme de
interpretare foarte interesante §i surprinzatoare. Aflam, prin urmare, ca Platon nu ar
fi deloc original, ca inaintea lui a fost Moise, care a spus totul, iar filosoful atenian
s-a inspirat de la el, daca nu cumva chiar l-a plagiat. Asadar, textele Vechiului
Testament ar fi fost sursa de inspiratie pentru Platon. Au spus-o, intre altii, mai Intai
Philon din Alexandria, un rabin contemporan cu lisus, a cdrui opinie nu este
singulard, ci se evidentiaza dintr-un curent general initiat de activitatea de traducere
a Vechiului Testament in limba greacd; mai apoi, Sfantul Iustin Martirul si Filosoful,
un crestin care a facut trecerea de la ,,filosofia din afard — e exogen [philo]sophia”,
la ,,adevarata filosofie” - credinta in Hristos; sau un filosof din secolul al II-lea, pe
care il citeaza Clement Alexandrinul (Stromata I, XXII, 150), Numenius, care se
intreba: ,,Ce este Platon dacd nu un Moise care vorbeste limba atticd?”.

2. Unde se intilnesc evreii, grecii si egiptenii?

Este adevarat ca grecii au creat prima filosofie sistematica, dar ei nu au fost
singuri in lumea mediteraneana, lucru care le-a permis sa se inspire si din alte traditii —
egipteand, iudaicd, persand. intr-o lucrare foarte recentd (Clark 2012: 15), savantul
britanic Stephen R.L. Clark, profesor la Universitatea din Liverpool, este de parere
ca aceste traditii sunt In mare parte neglijate acum de cétre filosofi. De aceea, el

! Aceastd lucrare a fost finantatd din contractul POSDRU/159/1.5/S/140863, proiect strategic ID
140863 (2014), cofinantat din Fondul Social European, prin Programul Operational Sectorial
Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013.

* Directia Judeteana pentru Culturd, Culte si Patrimoniu Cultural National, Tasi, Romania.

,Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 649-658.

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Rodica POP

incearcd sd spund povestea nasterii filosofiei grecesti in contextul sau istoric si al
contributiilor aduse de egipteni, persani, barbarii din nordul Europei, acordand o
atentie deosebita unui aspect din problema pe care o abordam noi in lucrarea de fata:
intalnirea ratiunii grecesti cu religia iudaica.

Modul in care se produc influentele este uimitor si depdseste, uneori,
capacitatea noastra de a stabili cu usurintd cine de la cine se inspird, cici observam
cum, la réndul lor, evreii, de-a lungul istoriei lor zbuciumate, s-au ntalnit cu alte
civilizatii, cum ar fi cea egipteand sau cea mesopotamiand, care au avut un impact
considerabil asupra lor. Scribii egipteni adusi de Solomon pentru a-l ajuta n
activitatea administrativa le-au facut cunoscute evreilor cartile lor de intelepciune,
cum ar fi Invataturile lui Amenopeos, ale caror idei pot fi urmarite in Proverbele lui
Solomon. France Farago ne atrage atentia asupra faptului cd nu putem ignora
asemdnarea evidentd dintre Mitul lui Er din Republica Iui Platon si credintele
egiptenilor despre judecarea sufletelor (Farago 2000: 106-107). Dar lucrul acesta nu
trebuie si ne mire, intrucat, se pare, Platon a calatorit’ in Egipt pentru a studia
matematica si, la intoarcere, a scris Gorgias, unul dintre cele mai profunde dialoguri
despre legatura dintre dreptate, constiinta si eternitate. Si in opera lui Philon putem
constata o urma importantd din Invatatura sapientiald a Egiptului, sesizabila in
aplecarea spre meditatie, spre viata interioara, in gustul pentru liniste si retragere,
comportamente specifice, de altfel, si esenienilor, grupare religioasa din care Philon
facea parte si de la care se vor inspira, mai tarziu, calugarii crestini.

Macar din aceste cateva exemple putem concluziona cd evreii §i grecii se
intalnesc pe taramul ideilor (si) datorita unui filon egiptean.

Stephen Clark are dreptate sa spuna ca traditiile egipteana, iudaica si persana
sunt ignorate de catre filosofii occidentali. Aceste traditii sunt fundamental
religioase, iar ganditorii apuseni au tratat inca de timpuriu filosofia si religia, care au
o afinitate interioara si substantiala ce le obliga sd ramana intr-o relatie permanenta,
ca doud domenii distincte, ceea ce, in opinia lui Etienne Gilson reprezintd o
perspectiva ce riscd sa se materializeze prin ,.siluirea realitatii istorice” (Gilson
1995: 8).

Tocmai acesta este elementul care da o nota distinctd gandirii rasaritene, caci
convertitii de culturd greaca au practicat in mod natural dialogul dintre cele doud
discipline intelectuale. Asa Incét, intalnirea filosofiei grecesti cu religia crestina este
una dintre cele mai fericite si mai rodnice intalniri din istoria gandirii. Totul a fost
posibil datoritd unei nevoi reciproce reale. Filosofia se afla intr-un impas, cauta sa-si
improspateze solutiile la vechile probleme. Crestinismul, la randul lui, avea nevoie
de competenta si abilitatea de limbaj a filosofiei pentru a se apara in fata reactiilor
pagéanilor sau evreilor si deci pentru a se face inteles cu claritate. Dar tot acum, 1n
primele secole de dupa Hristos, s-a declansat drama géndirii crestine, care a constat
n credinta intr-un Dumnezeu care se sustrage ratiunii umane si nevoia de tipizare a
gandirii teologice in formule logice, care a dat nastere unor erezii si unor polemici
aprinse. Pierre Hadot sesizeazd cd nimeni nu putea s prevadad cd anumifi crestini
incepusera deja, in prima parte a secolului al II-lea, sd considere crestinismul nu

2 Un studiu detaliat pe aceastd temd ne oferd Luc Brisson in Lectures de Platon, cap. L’ Egypte de
Platon (Brisson 2000: 151-169).

650

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Platon, despre revelatie si plagiat. O privire generala

doar ca pe o filosofie, adica un fenomen de culturd greaca, ci filosofia insdasi (Hadot
1997: 259) Dar acest dialog dintre filosofie si religie nu era o noutate.

3. Philon, evreul savant din Alexandria

Charles Bigg a observat ca prima incercare sistematicd de armonizare a
elementelor credintei cu concluziile intelectului omenesc se facuse deja in cercurile
savante ale evreilor din Alexandria (Bigg 2008: 8). Reprezentantul lor cel mai
important a fost Philon din Alexandria, a carui opera a fost valorificatd nu Th cultura
fudaica ulterioard, ci in teologia crestind, fiind un model de interpretare a cartilor
Vechiului Testament, intre altii, pentru Origen, Clement din Alexandria sau Sfintii
Parinti Capadocieni. Shlomo Pines I-a considerat pe Philon cea mai stralucita figura
a filosofiei evreiesti antice, desi a fost prea putin cunoscut in mediile evreiesti (Pines
1966: 82). In aceeasi masurd l-au apreciat Julius Guttmann (1933: 48) si Dan
Cohn-Sherbok, subliniind ca filosofia crestina din Alexandria a inceput, in mod
paradoxal, cu un evreu, care a si ramas evreu, si inca un rabin pios — dupa cum 1l
catalogheaza Jean Delumeau.

Cu siguranta, afirmatia nu este una hazardata, si vom explica de ce. Crescut si
educat in Alexandria, Philon vorbea si scria in limba greaca, deci era un produs al
culturii elenistice, detaliu semnificativ care, credem, explica multe dintre ideile
originale pe care le gasim in Comentariu alegoric la Legile Sfinte dupa lucrarea de
sase zile. In acestd capitala culturald cosmopolitd — Alexandria Egiptului — in care
s-au intersectat cele mai importante civilizatii, religii si traditii ale timpului, era
imposibil ca Philon sd nu dea masura educatiei elenistice si s& nu manifeste o
atitudine de o anumita libertate si indrdzneala in scrierile sale. Este si motivul pentru
care, mai tarziu, conservatorismul traditiei rabinice — reticent la orice schimb de idei,
la orice dialog cu o culturd sau religie straine - 1l va ignora, memoria lui fiind bine
pastrata insa de traditia crestina.

4. Insemnaitatea traducerii Bibliei evreiesti in limba greaca

Cel mai important obiectiv pe care si l1-a propus Philon a fost s evidentieze
asemanarea gandirii grecilor cu credinta religioasa a poporului ales. Dar nu a fost o
initiativd particulard, cdt mai ales inregimentarea intr-o actiune generald care
incerca, pe toate ciile, s impace iudaismul cu orice manifestare inaltd a culturii
grecesti, iar proiectul cel mai Indraznet a fost, in aceasta directie, cel de traducere a
Vechiului Testament din ebraica in limba greaca, activitate care a debutat in timpul
lui Ptolemeu (secolul al Ill-lea 7. Hr.). Traducerea s-a facut in primul rand pentru
uzul credinciosilor evrei din Egipt care nu stiau ebraica sau aramaica §i care riscau
sd-gi piarda evlavia din cauza caracterului lor alunecos in contact cu alte religii.
Tessa Rajak, profesor la Universitatea Reading, afirma, intr-0 carte recenta (Rajak
2009: 22), ca traducerea Bibliei — un proiect de mare rasunet, fara de care istoria
Europei ar fi fost in intregime diferitd — a facut posibila supravietuirea ,,diasporei”
evreiesti (termen inventat de acesti traducatori, spune Tessa Rajak) vorbitoare de
limba greacd si a fost un instrument pentru pastrarea identitdtii grupului, dar si o
forma de exprimare a rezistentei. Traducerea s-a ncheiat ca Septuaginta crestina,

651

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Rodica POP

preluata mpreund cu intreaga mostenire a iudaismului elenistic, In timpul lungului
proces de desprindere de Sinagoga.

Un aspect extrem de important, asupra caruia se apleaca si Tessa Rajak, este
faptul ca prin traducerea Bibliei evreiesti s-a inventat un nou fel de limba si multi
termeni noi. Chiar dacd fondul mesajului a rdmas cel initial, la nivel lingvistic in
Septuaginta s-au operat modificari care urmareau introducerea unui limbaj filosofic,
»acordand prioritate ontologicului in fata istoricului, eticului in fata misticului sau in
fata afectivului, intreprinzand un efort de depersonalizare a Divinitatii” (Farago
2000: 128-129). Este greu de stabilit daca intreprinderea aceasta s-a facut deliberat,
din cauza ideilor comune scolilor rabinici si elenistici. Insi, dupd cum spune
Siegried, in Geneza 1:2 se face negresit referire la ,lumea inteligibila” (cosmos
noitos), iar influenta platonismului si stoicismului asupra Carfii Intelepciunii si
Macabei IV este neindoielnica (Bigg 2008: 11). Exegeza a ajuns la o opinie
comunca in legatura cu faptul ca Septuaginta

evita formulele antropomorfice — astfel, cainta lui Dumnezeu, Geneza 6:6,
dispare; inlocuieste Theos kirios cu Tetragrama (IHVH); introduce doctrina tarzie a
ingerilor pazitori, Deuteronom 32:8: acest verset in versiunea sa septuagintica a
devenit de fapt fundamentul doctrinei care, dacad e rabinica, este §i platonica (Bigg
2008: 11).

Este firesc sa ne intrebam: care este motivul acestei intreprinderi atat de
complicate si de indraznete? Exegetii au cazut de acord ca traducerea a fost felul
prin care evreii au incercat sa se deschida fatd de strainii cu care conviefuiau — aga-zisele
neamuri (goimi): greci, romani, egipteni. lata din ce motiv. In Egipt, trdiau Tn primul
secol de dupa Hristos peste un milion de evrei. Cei mai multi locuiau in Alexandria.
Erau cei mai bogati din intreaga diaspora si cei mai influenti. Philon insusi a fost
ambasador la Roma vreme de doi ani; fratele lui mai mare, cel care a acoperit cu aur
si argint portile noului Templu construit de Irod cel Mare, a fost bancher,
insarcinatul Romei cu strangerea impozitelor si prieten intim cu Irod Agrippa I. Un
frate mai mic a facut parte din consiliul prefectului Alexandriei. Nepotul lui Philon a
fost epistrateg al Siriei, procuror al Iudeii si prefect al Egiptului. Familia lui Philon
este doar un exemplu pentru ceea ce au reprezentat evreii in Alexandria. Cu toate
avantajele, drepturile si privilegiile de care se bucurau, acum si mai inainte, evreii
erau un popor detestat. Prin urmare, este fireasca dorinta lor de a schimba perceptia
goim-ilor despre ei, dar mai ales felul Tn care Ti priveau grecii - inteleptii consacrati
ai ultimelor secole. Poate chiar evreii ingisi erau constienti ca traducerea textului
sacru a uzat prea evident si poate chiar fortat de notiuni filosofice, asa incat, la
Conciliul de la lamnia din 90 d.Hr., atunci cand s-au separat oficial crestinii de
iudei, a fost stabilit si un canon pentru scrierea cargilor sfinte iudaice, care regla
ingerinta conceptelor filosofice.

5. Philon, rabinul care platonizeaza

Charles Bigg a caracterizat aceasta miscare pornita de evrei in scop apologetic
si propagandistic ca fiind agresiva din cauza seriei de ,,tratate despre plagiat” cu care
s-a Insotit, tratate din care reiesea ca ideile cele mai bune ale grecilor au fost ,,furate”
de la evrei (Bigg 2008: 11). Dupa cum spuneam, reprezentantul acestui grup de elitd

652

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Platon, despre revelatie si plagiat. O privire generala

a fost Philon din Alexandria, care si-a centrat invataturd pe Dumnezeu. Pornind de
aici, Jacob B. Agus (1959: 182) a sintetizat intreaga filosofie filoniana in trei puncte
principale — pe care, daci le analizam cu atentie, putem intelege cu usurintd care au
fost motivele pentru care autorul lor a fost privit cu suspiciune si apoi exclus de
posteritate din sirul celor care au modelat cultura iudaica:

1. Dumnezeu prin El insusi este transcendent universului si tuturor calitatilor
pe care le poate concepe spiritul omului; 2. Dumnezeu a creat ideile ca modele si
puteri ale lucrurilor existente si logosul ca instrument ce imbratiseaza totul, le
contine, le modeleazd si le modificd dupd voia Sa; 3. prin logos, Dumnezeu
reglementeaza lumea, schimband legile naturii dupa voia Sa.

5.1. Puterile lui Dumnezeu

Vorbind despre Dumnezeu, Philon face o distinctie clard intre doua concepte
fundamentale ale teologiei sale: fiinta lui Dumnezeu, ,,Cel ce este” (cf. Exodul),
ousia, pe de o parte, si puterile Sale, dynameis, energiile sau actiunile Sale,
facultatile intelectului si ale sufletului, pe de alta parte. Pentru a-si sustine proiectul,
Philon a dat acestor concepte un dublu continut (Louth 2002: 42-43), teologic si
filosofic, ceea ce face ca textul sau sa fie extrem de dens si complex. Prin urmare,
observa Zenaida Anamaria Luca (2002: 20-21), dynameis, substantivul la plural,
inseamna, din perspectiva teologica, atribute ale lui Dumnezeu, iar din perspectiva
filosofiei lui Aristotel (De Anima 414a-b), facultati ale nous-ului (intelectului) si
psyche-ului (sufletului). Substantivul la singular, dinamis, este preluat tot de la
Aristotel (Metafizica 1050a) pentru a exprima potenta n raport cu actul (energeia).
Putem remarca la Philon o mare abilitate in selectia termenilor filosofici pe care 1i ia
pur si simplu fie de la Platon, atunci cand vorbeste despre contemplatie, fie de la
Aristotel, cand defineste timpul, fie de la stoici cand se ocupa de virtutile morale
(Lambert 2007: 18). Usurinta cu care armonizeazd cele doud tipuri de discurs,
filosofic si teologic, este admirabila intr-adevar, dar, in acelasi timp, iese in
evidenta.

Pentru a exemplifica, iatd un fragment din Comentarii alegorice, in care
dynameis inseamna putere, atribut:

Vezi ca nu Domnul 1l omoara pe Ir, ci Dumnezeu; dar nu ca cel ce carmuieste
si randuieste lumea, slujindu-se de puterea Sa atotstapanitoare, ucide Dumnezeu
trupul, ci ca cel care Se slujeste de bunatatea si de milostivirea Sa - pentru ca
Dumnezeu este numele bunatatii cauzei - ca s stii ca nu prin puterea Sa le-a creat pe
cele neinsufletite, ci prin bunitatea Sa, prin care s-au facut si toate cele Insufletite. lar
ca sa se arate cele bune, trebuiau sd se nasca si cele rele, si tot prin puterea acestei
bunatati a Cauzei, care este Dumnezeu (Comentarii alegorice, 111, 73).

De asemenea, un alt exemplu este din comentariu la Geneza 18 (Treimea din
Mamvri), in traducerea Zenaidei Anamaria Luca:

Cel din mijloc este tatal universului, cel care este deseori numit in Scripturd cu
numele Sau propriu, Fiinta. Ceilalti ce stau de-o parte si de cealalta sunt puterile cele
mai nobile i mai apropiate ale Fiintei, cea creatoare si cea Imparateasca. Prima este
numitd Dumnezeu (Theos); prin ea Dumnezeu a intemeiat si a ordonat universul; a
doua este numitd Domnul (Kyrios) céci, intr-adevar ii este propriu celui care a creat
universul s& domneasca si sa stapaneasca asupra lui (De Abrahamo, 121).

653

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Rodica POP

Pentru a intelege dimensiunea pe care o au puterile lui Dumnezeu la Philon,
trebuie sa spunem ca el le aseamana cu Ideile lui Platon: ,,Nu spune ca a luat sfarsit
nasterea intelectului particular si a senzatiei particulare, ci ca a luat sfarsit nasterea
ideii de intelect si a ideii de senzatie” (Despre legile specifice, I, 48; Comentarii
alegorice, I, 1). Si tot ele — harul divin — sunt cele care fac posibila cunoasterea
despre Dumnezeu. Altfel, Philon sustine ca Dumnezeu nu poate fi cunoscut® in El
insusi si nu poate fi cuprins in definitii sau concepte.

5.2. Logosul ca intermediar intre Dumnezeu si lume

Philon face distinctia intre Dumnezeu in Sine, Cel ce este, si Dumnezeu care
se pune in relatie cu omul prin puterile Lui. Tntre aceste puteri a enumerat Logosul, a
carui intelegere i-a fost inspiratd de ideea stoicd despre ratiunea divina, care
modeleaza si stapaneste totul (Roskam 2005: 210). Dar mai suporta o influenta si de
la Platon, caci Philon intelege Logos-ul ca mediator intre Dumnezeu si lume, avand
caracter transcendent si imanent: ,,Aceasta este cartea facerii cerului si padmantului
de cand s-a facut” (Geneza, 2,4). Etienne Brehier (1925: 83-111), la fel ca Jean
Delumeau (1958: 153-162) sau H.A. Wolfson (1947: 200-294; 325-359), a remarcat
asemdnarea acestui Logos cu Daimonul la Platon. In aceastd privintd Philon a avut
un impact negativ asupra crestinismului, prin influenta pe care a exercitat-o asupra
lui Clement si Origen, ducand la arianism.

Pentru el, Logos-ul nu era Mesia si nici lisus, intrucat, sub puterea gandirii lui
Platon, Philon nu putea accepta Intruparea ca fapt posibil. Charles Bigg a constatat
ca prin aceastd idee, evreul alexandrin se desprinde chiar de credinta poporului sau,
caci inca din secolul al I1I-lea 7. Hr., In Cartea lui Enoh, Cuvantul a fost identificat
cu Mesia. Oricum, aceasta este o chestiune destul de neclara, caci exegetii
(Ederheim 1953: 91) spun cd Apostolul loan a preluat de la Philon numele de Logos,
acceptand sa foloseascd o formuld cu o componentd pagand pentru a exprima un
concept crestin in intregime.

Acest Logos este principiul nasterii intelectului, aflat in randul ideilor, si
principiul nasterii senzatiei inteligibile (noete asisthesis), daca se poate spune astfel,
aflata si ea in randul ideilor. Comentarii alegorice (I, 19) au numit-o ,,cuvantul lui
Dumnezeu” (Theoi logon), in care s-a intamplat sa se afle toate cate aratd cum s-au
facut lucrurile”. Intr-un alt text, Philon este mai limpede: ,lumea ideilor nu ar fi
putut avea un alt loc (topos) decédt Logos-ul divin” (De opificio mundi, 20).
Terminologia si cheia in care se exprimad ganditorul evreu este prea evident o
imitatie a lui Platon din Parmenide (132d):

Aceste idei (forme) se gasesc in naturd ca niste modele, iar celelalte lucruri
seamanad doar cu ele, si sunt imagini (copii) ale lor; si aceastd participare la idei

8 La fel spunea si Platon, in Timaios (28c): ,,A descoperi pe facitorul si parintele acestui univers nu
e Tntr-adevar usor lucru”, recunoscand neputinta omului de a cunoaste cu adevarat ce este dincolo, ce
este moartea, ce este sufletul etc. Iatd la Platon citeva cuvinte pe care Philon le preia: ,,Nu suntem decat
oameni” (Timaios 29d); ,Nu putem fi incredintati de adevarul spuselor noastre fard o confirmare
divina” (Timaios 72d); ,,Numai ca noi vorbim cumva la intimplare si dupa aparente” (Timaios 34 b-c).
Alte exemple Intalnim in Phaidros 246c¢-d, Omul politic 285b, Apdrarea lui Socrate 37b, Timaios 48c.

654

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Platon, despre revelatie si plagiat. O privire generala

(forme) constd numai in faptul cd ele nu sunt altceva decéat o reproducere (copie) a
ideilor.

Un alt inteles pentru Logos este cel de ,ratiune”, ,,judecatd”, ,,cuvant”. Sub
aceeasi influenta stoica de care pomeneam, termenul are o dubla perceptie: logosul
interior (gandirea) si logosul exterior (limbajul).

Philon dezvoltd aceastd temd a cuvantului-ratiune, indiscernabile si
nedespartite, intemeind-0 pe un fapt: cuvantul este expresia, deci Tntruparea gandirii,
sau, cum ar spune Aristotel, entelehia ratiunii (Luca 2002: 22).

Este foarte important de precizat ci Logos-ul nu este Dumnezeu Insusi, ci o
creatie a Lui, interpretare sau intelegere pe care nu o va prelua crestinismul.

6. Un nou inceput: intilnirea ratiunii cu credinta in Areopag

Prima oara cand s-au intalnit filosofia greaca si crestinismul a fost in Areopag,
unde Sf. Apostol Pavel si-a tinut celebrul discurs in fata atenienilor (Faptele
Apostolilor, 17, 17). Dar primul dintre crestini care a folosit termenul Logos pentru
a-L denumi pe Fiul lui Dumnezeu a fost Sf. Apostol loan: ,,La Tnceput era Cuvantul
si Cuvantul era la Dumnezeu si Dumnezeu era Cuvantul” (Ioan, 1, 1). Diferenta
dintre Evanghelia lui si celelalte trei, ale Sf. Apostoli Luca, Marcu si Matei, este
datd de abundenta de termeni si de notiuni filosofice folosite de cel mai iubit dintre
ucenicii lui Tisus. Acesta este punctul asupra caruia Etienne Gilson (1995: 11) ne
propune sa meditdam: putem sa acceptam oare ca o notiune filosofica greceasca l-a
inlocuit pe Dumnezeul crestinilor, iar aceasta sa fie o gresala de la care crestinismul
nu si-a mai putut reveni niciodata? Este posibil ca elenismul sa fi absorbit
crestinismul, sau e invers? Istoria a dovedit ca prima varianta nu s-a produs decét la
nivel de grup — gnosticismul. Lucrurile sunt mult mai complexe si oferda un nou
impuls pentru a judeca ideea de la care a pornit demursul de fata.

6.1. Logosul intrupat

Din primele sale randuri, Sf. Apostol loan vrea sd le spund grecilor ca lisus
este Tnsusi Logos-ul despre care ei, filosofii, au scris mai Thainte. La fel, Sf. Apostol
Pavel le va spune stoicilor ca intelepciunea despre care vorbesc ei este credinta in
Hristos, astfel incat, nu dupa mult timp, crestinii vor considera credinta lor filosofia
insagi. Aimé Puech (1928: 42-43) ne-a propus o intelegere si o abordare aparte
pentru termenul Logos. Asadar, ca notiune filosoficad, Logos-ul foloseste mai
degrabd pentru interpretarea filosofica a credintei, nicidecum pentru a defini un
element constitutiv al credintei. Comentand acest aspect, Aimé Puech risipeste orice
suspiciune legatda de o posibild numire nepotrivitd a lui Dumnezeu, fortatd de
imprejurdri culturale sau propagandistice. Cuvintele acestea sunt foarte indraznete;
ele vin dintr-o credinta vie, caci ,,a spune ca El, Hristosul, este Logosul nu este o
afirmatie filosofica, ci una religioasa” (Gilson 1995: 11).

6.2. lustin Martirul si Filosoful se converteste la ,,adevarata filosofie”

Dialogul dintre filosofie si religie a devenit, odata cu crestinismul, din ce in ce
mai interesant, mai dinamic i mai stimulativ pentru cercetatori. Explicatia este

655

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Rodica POP

destul de simpla si pleaca de la interesul sincer pe care 1-a manifestat acea filosofie
care era Insufletitd de un spirit religios (medioplatonismul, dar mai ales, mai tarziu,
neoplatonismul) fata de o ,,religie capabild de conceptii filosofice” (Gilson 1995: 16).
Demostratia noastra este usuratd de un exemplu viu, in persoana Sfantului Iustin
Martirul si Filosoful, care a crezut ci ,,filosofia este bunul cel mai mare si cel mai
vrednic de Dumnezeu. Ea singurd poate sda ne inalte pana la Dumnezeu si sd ne
apropie de El; iar sfinti cu adevarat sunt numai cei care isi deprind mintea cu
filosofia” (Dialog cu iudeul Tryfon, Il, 1). Sf. lustin a cercetat ani la rand mai multe
scoli filosofice ale timpului sau, din dorinta arzitoare de a gasi intelepciunea si
raspunsurile care si-i Impace asteptarile sufletului. Niciun sistem filosofic nu 1-a
impresionat atat de mult ca platonismul:

Intelegerea lucrurilor netrupesti ma incinta foarte mult, iar contemplarea
ideilor dadea aripi judecétii mele. De aceea, socoteam ca nu avea sa treaca prea multa
vreme pana sa devin intelept si, in neghiobia mea, nadajduiam si vad pe Dumnezeu
fatd catre fata: caci acesta este scopul filosofiei lui Platon (Dialog cu iudeul Tryfon, I, 6).

Cu toate acestea, continua sa fie in asteptare si, intr-o zi, cand se afla pe plaja,
a intalnit un batran care i-a vorbi despre lisus si l-a transformat intr-un cu totul alt
om:

lar mie mi s-a aprins deodata un foc in suflet si m-a cuprins o0 mare dragoste de
profeti, ca si de acei barbati care au fost prietenii lui Hristos. Si gandind la cuvintele
Lui, giseam cd aceasta este singura filosofie sigurd si aducatoare de folos. in felul
acesta si pentru aceasta sunt filosof (Dialog cu iudeul Tryfon, VII, 1).

Lucrarea lui lustin, Dialog cu iudeul Tryfon, este o pledoarie pentru
intelepciune. Ceea ce este fascinant la felul lui de a-si prezenta viata si credinta este
ca a considerat firesti etapele de dinainte de convertire, le-a vazut utile, le-a vazut
rostul. Nu a dispretuit nimic din ceea ce a facut pentru a-l gasi pe Dumnezeu.
Dimpotriva, a fost recunoscator sistemelor filosofice si, mai ales, platonismului.
Toatd viata a purtat mantia de filosof, chiar si dupa ce a devenit crestin, dovedind
astfel o atitudine superioard, prin care a onorat contributia ratiunii la cunoasterea lui
Dumnezeu.

lustin a cunoscut foarte bine filosofia lui Platon, de aceea, atunci cand a vorbit
despre crestinism, a stiut care sunt legdturile dintre aceste doua intelepciuni. Dupa
el, doctrina despre creatie este puntea de legatura intre crestinism si filosofia greaca.
Jon Nilson (2010: 42) observa, intr-un studiu aparut de curand, ca nicdieri, cu niciun
alt prilej, lustin nu-l citeazd mai intens pe Platon. Dar surprinzatoare este afirmatia
ca Platon l-ar fi urmat in aceastd privinta pe Moise (Apologia intéi, LIX). O idee
care ne pare cunoscutd? Este clar cd in acesti termeni se vorbea in epocd, Intrucat
Numenius ,,scria ritos: Ce este Platon dacd nu un Moise care vorbeste limba attica?”
(amintit de Clement Alexandrinul, Stromata, I, cap. XXI1,150, 4). El a sintetizat in
aceastd intrebare convingerea cé filosofia greacd datora mult Orientului si In mod
special cartilor sfinte ale iudeilor. Dar nu doar Numenius a facut aluzie la aceasta
idee, ci si Aristobul, n prima sa carte dedicata Iui Filometor, citat textual de acelasi
Clement:

Si Platon a luat idei din legiuirile noastre si este vadit ca a fost curios si
cerceteze fiecare cuvant din cele spuse in ele. Dar inainte de Demetrie din Faler,

656

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Platon, despre revelatie si plagiat. O privire generala

inainte de stdpanirea lui Alexandru si a persilor, au fost traduse de altii in greceste
cele petrecute cu evreii, concetatenii nostri: iesirea lor din Egipt, aratarea tuturor celor
intdmplate cu ei, cucerirea tarii si traducerea intregii noastre legiuiri, incat este clar ca
filosoful de care am vorbit a luat multe, ca era foarte invatat; la fel si Pitagora; multe
din ideile noastre le-a pus in cartile lui filosofice” (Stromata, I, cap XXII, 150, 1-3).

Textul lui Aristobul, independent de Clement Alexandrinul, apare ca atare si
n Eusebiu de Cezareea (Praep. Evang., XII1, 12, 1/ XI, 10, 14).

7. Concluzii

Cu un puternic simt de exclusivitate asupra dialogului dintre Dumnezeu si
evrei, Philon vrea sa arate insemnatatea culturii iudaice, atribuind paternitatea ideilor
fundamentale lui Moise, iar filosofiei lui Platon statutul de replica — una superioara,
ce-i drept, dar replica. Cu toate acestea, Philon sfarseste prin a se folosi de cadrele
de gandire platoniciene pentru a comenta textele sacre, fara a reusi sa ne convinga de
pacatul de plagiat pe care l-ar fi savarsit filosoful atenian.

Intre atitudinea lui Philon, pe care Charles Bigg o consider agresiva, si cea a
lui lustin este 0 mare diferentd. Tustin nu a avut niciun interes ascuns cand l-a
comparat pe Platon cu Moise. lustin a considerat doctrina crestind superioara
oricarei infelepciuni omenesti, fard a nega valabilitatea ideilor filosofilor greci de
dinainte de venirea lui Hristos. Invatatura lui Platon si a poetilor si scriitorilor stoici
nu este cu totul straina de cea a lui Hristos, dar nici nu este intru totul asemanatoare.
Ei posedda doar o samanta de adevar (A doua apologie, XIII) inspirata de Logos
fnainte de vreme. Iustin Martirul si Filosoful vrea sd spuna ca Dumnezeu i-a inspirat
tainic pe evrei, greci si crestini, sfiddnd logica, spatiul, cronologia.

Bibliografie

Bigg 2008: Charles Bigg, Crestinii platonicieni din Alexandria, Bucuresti, Herald.

Brehier 1925: Etienne Brehier, Les Idees philosophiques et religieuses de Philon de
I’Alexandrie, Paris.

Brisson 2000: Luc Brisson, Lectures de Platon, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin.

Chirila 2002: Toan Chirila, Fragmentarium exegetic filonian, Cluj-Napoca, Limes.

Clark 2012: Stephen R.L. Clark, Ancient Mediterranean Philosophy. An Introduction, New
York, Continuum.

Delumeau 1958: Jean Delumeau, Philon d’Alexandrie, Paris.

Ederheim 1953: Alfred Ederheim, The Life and Times of Jesus the Messiah, Amsterdam.

Farago 2000: France Farago, Gdndirea fondatoare iudaicd si cea a Orientului Mijlociu, Tn
Istoria filosofiei, vol. I, Gandiri fondatoare, coord. Jacqueline Russ, Bucuresti,
Univers Enciclopedic.

Frunzd 2002: Sandu Frunza, Recenzie la loan Chirild, Fragmentarium exegetic filonian,
Editura Limes, 2002, in ,Journal for the Study of Religion and Ideologies”, 2,
207-209.

Gilson 1995: Etienne Gilson, Filosofia in Evul Mediu, Bucuresti, Humanitas.

Guttman 1933: Julius Guttman, The Philosophy of Judaism. The History o Jewish
Philosophy from Biblical Times to Franz Rosenzweig, Reinhardt.

Hadot 1997: Pierre Hadot, Ce este filosofia anticd?, lasi, Polirom.

Lambert 2007: Marie-Agnes Lambert, Philon d’Alexandrie, le philosophe de la Biblie, Paris,
Les Editions du Cerf.

657

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)



Rodica POP

Louth 2002: Andrew Louth, Originile traditiei mistice crestine. De la Platon la Dionisie
Areopagitul, Sibiu, Deisis.

Luca 2002: Zenaida Anamaria Luca, Introducere la Philon din Alexandria, Comentariu
Alegoric al Legilor Sfinte dupa Lucrarea de Sase Zile, Bucuresti, Paideia.

Marcos, Watson 2009: Natalio Fernandez Marcos, Wilfred G.E. Watson, The Septuagint in
Context: Introduction to the Greek Version of the Bible, Society of Biblical Literature.

O’Grady 1997: Jane O’Grady, Introduction at Plato, Symposium and Death of Socrates,
Wordsworth Editions.

Pines 1966: Shlomo Pines, The Jewish Christians of the Early Centuries of Christianity.
According to a New Source, Jerusalem.

Puech 1928: Aimé Puech, Histoire de la littérature grecque chrétienne depuis les origenes
Jjusqu’a la fin du IV® siécle, vol. 1, Le Nouveau Testament, Paris, Les Belles-Lettres.

Rajak 2009: Tessa Rajak, Translation and Survival: The Greek Bible of the Ancient Jewish
Diaspora, Oxford, Oxford University Press.

Roskam 2005: G. Roskam, On the Path to Virtue: The Stoic Doctrine of Moral Progress and
its Reception in (Middle-) Platonism, Leuven, Leuven University Press.

Plato, about Revelation and Plagiarism. An Overview

Between the Greek philosophy and Christianity there is an undeniable connection. It
is natural to consider that the Greek rational categories influenced the concepts of Christian
theology. If we analyse carefully the texts belonging to the first centuries, we can notice a
very interesting thing: actually, the influence is contrariwise. Those who put forward this
perspective suspend the chronology and bring forth a thinking nucleus which reduces the
understanding of life to the unidimensional means of theoretical reason. The Christian
revelation is the apex of an ampler revelation, whose effects are noticeable from before the
embodiment of Christ. The Logos infuses into the Greek wisemen’s works with all the truths
which Christianity has used to consider its own. Agreeing that The Logos has for both sides
almost the same signification, John the Apostle points out to his contemporary philosophers
the fact that Jesus is the very Logos they had written about long before. After that, Justin the
Martyr and Philosopher asserted squarely that “all the truth that has been ever told belongs to
the Christians”. Among the defenders of the truth, Justin counts Socrates, who partly knew
Christ only through reason, which is in itself a participation at the Logos. The courage of
these statements does not come just from faith probably. A contemporary of Justin’s,
Numenios, is more radical and asks himself: “What is Plato if not a Moses who speaks
Attica?”. A long time before them, Philon of Alexandria, had tried to unify the biblical
tradition to the Greek philosophy so that it would result that the wisdom of Greeks is in its
essence a Jewish teaching. In his opinion, the Greeks owe their wisdom to the Pentateuch.
Departing from original texts, we inted to analyse up to what degree such perspectives can be
validated and sustained.

658

BDD-A8109 © 2014 Institutul de Filologie Roména ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

