
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 273‒284. 

Provocări în studiile culturale 

 

 

Structura personajului feminin în romanele  

lui George Bălăiţă
1
 

 

Elena BĂICEANU (PÂRLOG)
*
 

 

 
Key-words: George Bălăiţă, novel, archetype, female character, reflection 
 

 

1. În loc de argument 

Arhetipul feminin pendulează mereu între două imagini femeia – iubită şi 

femeia – mamă, femeia dătătoare de viaţă, simbol al fertilităţii şi al stabilităţii, 

esenţă cuprinsă în termenul donna angelicata, şi femeia – demon, donna odiosa, 

origine a tuturor păcatelor omeneşti, declanşatoare de războaie fratricide, simbol al 

răului şi al pierzaniei. Era imposibil ca literatura, considerată, de cele mai multe ori, 

oglinda unei culturi, să nu valorifice diferitele nuanţe pe care această matrice le-a 

înregistrat pe parcursul evoluţiei civilizaţiilor, urmând, pe cât posibil, traseul 

miturilor literare. 

Lucrarea de faţă îşi propune să analizeze structura personajelor feminine 

prezente în romanele lui George Bălăiţă, lucru pe care l-am considerat important 

deoarece personajul masculin, dominant ca imagine în textele autorului amintit, se 

defineşte prin raportare la principiul de existenţă opus lui. Pe de altă parte, aceleaşi 

creaţii pe care le avem în vedere dezvoltă imaginea prezentă în literatură încă de la 

începuturi, într-o manieră diferită, originală. Influenţat de tendinţa manifestată 

pregnant în epocă, aceea de opunere la imaginarul propus de realismul socialist, dar 

şi încercând să reziste tentaţiei căderii în estetismul gratuit, prozatorul manifestă şi o 

oarecare inegalitate în modul de a-şi trata femeile. 

Simbolistica extrem de fecundă a arhetipului feminin este mereu îmbogăţită 

cu sensuri noi, pe care omul le caută în încercarea de a se defini. Este clar că mintea 

omului, dar mai ales cea a scriitorului, creează pe baza imaginilor pe care le 

acumulează din experienţa zilnică şi care oferă material de lucru în procesul de 

culturalizare a fiinţei umane: „Analogon-ul pe care-l constituie imaginea nu e 

niciodată un semn ales arbitrar, ci e întotdeauna motivat intrinsec, adică e totdeauna 

simbol” (Durand 1977: 7). 

                                                 
1 Lucrarea a beneficiat de suport financiar prin proiectul „SOCERT. Societatea cunoaşterii, 

dinamism prin cercetare”, număr de identificare contract POSDRU/159/1.5/S/132406. Proiectul este 

cofinanţat din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor 

Umane 2007-2013. Investeşte în Oameni! 
* Universitatea „Ştefan cel Mare”, Suceava, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

274 

În imaginarul uman, simbolul este extrem de important, iar legătura lui cu 

arhetipul este una de tip specie – gen. Nu există niciun dubiu în privinţa faptului că, 

încercând să ne cunoaştem, creăm întotdeauna scheme, modele neperisabile la care să 

ne putem raporta pentru a ne găsi drumul prin pădurea de semnificanţi: 

Istoria imaginarului poate fi definită ca o istorie a arhetipurilor. [...] Să definim 

deci arhetipul ca o constantă sau o tendinţă esenţială a spiritului uman. Este o schemă 

de organizare, o matriţă, în care materia se schimbă, dar contururile rămân (Boia 

2000: 15). 

Această schimbare, aparentă doar, pare să fie motivul pentru care, deşi a 

evoluat prin instaurarea creştinismului, imaginea femeii nu s-a putut desprinde de 

ritualurile magice păgâne, în cursul cărora sufletul sensibil feminin era extrem de 

important. Aşa s-ar explica asocierea acestui arhetip cu imaginea vrăjitoarei, 

asociere prezentă atât în epoca precreştină, cât şi în cea de după renunţarea la 

politeism. Sunt elemente care unesc gândirea de tip magic, cea de tip mitic şi cea 

ştiinţifică: 

Lumea mitului este o lume dramatică – o lume de acţiuni, forţe, de puteri 

conflictuale. În orice fenomen al naturii el vede coliziunea acestor forţe. Percepţia 

mitică este totdeauna impregnată cu aceste calităţi emoţionale. […] Toate obiectele sunt 

binefăcătoare sau răufăcătoare, prietenoase sau duşmănoase, familiare sau misterioase, 

ispititoare şi fascinante sau respingătoare şi ameninţătoare (Cassirer, 1994: 110-111). 

Consider că aceasta este esenţa femininului din toate timpurile: distingerea 

coloritului fiecărei stări sufleteşti. Eternul feminin, magia, misterul, vrăjitoria, 

elemente care definesc femeia ca existenţă sunt, de fapt, proiecţiile acestei cromatici 

sensibile. Diferenţa dintre femeie şi bărbat pare a fi una de culoare. Or, tocmai 

această nuanţare este surprinsă de romanele lui George Bălăiţă, ori de câte ori 

autorul se apleacă asupra dialecticii femeie – bărbat, văzută ca modalitate 

primordială de existenţă a femeii. 

Una dintre operele care nuanţează în mod literar această matriţă, îmbinând 

credinţele, datum-urile, cutumele cu elemente de originalitate creatoare, este 

romanul Lumea în două zile. Deşi i se recunoaşte prozei sale caracterul simbolic, 

acesta a fost mereu umbrit de modernitatea tehnicii descriptive, de abandonul în faţa 

simţurilor, de plonjonul în realitate, pe care mulţi critici le-au considerat mai 

importante decât forţa imaginarului creator: „Romanul Lumea în două zile are un 

sistem de simboluri bine gândit, adevărată capcană pentru critica literară” 

(Ştefănescu 1987: 224-226). 

Romanul apărut în 1975 oferă imaginea unor femei care, departe de a se 

masculiniza prin munca pe „şantierele patriei”, alături de bărbaţi, departe de 

vacarmul şedinţelor de partid în care trebuiau să laude „înfăptuirile măreţe”, au avut 

curajul de a se arăta celorlalţi ca principiu dual, al frumuseţii, al dragostei şi al 

carnalului. Personajele lui George Bălăiţă sunt interconectate într-un mod specific 

stilului Noului Roman francez: Antipa îşi păstrează rolul central în naraţiune doar 

atât timp cât stă în centrul atenţiei celor două femei, iar ele, pe de altă parte, există 

atât timp cât universul bărbatului, şi acesta de sorginte duală, are nevoie de vectori. 

În schimb, ele sunt şi parte a principiului creator, căci dacă nu ar fi vorbit despre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Structura personajului feminin în romanele lui George Bălăiţă 

275 

Antipa, povestea nu ar fi existat; doar prin ele, August şi Anghel, alţi doi poli ai 

existenţei personajului principal al romanului, îşi fac loc în tramă. 

Fie că vorbim de angelica Felicia (femeia frumoasă, dar extrem de geloasă), 

care se comportă atât de matern faţă de soţul ei, de carnala Silvia Racliş (poate 

singurul personaj feminin construit din carne şi oase) măsurând cu grijă, prin 

intermediul balanţei, fiecare ingredient al inefabilului femeii, minuţiozitate care nu-i 

asigură, totuşi, împlinirea prin maternitate, sau de Purceluşa, autoritara soţie a 

inginerului Finţi din romanul Ucenicul neascultător, niciuna dintre ele nu există ca 

formă de manifestare textuală în afara imaginii bărbatului. E ca şi cum scriitorul ar 

apela la aceeaşi oglindă pentru a construi, multifaţetat, imaginea aceleiaşi realităţi. 

Cu atât mai puţin în cazul Anei, fiica moartă atât de tânără a bătrânului Toma, jelită 

în tăcere de cel care i-a dat viaţă, dar atât de prezentă în creaţia sa, bravul jurnalist 

Naum Capdeaur, cel care reuşeşte să dea familiei din care provine o existenţă perenă 

prin consemnarea în interiorul cronicii, autorul se raportează la realitate. Fiecare 

figură feminină a textelor sale este, în egală măsură, valorificare a unui arhetip şi 

simbol al unui tip de existenţă.  

2. Poveste cu îngeri... 

Prima parte a romanului Lumea în două zile se desfăşoară în oraşul Albala, un 

spaţiu al banalului, al aglomerării cotidianului în stil joycean, pe tiparul „ţării 

pustiite” a lui T.S. Elliot. Această lume, complet inventată, este dominată de o 

zeitate casnică din familia spirituală a divinităţilor antice, un fel de Bendis-Atena, un 

conglomerat de trăsături care o disting în peisajul tipologiilor feminine literare. 

Felicia este un personaj puternic, în jurul căruia se construieşte complet Domestica, 

şi care de multe ori pune în umbră eroul masculin, definit prin raportare la ea. 

Mereu mamă, fără a fi dat naştere vreodată unui copil, lucru pe care i-l şi 

reproşează Antipa, Felicia aşteaptă an de an sărbătoarea familiei. Celebrată într-o zi 

neutră din punctul de vedere al creştinătăţii, dar încărcată simbolic, perioadă a 

solstiţiilor şi a minciunii, confuziei şi magiei, ziua de 21 decembrie dă posibilitatea 

femeii de a deveni cu adevărat fericită. Doar atunci ea preia prerogativele stăpânilor, 

îşi revendică descendenţa din mitologia egipteană, chiar dacă pe tărâm dâmboviţean, 

şi îşi revarsă dragostea maternă asupra singurului suflet disponibil, mereu copilul 

Antipa: 

Trezindu-se, Felicia aprinde lumina slabă de pe noptieră şi îl acoperă pe 

Antipa, dar el, din somnul lui, aruncă un picior peste plapuma de culoarea muştarului. 

Felicia îl priveşte. Este piciorul lui Antipa (Bălăiţă 2004: 9). 

Apartenenţa ei la sacralitate este consemnată mereu de narator. Felicia şi 

numai ea este capabilă să pună ordine în universul casnic pe care şi-l revendică. 

Lupta ei, departe de a fi o Farsala sau un Waterloo, este la fel de încărcată simbolic. 

Lider al oştilor de obiecte casnice, conducător al ibricelor şi cratiţelor, împroşcând 

cu praf de făină şi luptându-se cu piftia, ciorba şi cozonacul, Felicia se încadrează în 

limitele arhetipului feminin. În concepţia cercetătorilor, femeia este cea care apropie 

profanul de sacru prin acţiunea ei de ordonare a spaţiului casnic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

276 

Lumea soţiei lui Antipa nu e, cel puţin pentru o zi, lumea în care tronează 

fotoliul Baroni sau oglinda mătuşii Melpomena. E lumea mirosurilor şi a zgomotelor 

mărunte, o ţară în care bărbatul nu are acces pentru că nu-i cunoaşte regulile şi 

limbajul. Din această cauză, Antipa este exterior forfotei, pe care nu se poate abţine 

să nu o constate în manieră ironică, grotescă, dând la iveală „demonul jucăuş” 

despre care vorbea Nicolae Manolescu în a sa Arcă a lui Noe: 

Laptele, făina, carnea, aluatul, mirodeniile, zahărul, sarea, untdelemnul. Felicia 

împarte, răstoarnă, frământă, alege, supune. Mâinile ei. Faţa ei răbdătoare. [...] Oho, 

spune Antipa, vii din împărăţia bulionului (Bălăiţă 2004: 35). 

Dualitatea personajului Felicia, pendulând între sacru şi profan, dar atinsă de 

aceeaşi notă de grotesc, asemenea tuturor personajelor romanului, este dezvăluită 

prin intermediul unui martor, căruia naratorul îi cedează, pentru o clipă, poziţia sa. 

Astfel, Paşaliu se exprimă cu privire la stăpâna casei, dar nu într-o adresare directă, 

nemediată, ci în una închipuită. Pentru acest lucru, pe post de suprafaţă 

reflectorizantă este folosită conştiinţa Feliciei însăşi, care creează un discurs în stil 

manierist: 

Poate Paşaliu, cu felul pretenţios şi plin de importanţă cu care se ridică în aer 

un dirijabil, ar spune: avem acum două ipoteze ale femeii cu înclinaţii domestice: 

stăpâna casei (un fel de regină) şi vrăjitoarea care-şi apără bârlogul (nu împotriva 

cuiva anume ci numai fiindcă el există şi trebuie apărat) ambele de nuanţă grotescă 

(Ibidem). 

Este destul de limpede că Felicia nu aparţine lumii reale. Ideea de perfecţiune 

asociată fiinţei sale, împreună cu menţionarea adevărului absolut trimit la reiterarea 

lumii esenţelor într-un cadru care nu promite nimic de felul acesta. Prin toate 

gesturile sale, prin ieşirile şi intrările repetate în şi din spaţiul lui Antipa, prin grija 

pe care o are faţă de acesta, prin selecţia realizată asupra prietenilor, asupra 

vizitatorilor, de la vecini la simpli colindători, dar, mai ales, prin acţiunea 

ordonatoare, ea reface spaţiul sacru într-un univers dominat de grotesc, de iluzoriu, 

de echivoc. Din acest motiv, importanţa ei în închegarea familiei este de necontestat 

şi tot de aici parvine şi religiozitatea asociată acesteia. Este motivul pentru care 

familia nu se destramă nici după moartea lui Antipa. 

Pentru că aşezarea într-un loc, locuirea într-un spaţiu înseamnă repetarea 

cosmogoniei, şi deci imitarea lucrării zeilor, orice hotărâre existenţială a omului 

religios de a se „aşeza” în spaţiu este în acelaşi timp o hotărâre „religioasă”. 

Asumându-şi responsabilitatea de a „crea” Lumea în care s-a hotărât să locuiască, 

omul religios „cosmicizează” Haosul şi totodată sanctifică micul său Univers, 

făcându-l să semene cu lumea zeilor (Eliade 1995: 48). 

În aceeaşi categorie a zeităţilor, a femeilor descinzând în mod nemijlocit din 

matricea donnei angelicata, este încadrabilă, cu siguranţă, Ana Adam, fiica 

bătrânului Toma din Modra, care îşi părăseşte căminul parental, plasat într-un spaţiu 

fabulos, pentru a se căsători cu „Unul care se numeşte Capdeaur!” (Bălăiţă 

1977: 264). Dăruită de Dumnezeu cu harul orfic, pe care, de regulă, mitologia îl 

atribuie bărbaţilor, Ana merge în oraş pentru a se face învăţătoare, dar îşi sacrifică 

ţelul pentru a-şi urma destinul. Asemenea Anei lui Manole din balada populară 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Structura personajului feminin în romanele lui George Bălăiţă 

277 

românească, Ana lui Toma este destinată sacrificiului pentru creaţie. Apropierea ei 

de sacralitate, de divinitate, se realizează, mai întâi, la modul propriu. Iniţial, ea 

renunţă la şcoală „şi cântă în corul catedralei Sfântul Vasile din Albala” (Ibidem) 

până în momentul în care căsătoria, încheiată cu un om nepotrivit ei (pentru a cita 

punctul de vedere al tatălui), îi arată adevăratul destin: conceperea celui care urma să 

ofere familei perenitate. Ideea este indusă şi prin prezentarea lapidară a sorţii femeii, 

care moare la scurt timp după naşterea lui Naum, prezentare realizată în stilul 

literaturii populare: „Muri însă Ana, urmând, cine ştie cum, drumul bunicului ei 

dinspre tată” (Ibidem: 265). Personaj complet lipsit de dualitatea care stăpâneşte 

tipologia mai tuturor personajelor feminine din romanele lui George Bălăiţă, rolul 

Anei pare a fi unul simplu: de a trece în venele lui Naum Capdeaur sângele 

Adamilor, trăsătură care îi va da şansa unui destin de excepţie. 

3. ...şi cu demoni 

Plecat de la Albala la Dealu-Ocna, unde lucrează ca „funcţionar al neantului”, 

Antipa îşi rupe rădăcinile cu foarte mare uşurinţă. Grăitor este, în acest sens, pasajul 

în care, cu nonşalanţă, el îşi leapădă, în tren, puloverul primit de la Felicia, 

asemenea unui şcolar care nu este de acord cu modul în care a fost îmbrăcat de 

mama lui. Scăpat de dominaţia soţiei, el se aşază în umbra altei femei, pe care simte 

că o poate domina şi la care este atras de latura carnală. Acest lucru este revelat de 

insistenţa pe trăsăturile Silviei Racliş, cea care izbuteşte să îl ademenească prin 

farmecele trupului. Farmacista de la Dealu-Ocna emană prin toţi porii senzualitate, 

lucru care o aşază la polul opus Feliciei, făcând-o un exponent al haosului, al 

pierzaniei. Până şi numele, predestinat în acest sens (Silvia provenind de la termenul 

latinesc pentru pădure, o pădure de semnificaţii şi, prin extindere, labirint, loc al 

căutării esenţelor eului, în timp ce Racliş este un derivat de la raclă, sicriu, indiciu al 

dispariţiei iminente a lui Antipa), o impune ca aparţinând spaţiului infernal, banal de 

concret, sinonimă nebuniei lui Anghel. Contextele în care apare femeia sunt şi ele 

grăitoare: 

În sfârşit, spune Silvia Racliş. Faţa i se face vicleană, surâzătoare. Lumina 

scade încet în odaie. Femeia îşi ridică pieziş trunchiul, se sprijină în coatele lipite de 

coaste, înfipte în saltea. Cearceaful lunecă pe sânii ei mari şi grei, leneşi acum, uşor 

lăsaţi într-o parte şi alta, sfârcurile vinete retrase, ascunse în ţesuturile moi. Ghearele 

pisicii în catifeaua labei (Bălăiţă 2004: 400). 

Nimic la această femeie nu este clar, totul apare învăluit în umbra echivocului. 

Lipseşte total, din spaţiul pe care îl domină, lumina de sărbătoare, pentru a face loc 

obscurului din încăperea tutungiului. Fumul de ţigară o înconjoară ca o aură pe care 

ea nu numai că o acceptă, dar o şi provoacă. Nimic din aerul de casnică al Feliciei, 

doar comportament de curtezană, care o indică drept stăpână peste Infernalia. Mereu 

necunoscută, lăsând impresia că Antipa o ştie bine şi de mult timp, cartea ei de vizită 

nu mai este reprezentată de mâini, ca în cazul soţiei „funcţionarului neantului”, ci de 

înfăţişare, comportându-se mereu ca un homo destructivus: 

este înaltă, părul tăiat scurt deasupra umerilor, împărţit în două meşe inegale, 

scoate la iveală o faţă prelungită şi mată în care ochii se adâncesc brusc cu mult alb în 

jurul pupilelor (mov, cenuşiu, albastru întunecat, puncte aurii?), mersul, da, acum îţi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

278 

aminteşti, sigur, ea trecea strada, i-ai spus şi lui Paşaliu după asta: ce mers şovăitor, 

genunchii parcă trag trupul în jos, dar dacă vezi cum se aşază talpa, aici nu mai ezită 

deloc, cum te descurci cu un mers ca ăsta? (Ibidem: 264). 

Silvia reprezintă cealaltă jumătate a arhetipului feminin, de natură faustică, 

înfierată de credinţa creştină: femeia vrăjitoare, sursă a pierzaniei şi a relelor. În 

sprijinul acestei accepţiuni vin mai multe elemente. În primul rând frumuseţea de 

excepţie, apoi senzualitatea eroinei, care contravine moralei creştine, dar şi vârsta 

fragedă. 

Prin gesturile ei, Silvia reiterează destinul decadent al tuturor Magdalenelor, 

în opoziţie cu Maria, mama lui Iisus. Apoi meseria ei, evocată doar pentru a ni se 

atrage atenţia asupra ştiinţei de a folosi plantele, prafurile, medicamentele, toate 

substanţele care vindecă şi provoacă boli, o apropie de imaginea vrăjitoarelor la care 

Mefistofel îl duce pe Faust pentru a-şi recăpăta tinereţea. Aşezarea ei sub zodia 

balanţei, a cântarului, dezvăluie o natură duală, echivocă, fapt ce-i va permite 

transformarea în discipol al bărbatului, la finalul romanului: 

Silvia Racliş stă acum în faţa balanţei, un obiect fragil, un simbol şi o unealtă 

[s.m., E.P.] cu care lucrează în fiecare zi. Balanţa este acum nemişcată, talgerele ei 

minuscule argintii arată fără îndoială dreptatea şi adevărul. Acum lumea se află în 

armonie şi înţelepciune, nimic nu o tulbură. Măscăriciul poate să-şi scuture cât 

pofteşte scufa cu clopoţei, dar balanţa asta arată. Femeia tânără ia cu un vârf de cuţit 

un praf alb şi-l răstoarnă în talgerul din stânga. Ce a fost nu mai este (Ibidem: 

372-373).  

Acţiunea de desacralizare a spaţiului pe care îl atinge este evidentă. Deşi 

lucrează, asemenea Feliciei, tot cu un praf alb, ţelul ei nu mai este acela de a crea, ci 

de a distruge. Dacă Felicia caută armonia, Silvia o strică. Dacă soţia mângâie şi 

vindecă, iubita înţeapă şi tulbură. Scopul ei nu este maternitatea, ci tinereţea, o 

tinereţe redusă la elasticitatea pielii, motiv pentru care se consideră superioară 

celeilalte. Îndemnul continuu adresat lui Antipa este, asemenea unui laitmotiv, de a 

o părăsi pe bătrână, deşi bărbatul consemnează, cu sinceritate, faptul că diferenţa 

dintre cele două femei din viaţa lui este de maxim un an. Extrapolarea tinereţii din 

timp îi conferă personajului atemporalitate şi caracter exponenţial. Ea este, cu 

siguranţă, vrăjitoarea: 

Trebuie să ai cam zece ani mai puţin ca mine, spune Antipa. Cam aşa, spune 

femeia, dacă nu am mai mult cumva. Da, spune Antipa, ştiu, săptămâna viitoare faci 

şaptezeci şi doi (Ibidem: 266). 

Un alt personaj de natură demoniacă este Cornelia, soţia tânără şi nebună a lui 

Visarion Adam. Conturată, iniţial, prin imaginea unei fete simple, de la ţară, cu 

„rădăcini sănătoase”, ea trăieşte o poveste de dragoste cu descendentul neamului 

Adam, poveste care începe în stil realist-socialist, cu o plimbare în tăcere pe sub 

castanii stufoşi. Doar notarea sentimentelor de care sunt dominaţi cei doi oferă o 

notă de culoare (oare?) prezentării: 

Femeia lui îl iubea şi el o iubise pe ea când se luaseră [...] Era o fată frumoasă 

şi cu un suflet bun, venise şi ea de la ţară cu vreun an înaintea lui (Bălăiţă 1977: 86). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Structura personajului feminin în romanele lui George Bălăiţă 

279 

Filmul iubirii dintre cei doi copii proveniţi din mediul curat al satului 

românesc degenerează într-o adevărată dramă, pusă pe seama acţiunii deconstructive 

a societăţii socialiste (totul se schimbă în viziunea lui Visarion după ce partidul îl 

face să simtă gustul puterii). După ce-şi îndeplineşte „datoria faţă de societate” 

aducând pe lume pe Alexandru, femeia cade într-o stare de nebunie pe care nimeni 

nu ştie ce a provocat-o. Nici măcar observaţia făcută, aşa, în treacăt, de narator, cum 

că lui Visarion „numai că-i plăceau muierile” (Ibidem), nu justifică episodul de 

demenţă în urma căruia Cornelia devine o simbioză ciudată între Santa Sofía de la 

Piedad şi Remedio cea Frumoasă, personajele romanului lui Gabriel García 

Márquez, foarte apropiate ca structură de existenţa în care se preface doamna Adam 

după ce tremură o noapte întreagă sub „toată zestrea ei”.  

Dotată cu un caracter fragil care vine, în stil ironic şi deconstructiv, din 

înclinaţia ei nativă către spiritualitate
2
, femeia devine o umbră care nu supără pe 

nimeni şi care se arată musafirilor ori de câte ori i-o cere soţul, transformare care se 

petrece după o noapte de urlete şi de încercare de a lua partea din mobile care i se 

cuvine, scenă la care asistă şi Alexandru. Devenirea femeii din acel moment, proces 

pe care naratorul îl prezintă într-un stil lapidar, invocând caracterul său ambiguu, 

cauzat de o perspectivă narativă voit exterioară (naratorul află „din gura lumii” 

despre criza frumoasei doamne Adam), urmăreşte o singură cale: spre claustrare, 

lucru sugerat de închiderea femeii în muţenie şi de adoptarea negrului drept unică 

cromatică pentru vestimentaţie. Cu toţii observă transformarea bruscă pe care o 

suferă femeia, dar nimeni nu consideră fenomenul neobişnuit. Doar naratorul, în 

manieră realistă, citând gândurile lui Visarion, scoate în evidenţă ecartul dintre două 

momente ale observaţiei: 

Cum să spună careva că e mai frumoasă Cornelia asta acum, slabă şi cenuşie în 

durerea ei mută, când înainte era albă şi grasă şi vorbea cu plăcere şi încântare despre 

viaţa lumii şi întâmplările ei? (Bălăiţă 1977: 91). 

Am considerat oportună introducerea acestei figuri feminine în categoria 

demoniacului, întrucât ea este, la nivel structural, o altă valorificare, evoluată valoric 

şi funcţional, a tiparului Silviei Racliş. Cu un nume derivat în stilul jucăuş al 

etimologiei populare, folosit de George Bălăiţă în desemnarea propriilor personaje 

(astfel, Cornelia poartă cu sine diabolicul simbol al cornului), ea se apropie de 

imaginea iubitei lui Antipa de la Dealu-Ocna prin insistenţa asupra a două trăsături: 

frumuseţea, care dă impresia că sporeşte în timpul episodului de demenţă, şi 

carnalitatea, lucru sugerat tot în stilul jucăuş, specific autorului – „Mânca puţin, 

aproape deloc, dar trupul nu-şi pierdea vigoarea” (Ibidem). 

Sufleteşte, femeia este o vrăjitoare, dovadă fiind violenţa crizei din momentul 

în care nu-şi doreşte altceva decât să plece, sălbăticia cu care îşi muşcă bărbatul din 

dorinţa de a-l pedepsi pentru durerea provocată ei. Naratorul însuşi, cel 

„atoateştiutor”, are o dilemă ori de câte ori se referă la resortul intim al tăcerii în care 

se cufundă femeia. Deşi se simte încă o urmă de durere, claustrarea autoimpusă este 

mai mult decât o urmare a suferinţei. Femeia lasă uneori impresia că a făcut o vrajă, 

                                                 
2 „Fata se numea Cornelia, un nume care prin părţile lor le dădeau la copii mai ales învăţătorii şi 

popii” (Bălăiţă 1977: 86). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

280 

care, din nebăgare de seamă, s-a răsfrânt asupra ei şi, cum nimeni nu mai stăpâneşte 

magia în mediul său, nu poate fi ajutată. 

4. În zodia oglinzii 

Consider că această împărţire a personajului feminin din romanele lui George 

Bălăiţă în angelice şi demoniace, obediente sau îndepărtate de arhetip, nu ar fi 

completă dacă nu am lega-o de un motiv des întâlnit în textele romancierului. Poate 

cel mai important element, evidenţiat de critica literară încă din volumele de nuvele 

şi povestiri, prin care îşi face apariţia pe scena literaturii, este cel al oglinzii. Strâns 

legat de caracterul de construct pe care prozatorul îl imprimă creaţiilor sale, 

dovedind grija acestuia mai ales pentru formă şi mai puţin pentru conţinut, oglinda 

este un element al imaginarului romantic, sugerând tema dublului, o temă de 

sorginte mitică pusă în legătură, atât de Otto Rank, dar şi de Corin Braga, cu o alta, 

cea a umbrei. 

Oglinzile din textele lui George Bălăiţă sunt, mai întotdeauna, deformante, 

aflându-şi originea în cele folosite la bâlciuri pentru amuzarea oamenilor. Rolul 

acestora este acela de a modifica forma atât de mult, încât substanţa să fie greu de 

decodificat, să necesite un act conştient de aplecare asupra esenţei textului. De foarte 

multe ori, oglinzile din romanele lui George Bălăiţă refuză redarea imaginii, ceea ce 

sugerează că actul reflectării, ca modalitate de disociere a imanentului de 

schimbător, este pus pe seama personajelor. Este evident faptul că acestea sunt 

legate în simbolistica textului, care capătă, prin ele, forma unui corp multifaţetat. 

Felicia este, în romanele prozatorului, primul personaj care preia funcţia 

reflectării. De viţă nobilă, descendentă a familiei Baroni, de la care a fost adus şi 

celebrul fotoliu care trona în sufragerie, nepoata mătuşii Melpomena şi, pe cale de 

consecinţă, adevărata stăpână a ciudatei oglinzi opace, Felicia are rolul de a arăta 

prima, chiar înaintea nebunului Anghel, destinul soţului său. Pentru prima dată în 

text, ea este cea care sugerează că Antipa trebuie să moară pentru a se descoperi. 

Caracterul de personaj-reflector este sugerat de autor prin aversiunea ei faţă de 

minciună, pe care o simte şi o respinge cu toată fiinţa sa.  

Impresia pe care o are cititorul este aceea că femeia a preluat funcţia de 

oglindire şi dă eroului adevărata lui dimensiune. Ea singură, dintre toate personajele, 

ştie că ceea ce trăiesc, ea şi soţul ei, este o minciună. Este conştientă de faptul că 

numele ei este lipsit de fundament, că nimic nu îl confirmă dar, mai ales, este 

convinsă că, pentru a fi fericită, trebuie să rupă legătura cu Antipa. Doar ea prevede 

caracterul tragic al destinului eroului şi, într-o oarecare măsură, îşi doreşte acest 

lucru pentru a se putea descătuşa, pentru a accede în realitate. Cultul ei pentru 

adevăr subliniază încă o dată apartenenţa acesteia la lumea sacră: 

Pentru ea minciuna este una singură. Păcatul la fel de greu şi pentru prostul 

fudul care nu face niciun rău lăudându-se (minciuna despre sine), şi pentru delatorul 

care adaugă de la el ca să te poată trimite direct la ghilotină. Felicia nu crede nici în 

minciuna necesară! Cultul ei pentru adevărul elementar o îndepărtează de adevărul 

omenesc (Bălăiţă 2004: 68-69). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Structura personajului feminin în romanele lui George Bălăiţă 

281 

Nici Silvia Racliş nu scapă de aşezarea sub zodia oglinzii. În cazul ei, 

misiunea reflectării începe odată cu moartea bărbatului. Fiinţă a tenebrelor, cu 

laboratorul aşezat la gura unei mine de mangal, femeia sugerează o existenţă tulbure, 

asemănătoare faimoasei oglinzi Baroni, care nu e capabilă decât să producă propria 

ei imagine, într-un efect de reflexivitate a creaţiei, la nivel textual, de întoarcere a 

textului la sine însuşi. Instabilitatea felului ei de a fi este redată cel mai bine prin 

descrierea spaţiului pe care îl ocupă. Format din jumătăţi, colorat indefinit, el dă cel 

mai bine dimensiunea caracterului. Ea este, la fel ca fosilele, produs al întunericului, 

scos la suprafaţă de om: 

Silvia Racliş. O încăpere îngustă, înaltă. Un perete despărţitor, scânduri 

acoperite cu o muşama colorată, un verde-galben instabil. O uşă scundă tăiată în acest 

perete într-o margine. Dincolo era farmacia. Aici era laboratorul (Ibidem: 372). 

Destinul de personaj care redă structura altui personaj începe, în cazul acestei 

femei, aşa cum afirmam anterior, odată cu moartea lui Antipa. Cum nu i se oferă 

şansa de a se împlini prin maternitate, Silvia preia rolul oglinzii fermecate, 

revelatoare a adevărului, ca şi cum înglobarea acesteia în fiinţa femeii ar fi adevărata 

cauză a dispariţiei obiectului. Din acel moment, frumoasa şi tânăra femeie poartă 

prin lume chipul lui Antipa, adâncindu-se, din ce în ce mai mult, în labirintul 

căutării adevărului despre bărbatul iubit, un adevăr pe care îl poartă în sine, dar pe 

care, în mod tragic, nu-l va putea vreodată arăta celorlalţi din cauza caracterului 

tulbure al fiinţei sale. 

Alte valorificări inedite ale motivului oglinzii sunt două personaje feminine 

din romanul Ucenicul neascultător. Aşa cum observam anterior, Cornelia se 

revendică, prin structura sufletească, din substanţa Silviei Racliş. Aceeaşi tulburare, 

aceeaşi incapacitate de a reflecta adevărul, un adevăr pe care îl stăpâneşte, dar pe 

care este incapabilă să-l comunice, descoperim şi în maniera ei de construcţie. Spre 

deosebire de iubita lui Antipa, soţia lui Visarion Adam este mai puţin complexă. 

Lipsa de profunzime a acestui personaj este sugerată, în text, prin indicarea locului 

de muncă al fetei dinainte de a-l cunoaşte pe soţul său.  

Aparenţa de banalitate a notării faptului că femeia era angajată la o fabrică de 

sticlă capătă dimensiuni noi în paradigma motivului oglinzii. Prin asociere cu acest 

element, personajului i se adaugă dimensiunea fragilităţii, trăsătură care, aşa cum am 

observat anterior, stă la baza căderii în nebunie a personajului. Pe de altă parte, fiind 

o fiinţă „de sticlă”, Cornelia este complet lipsită de profunzime, dar şi de rafinament. 

Observaţia antifrastică referitoare la originea numelui ei, voit greşită din punct de 

vedere gramatical – „le dădeau la copii mai ales învăţătorii şi popii” (s.m., E.P.) – 

este menită să discretiteze mitul aşezării acestei fete în rândul fiinţelor superioare. În 

ciuda aparenţei sale de existenţă pură, ea nu va fi niciodată mai mult decât o simplă 

fată de la ţară, transformată în orăşeancă de tovarăşul Adam, dar care, măcinată de 

dorul spaţiului natal şi încorsetată în laţurile căsniciei, din care este incapabilă să se 

desprindă, suferă o cădere care o tulbură şi mai mult. Muţenia ei este, din acest 

punct de vedere, similară opacităţii oglinzii. Este sigur că nu poţi compune imaginea 

Celuilalt câtă vreme nu ai o imagine clară a Sinelui. 

Despre Purceluşa, ciudata soţie a inginerului Rafael Finţi, se poate afirma cu 

tărie că este cea mai veridică imagine a oglinzii de bâlci. Caracterul ei de suprafaţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

282 

reflectorizantă deformatoare este scos în evidenţă de comentariile pe care naratorul 

şi le permite atunci când descrie imaginea cuplului: 

Păreau puşi unul lângă altul în glumă. Cuplul lor putea să pară opera unui 

farseur bătrân, unul ştirb şi scofâlcit pentru care viaţa şi moartea încap într-o picătură 

de apă limpede la fel de bine ca şi într-o pălărie din care scoţi panglici şi porumbei 

(Bălăiţă 1977: 346). 

Ludicul în care este aruncată imaginea acestor doi oameni este amplificat prin 

intermediul unui intertext, care rescrie povestea lor în manieră „donquijotescă”. 

Jocul stă la baza existenţei familiei Finţi, un joc iniţiat de bărbat, dar la care 

participă, cu multă căldură, şi Teofana (adevăratul nume al femeii). 

Arsenalul metodelor de compunere a imaginii personajului asupra căruia am 

decis să mă aplec este de natură realist magică. Deşi o doamnă extrem de serioasă şi 

de stăpână pe universul casnic (a se vedea modul discret în care ştie să-şi 

supravegheze soţul în încercarea de a potoli excesele, de regulă, de ordin culinar ale 

acestuia, dar şi revelarea faptului că ea cunoştea toate secretele lui, care l-ar fi putut 

face, în imaginaţia sa, mai bărbat), Teofana îşi secondează soţul în jocul identitar pe 

care acesta este determinat să-l ducă până la capăt. Oglindind lipsa lui de substanţă 

reală, ea îl revelă cititorului aşa cum este, printr-o antimetodă, cea a măştii.  

Astfel, ea este Purceluşa şi grohăie, ţinându-i isonul atunci când bărbatul se 

joacă, dar nu uită să redevină maternă în apropierea dulciurilor, eterna slăbiciune a 

inginerului, mustrându-l într-o manieră care o apropie de figura Feliciei din 

momentul în care îşi acoperă soţul cu plapuma, ca pe un copil: 

Finţi îşi făcu loc printre tufele de lemnul-câinelui din marginea aleii, se lăsă în 

patru labe, smulse cu gura câteva fire de iarbă şi dând din mâini se apropie de 

Teofana. Ea îi luă iarba din gură, o mirosi, rupse un fir între dinţi [...] Nu, spuse 

femeia, pentru azi nimic dulce. Ai promis! (Ibidem: 364). 

Altădată identitatea ei este cea a Şeherezadei sau a Dulcineei, trăind mereu 

într-un univers inventat de soţul ei, doar pentru a-i lăsa acestuia impresia că el este 

adevăratul stăpân, principiul fondator, axa în jurul căreia se construieşte întregul ei 

univers. În realitate, ea este fiinţa superioară, deţinătoare a adevărului, lucru pe care 

îl consemnează în text reacţia celor din jurul lor, care i se adresează cu respectul 

cuvenit unei mater familiae, în timp ce el trăieşte mereu mirajul existenţei livreşti. 

5. Aproape concluzii 

Esenţializată sub forma misterului feminin, acel senzual pe care bărbatul 
încearcă să-l desluşească şi să-l stăpânească, imaginea femeii acaparează textele lui 
George Bălăiţă, deşi pleacă de pe un loc secund ca importanţă textuală. Departe de a 
fi femina (credinţă minoră, în accepţiunea lui Adrian Leverkun, personajul 
romanului lui Thomas Mann Doctor Faustus), ea face parte din familia acelor homo 
faber despre care filosofii spun că ar fi la baza creaţiei. Chiar motivul pentru care 
Antipa se îndrăgosteşte de Felicia îl reprezintă nu inteligenţa, nu rafinamentul, ci 
frumuseţea mâinilor. Simbol al creaţiei materiale, mâinile femeii trezesc în erou stări 
contemplative, complet nepotrivite cu structura lui, aducând în text imaginea 
îndrăgostitului: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Structura personajului feminin în romanele lui George Bălăiţă 

283 

În holul îngust, slab luminat, ea îşi descheie nasturii mari de metal. Degetele ei 

mişcându-se îţi amintesc degetele femeii care-şi înfige un ac strălucitor în cocul greu, 

uşor căzut poate din cauza umezelii din sala de cinematograf. [...] tu, Antipa, ai 

descoperit degetele femeii care îşi înfige un ac strălucitor în cocul greu. Ai devenit pe 

neaşteptate o persoană importantă, firea ta nestatornică te ajută (Bălăiţă 2004: 22-23).  

Femeia din romanele lui George Bălăiţă nu iubeşte, ea este întruchiparea 
iubirii. Prin însăşi prezenţa sa, ea este arhetipul sentimentului de dragoste. 
Infertilitatea ei fizică devine o hiperfertilitate emoţională. Sentimentul, deşi apărut în 
prezenţa bărbatului, nu are legătură cu acesta. Mai mult chiar, are nevoie de 
dispariţia fizică a lui pentru a se putea dezvolta. Deoarece iubirea pură este un 
atribut al divinului, şi dragostea ei, fie că e Felicia, Silvia, Cornelia, Ana, Purceluşa, cere 
desprinderea de minciună pentru a putea exista. Tinereţea ei depinde de acest lucru, 
vigoarea ei depinde de asta, liniştea tuturor nu poate apărea decât în absenţa factorului 
declanşator: 

Adevărul este acela că Antipa este minciuna. Dacă Felicia ar căuta fapte, cu 

siguranţă că le-ar găsi uşor. Dar ea nu are nevoie de aceste fapte, dovezi. Ea ştie. Şi 

pentru ca iubirea ei să rămână neatinsă ar fi trebuit ca Antipa să moară. El, 

mincinosul, a văzut iubirea femeii în toată strălucirea ei orbitoare. Era un martor 

primejdios. Şi pentru ca iubirea să rămână pură şi neîntinată era nevoie de moartea lui 

(Ibidem: 104).  

Modul în care se comportă autorul cu femeile pe care le construieşte este exemplar. 
La fel ca într-un roman clasic, moralizator, într-o falsă dimensiune etică, ele primesc 
întotdeauna ceea ce merită pentru că fac parte din acea existenţă purificată, imanentă, a 
umbrei din imaginea căreia se poate recrea lumea, dar în lipsa căreia devenim increaţi, căci 

Orice este văzut sau simţit e înconjurat de o atmosferă specială – o atmosferă 

de bucurie sau de durere, de suferinţă, de agitaţie, încântare sau întristare. Aici nu 

putem vorbi despre lucruri ca despre o materie moartă sau indiferentă (Cassirer 

1994: 111). 

Lipsite de patologicul pe care l-ar putea crea în esenţa lor existenţa „unghiului 

bovaric”
3
, femeile din romanele lui George Bălăiţă întruchipează Adevărul. Ele nu 

pot minţi în privinţa propriei substanţe, iar felul deformant în care reflectă uneori 
imaginea bărbatului este urmarea falsei percepţii a sinelui care stăpâneşte, în mod 
paradoxal, imaginarul personajelor masculine din creaţia romancierului, fenomen 
care merită a fi dezvoltat într-o lucrare ulterioară. 

Bibliografie 

A. De autor 

Bălăiţă 1977: George Bălăiţă, Ucenicul neascultător, Bucureşti, Editura Albatros. 

Bălăiţă 2004: George Bălăiţă, Lumea în două zile, Iaşi, Editura Polirom. 

                                                 
3 Sintagma îi aparţine lui Jules de Gaultier (1993), care defineşte unghiul bovaric drept distanţa 

dintre realitate şi iluzie, în ceea ce priveşte imaginea despre sine a unei persoane. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Elena BĂICEANU (PÂRLOG) 

284 

B. Critică 

Istorii literare: 

Manolescu 2008: Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române. 5 secole de 

literatură, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Simion 1997: Eugen Simion, Scriitori români de azi, vol. III-IV, Bucureşti, Editura David. 

Ştefănescu 2005: Alex. Ştefănescu, Istoria literaturii române contemporane. 1945-2000, 

Bucureşti, Editura Maşina de scris. 

Lucrări de specialitate: 

Boia 2000: Lucian Boia, Pentru o istorie a imaginarului, traducere de Tatiana Mochi, 

Bucureşti, Editura Humanitas. 

Braga 2007: Corin Braga, 10 studii de arhetipologie, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Cassirer 1994: Ernst Cassirer, Eseu despre om, traducere de Constantin Cosman, Bucureşti, 

Editura Humanitas. 

Crihană 2011: Alina Crihană, Ficţionalizarea istoriei şi exilul utopic în romanul românesc 

postbelic, Galaţi, Editura Europlus. 

Durand 1977: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere în 

arhetipologia generală, traducere de Marcel Aderca, Bucureşti, Editura Univers. 

Eliade 1995: Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, traducere de Brânduşa Prelipceanu, 

Bucureşti, Editura Humanitas. 

Evseev 1994: Ivan Evseev, Dicţionar de arhetipuri şi simboluri culturale, Timişoara, Editura 

Amarcord. 

Gaultier 1993: Jules de Gaultier Bovarismul, traducere de Ani Bobocea, Iaşi, Editura 

Institutul European. 

Manolescu 1998: Nicolae Manolescu, Arca lui Noe. Eseu despre romanul românesc, 

Bucureşti, Editura 1001 Gramar. 

Manolescu 2001: Nicolae Manolescu, Literatura română postbelică. Lista lui Manolescu, 

vol. II: Proza. Teatrul, Braşov, Editura Aula. 

Marino 1996: Adrian Marino, Politică şi cultură. Pentru o nouă cultură română, Iaşi, Editura 

Polirom. 

Ştefănescu 1987: Alex. Ştefănescu, Prim-plan (35 de profiluri de scriitori români 

contemporani, dispuse în ordine cronologică), Bucureşti, Editura Eminescu. 

The Structure of the Female Character 

in George Bălăiţă’ Novels  

The present paper aims to analyze the current structure of the female characters in 

George Bălăiţăʼs novels. The male character is the dominant image of those texts, defined by 

reference to his opposite principle of existence. While resting archetypal beings and “glass” 

figures, subjecting man by their apparent obedience, in George Bălăiţă’s novels, women are 

caught in a game of contrasts that helps them to define themselves. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:36:05 UTC)
BDD-A8067 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

