
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 149‒157. 

 

 

 

Benjamin Fondane şi poetica abisului: refuzul sintezei 
 

Irina DINCĂ
*
 

 

 

Key-words: Benjamin Fondane, poetics, abyss, paradox, transdisciplinarity 

 

 

Acest demers hermeneutic îşi propune să urmărească modul în care poetica lui 

Benjamin Fondane prinde contur în pofida refuzului său de a formula o definiţie 

unitară a poeziei. De altfel, în scrierile sale teoretice, cu precădere în eseurile sale 

Rimbaud golanul (Rimbaud le Voyou), Fals tratat de estetică (Faux Traité 

d’Esthétique) şi Baudelaire şi experienţa abisului (Baudelaire et l’expérience du 

gouffre), Benjamin Fondane adânceşte contradicţiile dintre poezie şi poetică, dintre 

realitate şi cunoaştere, dintre miracolul inexplicabil al vieţii şi asepticul spirit critic, 

dintre abisul Necunoscutului şi limitările expresiei poetice. Tăioasele reproşuri 

formulate de Benjamin Fondane ating esenţa crizei modernităţii: „conştiinţa 

ruşinoasă a poetului” urmăreşte să reducă poezia la un discurs poetic echilibrat, 

epurat de emoţii extreme, reducând tensiunea tragică dintre raţionalitate şi 

iraţionalitate la o „falsă unitate”, sintetică în sens hegelian. Dimpotrivă, pentru 

Benjamin Fondane, esenţa paradoxală a poeziei rezidă în suspendarea ei în punctul 

de maximă tensiune deasupra abisului, refuzând orice sinteză care ar diminua sau 

anula vitala contradicţie. Acest demers hermeneutic transdisciplinar aduce în lumină 

viziunea paradoxală a lui Benjamin Fondane din perspectiva lanţului paradigmatic al 

terţului inclus care străbate epistema secolului XX, de la Lucian Blaga, Gaston 

Bachelard la Stéphane Lupasco şi Basarab Nicolescu, în cadrul căruia Fondane 

ocupă un loc aparte.  

1. Benjamin Fondane şi paradigma terţului inclus  

Succesivele constructe teoretice ale lui Benjamin Fondane reiterează un 

pattern mental dinamic, care presupune coexistenţa a doi poli care generează câmpul 

magnetic al poeticii sale. Cu cât tensiunile sunt mai intense, opoziţiile mai puternice, 

atracţiile şi respingerile mai violente, cu atât mai viu va fi discursul fondanian, 

fascinat de valenţele poetice ale paradoxului. Refuzând din start orice încercare de 

apropiere a tendinţelor contrare, de salvare a echilibrului, de minimizare a faliei ce 

se cască între extreme, Benjamin Fondane refuză orice perspectivă unilaterală, care 

ar anula unul dintre poli, resorbindu-l în celălalt, într-o „falsă unitate” ce reduce 

complexitatea realităţii la o schemă simplificatoare, nivelatoare, inteligibilă. 

Răfuiala lui Benjamin Fondane cu logica aristotelică şi cu cunoaşterea ştiinţifică pe 

                                                           
* Universitatea de Vest, Timişoara, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina DINCĂ 

150 

care aceasta o fundează este o revoltă împotriva încercărilor scientiste, vizibile şi în 

intelectualizarea poeziei şi a poeticilor ce o însoţesc, care încearcă să construiască o 

explicaţie plauzibilă, raţională, completă pentru ceea ce nu poate fi explicat, 

raţionalizat, înţeles: realul în plenitudinea sa abisală.  

Gândirea paradoxală a lui Benjamin Fondane poate fi astfel conectată la un 

întreg lanţ paradigmatic cu un capăt în revoluţia ideatică din primele decenii ale 

secolului XX şi cu celălalt aflat şi în prezent într-un intens proces de (re)construcţie, 

mizând pe un model ternar, configurat pe principiul terţului inclus. Tensiunea 

forţelor ce se ciocnesc în acest pattern ideatic se menţine vie, în vreme ce 

armonizarea lor se bănuieşte în transcendent, creionând un model ideatic în care 

tensiunea şi armonia coexistă simultan, asemenea paradoxiei dogmatice blagiene, 

supraraţionalismului bachelardian, lupascienei logici dinamice a contradictoriului, 

dualitudinii wunenburgeriene sau transdisciplinarităţii nicolesciene, verigi esenţiale 

ale lanţului paradigmatic al terţului inclus. 

Mulţumită formaţiei filosofice, dar şi deschiderilor sale spre ultimele 

descoperiri ale ştiinţei, în care surprinde mijindu-se primele indicii ale unei apetenţe 

pentru resursele transgresive ale paradoxului, Lucian Blaga anticipează unele idei 

ale unor gânditori contemporani lui, metoda dogmatică blagiană fiind, după cum 

surprinde Corin Braga, „contemporană cu logicile non-aristotelice [...] cu logica 

dinamică a contradictoriului a lui Stéphane Lupasco şi cu filosofia lui NU a lui 

Gaston Bachelard” (Braga 1998: 57). S-ar putea spune chiar anterioară, întrucât 

Blaga îşi construieşte argumentaţia cu câţiva ani anterior şi independent de lucrările 

de filosofia ştiinţei ale celor doi, cu toate că prezintă uimitoare suprapuneri de 

viziune, precum tendinţa de depăşire a logicii clasice şi a dialecticii hegeliene. 

Lanţul paradigmatic este reînnodat ulterior prin teoria dualitudinii a lui Jean-Jacques 

Wunenburger, care construieşte o sinteză revelatoare a celorlalte verigi ale 

paradigmei terţului inclus, şi de platforma teoretică transdisciplinară a lui Basarab 

Nicolescu, concentrată sub forma unei carte şi a unui manifest, cu un rol decisiv în 

asimilarea acestui mod de gândire paradoxal în orizontul de aşteptare actual, mai 

receptiv ca oricând faţă de complexitate şi polivalenţă. 

Paradigma terţului inclus se constituie într-un vector dinamic de revitalizare a 

gândirii, demolând monopolul bimilenar al logicii aristotelice, prin contestarea celui 

de-al treilea principiu al său, cel al terţului exclus, propunând în schimb un model 

ideatic ternar, triunghiular, pendulatoriu sau piramidal. Benjamin Fondane a fost 

conectat la această viziune prin prietenia sa cu Ştefan Lupaşcu, deşi se raportează 

polemic la viziunea lupasciană în studiul său dedicat acesteia. Dintre reproşurile 

aduse de B. Fundoianu sistemului logic construit de Ştefan Lupaşcu, cel mai dur este 

cel al metamorfozării de dragul formalizării a inovatoarei contradicţii în tradiţionala 

non-contradicţie, Lupaşcu aruncând o cuminte punte logică peste prăpastia 

metalogică pe care tot el a deschis-o cu temeritate, contradicţia devenind astfel „un 

zid de nesărit, a cărui poartă nu se putea deschide nimănui – căci era sigilată de 

principiul non-contradicţiei” (Fondane 2000: 86). Sigiliul non-contradicţiei este 

adus, în viziunea fondaniană, tocmai de prefigurarea unei sinteze hegeliene; or terţul 

inclus presupune – aşa cum ar fi descoperit mai târziu Fondane însuşi dacă dialogul 

său cu Lupaşcu nu ar fi fost, în formula lui Basarab Nicolescu, „întrerupt” de 

moartea sa tragică (Nicolescu 2009) – tocmai o transgresare a rezolvării dialectice a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Benjamin Fondane şi poetica abisului: refuzul sintezei 

151 

conflictului şi configurarea unui pattern alternativ, care să nu anuleze, ci să 

potenţeze tensiunea dintre contrarii. Deşi ar părea o continuare a dialecticii elaborate 

de Hegel, implicând o abordare ternară a realităţii şi gândirii umane, paradigma 

terţului inclus problematizează ideea hegeliană a sintezei contrariilor, rezolvare prea 

facilă a tensiunilor inerente complexităţii realului, care îşi pierd astfel potenţialul 

creator de armonie, de echilibru dinamic, şi se convertesc în simple piese de joc ale 

gândirii identitare.  

Lucian Blaga propune o gândire dogmatică diferită, după cum observa Ioana 

Em. Petrescu, de cea dialectică printr-o „coexistenţă a contrariilor nerezolvată în 

sinteză” (Petrescu 2003: 29), ce o aseamănă cu soluţiile propuse de lanţul 

paradigmatic Gaston Bachelard – Ştefan Lupaşcu – Jean-Jacques Wunenburger – 

Basarab Nicolescu. Gândirea dogmatică propusă de Lucian Blaga, ce presupune 

„acceptarea unei antinomii [...] transfigurate apoi în expresie a unui mister” (Blaga 

2003: 123), poate fi integrată pe aceeaşi direcţie de distanţare de dialectica 

hegeliană, văzută drept refuzare a misterului, prin anularea tensiunii interioare 

printr-o unitate a contrariilor. Lucian Blaga opune paradoxia dialectică, ce se 

rezolvă logic printr-o sinteză în concret, paradoxiei dogmatice, ce depăşeşte sensul 

hegelian prin faptul că e respinsă de concret, fiind inaccesibilă cunoaşterii omeneşti.  

Prin „filosofia lui nu”, Gaston Bachelard nu susţine o dialectică de tip 

hegelian în care se realizează o fuziune a tezei şi antitezei prin sinteza lor, ci aderă la 

ideea că, în gândirea ştiinţifică, „noţiunile unite nu sunt contradictorii, ca la Hegel; 

teza şi antiteza sunt mai degrabă complementare” (Bachelard 1986: 368). Ştefan 

Lupaşcu, de asemenea, îi reproşează lui Hegel că, deşi „a văzut clar existenţa 

contradicţiei în sânul logicului [...] nu a sesizat structura şi mecanismul” ei, 

dinamica actualizării şi potenţializării tezei şi antitezei ce nu conduce la o sinteză ce 

le-ar neutraliza şi, deci, anula (Lupaşcu 2000: 25). Jean-Jacques Wunenburger nu 

agreează nici el dialectica hegeliană, suspectând-o că ar fi o pavăză pentru absorbirea 

identitară a complexităţii de către dualitate şi unitate, „o figură disimulată a identităţii” 

(Wunenburger 2005: 155).  

Basarab Nicolescu, descendent al lui Ştefan Lupaşcu, îşi construieşte teoria 

transdisciplinarităţii pe alte fundamente decât dialectica hegeliană, având în vedere o 

imagine despre lume mult mai complexă, structurată pe mai multe niveluri de 

Realitate, în care sinteza contrariilor nu implică nicidecum o anulare a tensiunii lor 

generatoare de complexitate. Mai mult, Basarab Nicolescu clarifică diferenţa dintre 

„o triadă de terţ inclus şi o triadă hegeliană” prin „evaluarea rolului timpului” în 

interiorul acestor structuri logice, prima mizând pe simultaneitate, cealaltă pe 

succesiune:  

Într-o triadă de terţ inclus cei trei termeni coexistă în acelaşi moment din timp. 

În schimb, cei trei termeni ai triadei hegeliene se succed în timp. Iată de ce triada 

hegeliană este incapabilă să realizeze concilierea opuşilor, în vreme ce triada terţului 

inclus este capabilă să o facă. În logica terţului inclus, opuşii sunt mai degrabă 

contradictorii: tensiunea dintre contradictorii construieşte o unitate mai largă, care îi 

cuprinde (Nicolescu 2009: 207).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina DINCĂ 

152 

2. Trepte către o poetică a abisului 

Gândirea lui Benjamin Fondane este infuzată de viziunea lui Ştefan Lupaşcu, 

textele teoretice fondaniene nuanţând modul în care poezia este nutrită de 

contradicţiile ireconciliabile din profunzimile abisului. Poetica lui Benjamin 

Fondane prinde formă în pofida respingerii din principiu a oricărei forme de 

„poetică”, de deziderat conştient, preconceput al poeziei, aşa cum „falsul” tratat 

subminează estetica, în fond, cu propriile-i arme. În pofida cristalizării treptate a 

acestei poetici paradoxale, există câteva constante care o străbat, îmbogăţite cu alte 

nuanţe de la etapă la etapă.  

3. „Je est un autre” – Rimbaud vizionarul şi exploratorul 

O primă încercare sintetică o constituie monografia Rimbaud golanul, care 

trasează liniile de forţă ale viziunii fondaniene despre magma abisală a poeziei. 

Pentru Fondane, poezia genuină aduce spontan la suprafaţă „zdrenţe de necunoscut 

încă sângerânde, fulguraţii, viziuni” (Fundoianu 1980: 464), nedisimulate sub masca 

discursului coerent al unei pseudopoezii programatice. Autenticul Rimbaud, 

autoportret transparent al lui Fondane, este doar cel dedublat, purtătorul a două 

glasuri ce se ciocnesc violent, expresie a două forţe egale ca intensitate, ce arcuiesc 

la maximum coarda lirică, întinsă până la limita la care ruptura e oricând posibilă, 

chiar inevitabilă. Pe această coardă suprem tensionată se naşte cea mai incitantă 

operă a lui Rimbaud, Un anotimp în Infern, care se dezvăluie a fi „locul de întâlnire 

a două tendinţe funciare într-un moment când Rimbaud se vede incapabil să le 

strunească” (Ibidem: 514). Cele două glasuri coexistă, sfidând legile fizicii clasice, 

„amestecate, încâlcite, supraimpresionate unul peste celălalt; amândouă ocupă 

acelaşi punct în spirit, acelaşi punct în spaţiu, în ciuda tuturor interdicţiilor şi 

anatemelor fizicii” (Ibidem: 515). E momentul critic în care devine limpede că „Je 

est un autre”, în care cei doi Rimbaud care l-au dominat, pe rând, pe poetul 

opţiunilor radicale, alegând totul sau nimic, „vizionarul” şi „exploratorul” se 

actualizează simultan, afirmându-se cu forţe egale, creând punctul de maximă 

tensiune atât de prielnic poeziei.  

Precum Rimbaud, nici Fondane „n-a vrut, cu obstinaţie, să pună capăt 

cancerului primordial ce-l rodea, contradicţia sa lăuntrică” (Ibidem: 462). De fapt, 

nici nu e vorba de „contradicţie logică decât pentru minţile mărginite; e vorba de 

altceva decât de un da sau de un nu logic: expresia unui real dinamic, devorat, 

îmbucătăţindu-se pe sine însuşi, încercând să ia cunoştinţă de sine, luând cunoştinţă 

de neputinţa sa, izbindu-se cu capul de zidurile de carne” (Ibidem: 515). Cea care 

instituie şi abuzează de „principiul contradicţiei” este tocmai raţiunea ce ia chipul 

Ideii simplificatoare, imuabile, uniformizatoare, care ucide în faşă orice tentativă 

poetică:  

Numesc Idee tot ce pretinde certitudinea unică, infailibilitatea, autoritatea, tot 

ce porunceşte şi constrânge, tot ce defineşte adevărul o dată pentru totdeauna, 

adevărul unic, imuabil, interzice îndoiala, căutarea, abţinerea, supune excepţiile 

majorităţii, face ca anormalul să fie judecat de normal, individul de mulţime, reduce 

realul viu, dinamic la o formulă moartă, încremenită şi uzează, abuzează de principiul 

contradicţiei (Ibidem: 532). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Benjamin Fondane şi poetica abisului: refuzul sintezei 

153 

Poezia este pentru Fondane tocmai expresia vie, paradoxală, a acestui real 

dinamic, proteic, care înglobează elemente contradictorii pentru raţiune, însă 

complementare în fluxul existenţei. „Dualismul psihic” descoperit de Fondane în 

structura de adâncime a personalităţii lui Rimbaud – „o antinomie ireductibilă a 

două elemente violent contradictorii” (Ibidem: 555) – se dovedeşte mai degrabă 

dualitudine în sens wunenburgerian, întrucât cele două impulsuri nu se anihilează 

unul pe celălalt, nu tind a se reduce reciproc şi nici a se împăca într-o sinteză 

unificatoare. Fondane respinge făţiş soluţia facilă a dialecticii hegeliene, optând 

pentru o permanentizare a crizei din care se naşte miracolul poeziei:  

Nu e vorba să-i justific contradicţiile, să i le rezolv cu ajutorul unei „negări a 

negaţiei”, al unei sinteze plăsmuite de dialectica hegeliană, ci dimpotrivă să nu le 

rezolv, să subliniez imposibilitatea unei concilieri, să constat că Gândirea nu e un 

proces dialectic mergând cu necesitate de la Inferior la Superior până la punctul mort 

unde, automat, antinomiile îi dispar, ci o activitate absolut incapabilă să ne ofere cea 

mai măruntă soluţie, a cărei existenţă însăşi este negarea oricărei libertăţi, singurul 

obstacol în calea miracolului (Ibidem). 

Benjamin Fondane propune ca alternativă la soluţia hegeliană a sintezei ca 

„negare a negaţiei” o „dublă afirmaţie” în spiritul terţului inclus: „Să acceptăm 

deliberat cei doi termeni, dubla afirmaţie că un lucru e şi alb şi negru în acelaşi 

timp” (Ibidem). Chiar dacă din perspectiva restrânsă a logicii clasice această 

simultaneitate presupune plonjarea într-o „curată absurditate” (Ibidem), Benjamin 

Fondane îşi asumă această transgresare a raţionalului, cu luciditatea că „în acest 

ghem de contradicţii care e lumea, tocmai poziţia rea, vie, iraţională este cea bună” 

(Ibidem: 554). Viziunea fondaniană se întâlneşte, transtemporal, cu cea a lui Edgar 

Morin, pentru care „omul, «ghem de contradicţii», este cu adevărat un animal crizic: 

acest ghem de contradicţii este, în acelaşi timp, sursă a eşecurilor, a reuşitelor, a 

invenţiilor şi, de asemenea, a nevrozei sale fundamentale” (Morin 1999: 150-151), 

confruntat cu o dilemă decisivă, având de ales între a transforma criza ce îl 

stăpâneşte într-o „sursă de regresiune”, rezumându-se la o „soluţie dincoace de 

contradicţii”, simplificatoare ori, dimpotrivă, într-o „sursă de progres”, ce depăşeşte 

„contradicţiile sau double-binds-urile” sporind complexitatea realităţii (Ibidem). 

Într-o formă sau alta, acestea sunt şi alternativele nuanţate de Benjamin Fondane în 

teoretizările sale, opţiunea lui ocolind de fiecare dată conflictul paralizant, 

îndreptându-se ferm spre potenţarea contradicţiei vii, a tensiunii fecunde. 

4. „Sângele real” şi „sângele intelectual” 

O nouă treaptă în constituirea poeticii fondaniene se coagulează odată cu Falsul 

tratat de estetică, prin care Benjamin Fondane lansează o provocatoare acuză la adresa 
poeţilor şi poeticienilor ce se erijează în procurori inflexibili care, în numele unui 

concept vag precum „Spiritul”, intentează „marea traducere în justiţie a poeziei” 
(Fundoianu 1980: 593). Ca orice proces, divergenţa implică două poziţii 

ireconciliabile: „divorţul” dintre mit şi raţiune, dintre existenţă şi intelect, dintre 
senzorial şi mental, dintre realul clocotitor, proteic, tulburător şi spiritul critic 

ordonator, simplificator, liniştitor. Benjamin Fondane decelează din panoplia 
ipostazelor acestei înfruntări bimilenare dintre sensibil şi inteligibil două metafore 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina DINCĂ 

154 

sugestive: „sângele real” şi „sângele intelectual” (Ibidem: 594) îşi reclamă deopotrivă 
supremaţia, infuzând spaţiul vital al poeziei. „Criza de realitate” a poeziei, semnalată 

de Benjamin Fondane, este expresia sufocării realului de către tendinţele 
intelectualizante care încearcă să explice ceea ce nu poate fi explicat, miracolul 

inefabil al poeziei. Balanţa se arată dezechilibrată: „gândirea discursivă” tinde să 
sufoce „gândirea participativă la real”, „dictatura raţiunii” îi anulează iraţionalului 

orice drept la replică, „sângele intelectual” diluează esenţele tari ale realului, 

convertind poezia în filosofie, într-un şirag de concepte inaderente la fluxul vital. 
Benjamin Fondane semnalează impasul unei direcţii „schizofrenice” 

(Ibidem: 610) a poeticii moderne, care duce analiza la ultimele consecinţe, reducând 
obiectul studiat la o probă de microscop, uitând că poezia este mult mai mult decât 

suma elementelor sale componente. Forţa „dizolvantă” a ceea ce Fondane numeşte 
„climatul critic” în care se naşte floarea de seră a poeziei moderne aboleşte 

spontaneitatea inerentă oricărei creaţii autentice, dovedind o acută „inadaptare la 
real” (Ibidem: 603-605). Astfel, arta degenerează în artificiu, poezia participativă la 

real se converteşte într-un surogat autoreflexiv, ce se învârteşte în gol, într-un cerc 
vicios, într-o poezie care „gândeşte, se gândeşte pe sine, şi gândeşte că se gândeşte” 

(Ibidem: 625). Reproşurile lui Fondane au drept ţintă poeţii care dublează creaţia 
artistică prin arte poetice explicite, care îşi construiesc reţete, programe, tipare pe 

care să le urmeze, care mizează pe un meşteşug învăţat pas cu pas, neglijând 
imprevizibilul, spontaneitatea, efervescenţa inspiraţiei. Pentru Fondane, frumuseţea 

nu este o formulă inteligibilă, ci, în termenii lui Roger Caillois, „ceva eterogen şi 
contradictoriu” (apud ibidem: 618), care scapă sforţărilor raţiunii de a o capta într-o 

definiţie, de a o prinde într-un concept.  

Dacă „poetul lucrează împotriva poeziei”, acesteia nu îi rămâne altă cale de a 
se afirma decât subversiv, printr-un subterfugiu prin care, la rândul ei, ajunge „să 

lucreze împotriva poetului” (Ibidem: 599). Poezia autentică sparge pojghiţa 
prejudecăţilor poetului, înfiripându-se „dintr-o poziţie conflictuală”, realizându-se 

„în pofida intenţiilor ce i-au prezidat concepţia” (Ibidem). Dacă teoria îşi revendică 
„scara principală” a edificiului construit cu migală de poeţii moderni, „ascensorul de 

serviciu le va aduce pe ascuns şi ruşinos ghionturile vitale impure şi grosolana felie 
de viaţă de care actul poetic nu s-ar putea lipsi” (Ibidem: 605). Benjamin Fondane 

accentuează criza declanşată de această „conştiinţă ruşinoasă a poetului”, care ar 
putea degenera într-o paralizie afectivă, cu toate că, pe de altă parte, conflictul poate 

deveni unul prielnic poeziei: „Conflictul, tensiunea, iată ceva mai adevărat decât 
falsa unitate, decât falsa pace a cunoaşterii” (Ibidem: 683). Aşadar „ecranul opac al 

raţionalităţii” (Ibidem: 662) ce se interpune între poezie şi real poate fie să blocheze 
actul creator, fie să incite la transgresare, la o dedublare a poetului, precum cea 

descoperită de Fondane mai întâi în cazul lui Rimbaud, pentru ca mai apoi, într-o 
formulă similară, să fie regăsită şi în structura „duplicitară” a lui Baudelaire. 

5. Baudelaire – „sălbaticul” şi „omul de lume” 

Pentru Benjamin Fondane, Charles Baudelaire şi Arthur Rimbaud ilustrează 

aceeaşi structură bipolară, de tipul unui Ianus bifrons scindat între creaţia artistică şi 

cea critică, între exploziile inspiraţiei şi imploziile teoretice, între pulsaţiile 

„sângelui real” şi perfuziile „sângelui intelectual”. Dacă vizionarul şi exploratorul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Benjamin Fondane şi poetica abisului: refuzul sintezei 

155 

coexistă într-o tensiune extremă în Un anotimp în Infern, un conflict de o intensitate 

similară dinamizează creaţia baudelairiană, născută prin conlucrarea „sălbaticului” 

cu „omul de lume” (Fondane 2013: 130), a celui care descoperă valenţele estetice 

ale urâtului în Florilor răului cu dandy-ul impecabil, adorator neţărmurit al 

frumosului. Naturalul şi artificialul, genuinul şi falsitatea sunt asumate deopotrivă de 

Baudelaire, fascinat de ambele măşti din textul invocat şi de Fondane în 

demonstraţia sa, Jucăria săracului, care aduce faţă în faţă doi copii ce întruchipează 

cele două extreme: gingaşul pui de dandy, odrasla bogată a „omului de lume”, cu 

păpuşa sa minunată, dichisită după toate regulile artei, şi micul „sălbatic”, pricăjitul 

şi murdarul puşti paria care poartă în cutia sa un şobolan viu. Jucăria aurită, însă 

moartă a primului păleşte în faţa teribilei jucării a celuilalt, desprinsă „din viaţa 

însăşi”, şobolanul viu, cu toată hidoşenia sa, exercită o fascinaţie irezistibilă, care 

anulează bariera ce îi separă pe cei doi copii, grilajul ce desparte cele două lumi 

antagoniste. Frumosul şi urâtul se „înfrăţesc”, precum cei doi copii care se oglindesc 

unul în celălalt, iar Benjamin Fondane descoperă în cele două ipostaze 

complementare două chipuri ale lui Baudelaire însuşi, teoreticianul, omul de lume, 

suzeranul frumosului şi poetul, sălbaticul, esteticianul urâtului: „Cât de teribilă este 

această jucărie! De multe ori, de-a lungul vieţii sale, spiritul său critic probabil că a 

privit cu aceeaşi fascinaţie poemele create de celălalt, poetul, visătorul, 

puştanul-paria” (Ibidem: 165).  

Dubletul sălbaticul – omul de lume este corelat de Benjamin Fondane cu alte 

cupluri antagoniste ce se pliază pe structura duală a lui Baudelaire. Poezia ca 

„explozie” vitală şi meşteşugul ce dă formă unor „versuri simetrice şi pătrate” 

ilustrează diada inspiraţie – teorie, în care Fondane descoperă un „conflict anihilant 

care blochează activitatea artistică, şi nu «dublul» dătător de viaţă, conflictul 

existenţial beţie – graţie, arbitrar – măsură care se afirmă reciproc fără a se nega” 

(Ibidem: 124). Benjamin Fondane reia cu acest prilej o delimitare nietzscheană 

amintită încă din Rimbaud golanul, cea dintre „tipul apolinic”, care sublimează în 

artă energiile dionisiace, şi cel „socratic”, care nu le mai deturnează, ci le suprimă 

sub presiunea raţiunii dizolvante (Fundoianu 1980: 511). Dubletul dionisiac – 

apolinic este pentru Benjamin Fondane „un conflict de tendinţe contrarii, dar 

raportate una la cealaltă; fiind reciproce, funcţionând la niveluri variabile şi de 

intensitate inegală, dar păstrând conflictul deschis; acest «dublu» este imanent 

operei de artă şi, poate, oricărei activităţi inteligente” (Fondane 2013: 133). Cei doi 

termeni se completează într-o tensiune vie, fără a se anihila reciproc, fără ca vreunul 

dintre ei să îl anuleze pe celălalt într-o „falsă unitate”, într-o sinteză ce ar detensiona 

conflictul. Cu totul altfel se întrevăd raporturile dintr-un dublet de „tip socratic”, în 

care „conflictul viu, al cărui locaş era fiinţa şi ai cărei termeni opuşi îi sporeau 

mobilitatea”, degenerează într-un „război ucigaş, total”, în care cei „doi termeni se 

blochează fără a reuşi să creeze o mişcare, o osmoză, o simfonie” (Ibidem: 134). 

Exemplele alese de Benjamin Fondane sunt grăitoare în acest sens: „conflictul viu” 

ce se naşte în interiorul sacrului, între cei doi poli ai săi, purul şi impurul, implică o 

continuă pendulare între cele două extreme; în schimb, sacrul are un singur antonim, 

profanul, „mijlocul” care destabilizează echilibrul pur – impur, absolutizându-l pe 

primul şi înfierându-l pe celălalt:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irina DINCĂ 

156 

De-a lungul istoriei artei, gândirea teoretică, neputând să suprime conflictul 

artistic, s-a străduit să sape între cei doi termeni ai săi o prăpastie ireparabilă; şi, 

pentru asta, s-a substituit unuia dintre ei şi s-a dat drept virtutea de măsură, de 

desăvârşire, proclamându-se drept formă, vers simetric şi pătrat etc., drept unică 

dimensiune posibilă a artei (Ibidem). 

Diferenţa dintre „conflictul viu” care permanentizează tensiunea şi abolirea ei 

într-o „falsă unitate” îşi are rădăcinile în două viziuni opuse, prima deschisă spre tot 

ceea ce implică excesivul, absolutul, profunzimea, cealaltă rămânând în zona de 

confort şi siguranţă a lui aurea mediocritas, cu grila sa valorică implicită: ordine, 

limpezime, rigoare. Pentru cumintele spirit francez, în descendenţa celui 

pitagorician, „Infinitul (apeiron) e Greşeala”, fiind reversul „căii de mijloc, măsurii, 

desăvârşitului”, inerente binelui, adevărului şi frumosului, prin care el devine 

sinonimul unei triade de „termeni la prima vedere eterogeni: impietatea, răul, 

urâţenia” (Ibidem: 77-78). Infinitul „reprezintă cele două extreme între care se 

situează echilibrul”, Fondane descoperind raporturile subtile ce se stabilesc între 

„simţul infinitului în metafizică, cel al excesivului, al lipsei de măsură în etică şi cel 

al profunzimii în artă” (Ibidem), toate corelate într-un alt model de poeticitate, aşezat 

sub semnul abisului. Dacă spiritul francez rezonează cu „estetica lucrului mediu”, 

Benjamin Fondane configurează o poetică a abisului, care instituie o „poezie care 

vrea omul întreg, cu cele două extreme ale sale, şi nu doar cu «mijlocul»” (Ibidem: 

82-84), precum şi o artă nutrită din energii contradictorii, incontrolabile şi, în 

consecinţă, înspăimântătoare pentru simţul comun. Conceptul de gouffre este 

împrumutat de Fondane de la Baudelaire, care susţine că „beţia artei este mai în 

stare decât oricare alta să arunce un văl peste spaimele Abisului” (apud ibidem: 98). 

Benjamin Fondane respinge însă înţelegerea artei drept paravan pentru teribilele 

profunzimi abisale şi în locul limpezimii superficiale ce ocultează tenebrele abisului 

urmăreşte poezia care recunoaşte că în spatele Muzei se ascunde Pythia şi 

îndrăzneşte să exploreze adâncimile insondabile ale existenţei în plenitudinea ei 

terifiantă.  

Abisul devine pentru Benjamin Fondane sinonimul contradicţiei (Ibidem: 

506) care transgresează categoriile logicului, metaforă revelatorie a conflictului viu, 

care întreţine tensiunea prielnică oricărei poezii autentice. Abisul devine 

argumentul-cheie în pledoaria lui Benjamin Fondane că e o greşeală tocmai faptul că 

„Infinitul e greşeala” şi punctul nodal într-o poetică în răspăr cu orice estetică a căii 

de mijloc, a sintezei, a „falsei unităţi”. Abisul este, pentru Benjamin Fondane, 

„corola de minuni a lumii”, prin care se păstrează intangibil „necunoscutul ca 

necunoscut”, întrucât „fiecare petec smuls necunoscutului şi redat luminii îndoliază 

poezia” (Fundoianu 1980: 620). 

Bibliografie 

Bachelard 1986: Gaston Bachelard, Dialectica spiritului ştiinţific modern, vol. I, traducere, 

studiu introductiv şi note de Vasile Tonoiu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică. 

Blaga 2003: Lucian Blaga, Trilogia cunoaşterii, vol. I. Eonul dogmatic, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Benjamin Fondane şi poetica abisului: refuzul sintezei 

157 

Braga 1998: Corin Braga, Lucian Blaga. Geneza lumilor imaginare, Iaşi, Editura Institutul 

European. 

Fondane 2000: Benjamin Fondane, Fiinţa şi cunoaşterea – încercare asupra lui Lupaşcu, 

prefaţă de Michael Finkenthal, traducere, note şi postfaţă de Vasile Sporici, Iaşi, 

Editura Fundaţiei „Ştefan Lupaşcu”. 

Fondane 2013: Benjamin Fondane, Opere IV. Baudelaire şi experienţa abisului, traducere 

din limba franceză de Ion Pop şi Ioan Pop-Curşeu, ediţie critică de Ion Pop, Ioan 

Pop-Curşeu şi Mircea Martin, studiu introductiv şi sinopsis al receptării de Mircea 

Martin, prefaţă de Monique Jutrin, postfeţe de Ioan Pop-Curşeu şi Dominique Guedj, 

Bucureşti, Editura Art.  

Fundoianu 1980: B. Fundoianu, Imagini şi cărţi, ediţie îngrijită de Vasile Teodorescu, studiu 

introductiv de Mircea Martin, traducere de Sorin Mărculescu, Bucureşti, Editura 

Minerva. 

Lupaşcu 2000: Ştefan Lupaşcu, Principiul antagonismului şi logica energiei, traducere de 

Vasile Sporici, Iaşi, Editura Fundaţiei „Ştefan Lupaşcu”. 

Morin 1999: Edgar Morin, Paradigma pierdută: natura umană, traducere de Iulian Popescu, 

Iaşi, Editura Universităţii „Al.I. Cuza”. 

Nicolescu 2009: Basarab Nicolescu, Ce este realitatea? Reflecţii în jurul operei lui Stéphane 

Lupasco, traducere de Simona Modreanu, Iaşi, Editura Junimea. 

Petrescu 2003: Ioana Em. Petrescu, Modernism/Postmodernism. O ipoteză, ediţie îngrijită, 

studiu introductiv şi postfaţă de Ioana Bot, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de 

Ştiinţă. 

Wunenburger 2005: Jean-Jacques Wunenburger, Raţiunea contradictorie – filosofia şi 

ştiinţele moderne: gândirea complexităţii, traducere de Dorin Ciontescu-Samfireag şi 

Laurenţiu Ciontescu-Samfireag, Bucureşti, Editura Paideia. 

Benjamin Fondane and the Poetics of the Abyss: 

the Refusal of the Synthesis  

This paper will focus on the way the poetics of Benjamin Fondane is configured in 

spite of his refusal to accept a unitary definition of poetry. In his theoretical approach, in his 

polemical forewords, and especially in his essays Rimbaud le Voyou, Faux Traité 

d’Esthétique and Baudelaire et l’expérience du gouffre, Benjamin Fondane sharpens the 

contradictions between poetry and poetics, between reality and knowledge, between the 

unexplainable miracle of life and the aseptic critical spirit, between the abyss of the 

Unknown and the limitations of the poetical expression. The harsh reproach formulated by 

Benjamin Fondane touches the core of the crisis of modernity: the “ashamed poetical 

conscience” tries to reduce poetry to a balanced rational discourse deprived of extreme 

emotions, reducing the tragic tension between rationality and irrationality to a “false unity”. 

On the contrary, for Benjamin Fondane the paradoxical essence of poetry consists in being 

situated in this point of maximum tension above the abyss, refusing any synthesis. This 

transdisciplinary hermeneutical approach tries to enlighten the paradoxical vision of 

Benjamin Fondane’s poetics of the abyss from the perspective of the paradigm of the 

included middle developed from Stéphane Lupasco to Basarab Nicolescu. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:13:20 UTC)
BDD-A8054 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

