
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 61‒67. 

 

 

 

Un demers semiotic al grupului „Tel Quel”:  

practica textuală 
 

Simona-Andreea ŞOVA

 

 
 

Key-words: text, writing, function, sign, semiotics 

 

 
Pe urmele lui Roland Barthes, Julia Kristeva răstoarnă raportul 

semiologie-lingvistică propus de Saussure, considerând semiologia o parte a 
lingvisticii, de vreme ce se ocupă de marile unităţi semnificante ale discursului. Din 

perspectiva producerii de modele şi a producerii teoriei modelării pe care o 
reprezintă, fiind capabilă aşadar să se modeleze pe sine, semiologia îşi include teoria 

şi nu se poate realiza decât „ca o critică a semiologiei” (Kristeva 1969b: 29). Acest 
statut al semiologiei implică relaţia ei particulară cu celelalte ştiinţe (în mod deosebit 

cu lingvistica, matematica şi logica – de la care împrumută modelele) şi presupune 
introducerea unei terminologii noi şi subminarea celei existente, fapt ce permite 

înscrierea şi în epistemologie ca „spaţiu al agresivităţii şi subversiunii discursului 
ştiinţific în chiar interiorul acestui discurs” (Kristeva 1969b: 29). În condiţiile în 

care statismul şi anistorismul structuralismului sunt depăşite prin nefuncţionalitatea 

lor, semiotica pare singura aptă să construiască un model adecvat practicii poetice 
moderne. Semiotica literară se justifică prin chiar sarcina pe care şi-o atribuie: 

„găsirea unui formalism izomorf productivităţii literare gândindu-se pe ea însăşi” 
(Kristeva 1969c: 178). 

Aplicarea modelelor la o semiotică a limbajului poetic presupune o revizuire a 
concepţiei despre textul literar. Tocmai acest concept de text deschide semiotica 

(ştiinţă a semnificaţiei) spre semnificantă (termen introdus de Kristeva) şi permite 
articularea unei alte semiotici, a unei semanalize. Strâns legată de termenul 

„productivitate”, semnificaţia este definită de Kristeva ca 

activitate de diferenţiere, stratificare şi confruntare ce se practică în limbă şi 

depune pe linia subiectului-vorbitor un lanţ semnificant comunicativ şi gramatical 

structurat (Kristeva 1969c: 182). 

Discurs despre semnificaţie, semanaliza are în vedere producerea sistemelor 

semnificante în limbă (semiotica tindea să fie o teorie ştiinţifică a sistemelor 
semnificante) şi se înscrie ca spaţiu de pătrundere a ştiinţei în filosofie şi de analiză 

critică a demersului ştiinţific, permiţând articularea unei „gnoseologii materialiste, 
adică a unei teorii ştiinţifice a sistemelor semnificante în istorie şi în istorie ca sistem 

semnificant”(Kristeva 1969c: 188). 

                                                           
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Simona-Andreea ŞOVA 

62 

Noua ştiinţă „se construieşte ca o critică a sensului, a elementelor şi legilor 

sale – ca o semanaliză” (Kristeva 1969d: 191). Această reorganizare e consecinţa 

unei critici a cuvântului ca unitate purtătoare de sens, evidentă în trei încercări 

anterioare (Şcoala Fonologică de la Praga, J. Lacan şi Saussure – în Anagrame) şi a 

unei critici a matricei semnului. Dintr-o astfel de perspectivă, literele devin 

„suportul material” pe care fenotextul îl dă genotextului, altfel spus, „focalizarea 

procesului semnificant, punctul semnificant în care persistă reproducerea infinită” 

(Kristeva 1969b: 88). 

Această acţiune a semnificantului, numită „paragramatică” (Kristeva 1969b: 90), 

acest „semnificant-producându-se” defineşte paragramatismul drept punct plecând 

de la o funcţie semnificantă minimă concretizată de una sau mai multe litere 

considerate ca mărci distinctive. Astfel, cuvântul, fraza, semnul şi structura sunt 

transgresate de „semnificantul-producându-se” ce dispune (şi nu exprimă) o 

infinitate semnificantă în unităţi grafice sau fonice. Textul nu se mai constituie pe 

semn ce trimite la un referent sau un semnificat, ci are drept suport funcţia numerică 

a semnificantului. Noile unităţi textuale sunt, acum, „diferenţialul semnificant”, 

„complexele semnificante”, „formula” etc.; ele definesc textul şi opun logicii 

semnului o logică textuală. 

Depăşind conceptele clasice de „semn” şi „structură” şi ajungând într-un 

spaţiu al „infinităţii semnificante”, semanaliza propune înglobarea logicii semnului 

de către o logică textuală. Să nu înţelegem greşit: e vorba de o înglobare, nu o 

suprimare. Implicând modelul tabular şi reţeaua paragramatică ce organizează textul, 

logica textuală trebuie înţeleasă prin două aserţiuni: a) numai teoria ansamblurilor 

(textul funcţionează ca un cod infinit ordonat în care codurile – printre care şi cel al 

logicii lineare – nu sunt decât subansamblurile) permite formalizarea unei 

funcţionări în expansiune, cum e funcţionarea paragramelor; b) interdicţiile clasice 

sunt transgresate fără a fi suprimate („reuniune sau sinteză de-a lungul unei negaţii 

sau disjuncţii” – Neveu 2004: 247). Logica textuală permite trecerea prin înglobare 

de la „monologism” la „dialogism”, în sensul pe care Kristeva îl dă acestui termen 

preluat de la M. Bahtin. 

Avem de-a face cu un proces de interpretare generală căruia un domeniu ca 

limbajul nu-i putea scăpa. Orice concepţie despre text dintr-o perspectivă 

„individualistă” devine caducă. Se acordă atenţie problemei situării textului în raport 

cu limbajul care îl pune în practică, problemei specificităţii limbajului literar, a 

practicii din care e făcut textul faţă de alte practici ale limbajului. Statutul limbajului 

textului creează perspectiva unei teorii a limbajului. Opoziţia limbaj poetic/limbă 

cotidiană sau limbaj ştiinţific (studiată de Roman Jakobson) duce la perceperea 

limbajului poetic ca anormalitate, ca deviere. În acest sens, Tzvetan Todorov 

subliniază caracterul său subversiv, transgresiv, iar J. L. Houdebine propune 

răsturnarea perspectivei de specificitate într-o perspectivă de generalitate absolută, 

în care limbajul poetic nu e un subcod al codului, deviere faţă de acesta, ci explorare 

tot mai profundă a posibilităţilor de enunţare. Dintr-o atare perspectivă a 

specificităţii sale, limbajul poetic acoperă întregul câmp al limbajului, dar această 

perspectivă se dovedeşte neoperaţională pentru o teorie explicativă a condiţiilor de 

exercitare, de practicare a unei scriituri. Caracterul scriiturii ca practică (punere 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un demers semiotic al grupului ,,Tel Quel”: practica textuală 

63 

efectivă în practică a acestei „infinităţi potenţiale” – cum denumeşte Kristeva 

infinitatea codului) fixează poziţia centrală, nu marginală, a limbajului poetic în 

raport cu infinitatea codului pe care urmăreşte să o realizeze şi relaţia practică a 

limbajului poetic cu practica şi cu celelalte practici. 

Pentru semiologie, „literatura nu există. […] e o practică semiotică 

particulară” (Kristeva 1969c: 195) care face mai evidentă problema producerii de 

sens şi prezintă interes în măsura în care este considerată ireductibilă faţă de obiectul 

lingvisticii normative. Aşa se explică nevoia de a adopta termenul scriitură, când e 

vorba despre un text înţeles ca producere, pentru a-l diferenţia de conceptul de 

„literatură”. Literatura, spune Kristeva, „ne pare astăzi a fi chiar actul ce sesizează 

cum lucrează limba şi indică ceea ce are puterea, mâine, să transforme” (Kristeva 

1969a: 16). Ca practică în semnificant, literatura trebuie considerată nu numai în 

timp, ci şi „în spaţiu”, adică „în sensul şi funcţia sa […] la diferite niveluri de 

enunţare” (Sollers 1968: 47). 

Înţelegând prin „literatură” orice discurs al „civilizaţiei noastre fonetice”, 

această civilizaţie produce o noţiune şi obiectul său care intervine ca obiect de 

consum într-un circuit de schimb (real – autor – operă – public) şi nu observă o 

productivitate, scriitura, pentru a primi un efect, opera. La acest nivel de înţelegere a 

„literaturii” ca discurs substitutiv se situează receptarea consumării textului cu 

exigenţa sa de „verosimil”. Reducând „literatura” la una dintre dimensiunile sale 

(„rezultat consumat de către un subiect oarecare” – Kristeva 1969d: 218), consumul 

şi ştiinţa literară trec pe lângă productivitatea textuală, pentru a nu cunoaşte decât un 

obiect modelat după propriul model, propria programare socială şi istorică. Noţiunea 

de reflectare, după Houdebine, este legată de o logică „lineară”, opusă modelului 

tabular, şi ţine de o ideologie a literaturii şi artei în general, care consideră opera ca 

„operă”, ca pe un rezultat definitiv, reflectat, dar care nu e decât un reflectat şi care 

trimite la o cauză singulară – autorul, „geniul”, „inspiraţia” sa. Noţiunii de operă i se 

opune noţiunea de text, ce manifestă în textura sa procesul propriei produceri 

(scriituri) şi care nu se poate enunţa în termen de exprimare sau reflectare. Astfel, în 

concepţia de la „Tel Quel”, literatura nu e imitaţie, nu reprezintă viaţă, ci un mod de 

a gândi realitatea. 

Din cele de mai sus, rezultă că practica textuală nu poate fi asimilată 

conceptului de „literatură”. Elaborarea unei teorii plecând de la o practică a devenit 

cu putinţă datorită „textelor rupturii”, dar şi celor ce au anunţat-o sau au continuat-o. 

„Ruptura” e înscrisă la sfârşitul secolului al XIX-lea (Lautréamont, Mallarmé, Marx, 

Freud) şi permite înţelegerea scriiturii ca un obiect ce nu poate fi studiat pe altă cale 

„decât prin cea a scriiturii înseşi”. („Altfel spus, problematica specifică a scriiturii se 

degajă masiv din mit şi din reprezentare pentru a se gândi la literalitatea şi la spaţiul 

său” – primul articol al Programului din 1967.) 

Tocmai această practică a scriiturii se defineşte la nivelul Textului. Pentru 

Kristeva, textul e „scriitura în care semnificanţa se depune” (Kristeva 1969a: 15), un 

mod de funcţionare a limbajului, definit ca productivitate şi diferit de un uzaj 

comunicativ şi reprezentativ (reproductiv) al limbajului. Textul funcţionează ca un 

câmp transgresiv faţă de sistemul semnului. Mallarmé este primul poet care se 

situează în faţa realităţii ca în faţa unui text, şi nu ca în faţa unui spectacol, spune cu 

îndreptăţire Sollers. Iată de ce întrebarea nu este „Ce vrea asta să spună?”, pentru că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Simona-Andreea ŞOVA 

64 

asta „nu vrea să spună”, „asta se scrie” (Sollers 1968: 72). Situaţia textului ca text 

scris, nu vorbit e abordată şi de Houdebine, care subliniază faptul că între „scris” şi 

„vorbit” nu e un simplu raport de substituţie, ci e o diferenţă ce instituie spaţiul unei 

practici, practica textuală. 

Încercând să stabilească locul textului în mulţimea practicilor semnificante, 

legile funcţionării sale, rolul său istoric şi social, Kristeva consideră că textul are o 

dublă orientare: spre sistemul semnificant în care se produce (limba şi limbajul unei 

epoci şi societăţi precise), pe de o parte, şi spre procesul social în care participă ca 

discurs, pe de altă parte (Kristeva 1969a: 20). Înţelegem că rolul limbajului pe scena 

istorică este de a marca, practicându-le în materia limbii, „transformările realului 

istoric şi social” (Kristeva 1969a: 21).Textul oferă semioticii o problematică ce 

condensează în produs un dublu proces de producere şi transformare de sens, o 

semiotică încercând să formalizeze mai curând structurarea decât structura (dintr-o 

perspectivă marxistă, se pune accentul pe producerea sensului, şi nu pe schimbul de 

sens – comunicarea –, de care se va ocupa lingvistica structuralistă). Este ceea ce va 

încerca Kristeva pe textul Jehan de Saintré al lui Antoine de la Sale cu ajutorul 

analizei transformaţionale (pe baza modelului generativ şi modificărilor sale prin 

modelul lui Sebastian K. Saumjan), din care face un model transformaţional 

aplicativ. Se întrevede posibilitatea unei ştiinţe a textului având în vedere 

posibilitatea semioticii ca ştiinţă, dar această perspectivă este încă departe: 

Într-adevăr, textul e în mod precis ceea ce nu poate fi gândit printr-un întreg 

sistem conceptual care fondează inteligenţa actuală, căci e chiar textul cel ce-i 

desenează limitele (Kristeva 1969a: 21). 

Însă datorită textului, semiotica va fi mereu obligată să se reinventeze: 

Textul confruntă semiotica cu o funcţionare ce se plasează în afara logicii 

aristotelice, necesitând construcţia unei alte logici şi împingând astfel până la exces 

discursul ştiinţei, obligat în consecinţă să cedeze sau să se reinventeze (Kristeva 

1969a: 22). 

Astfel, dezvoltând opoziţia logică a semnului – logică textuală, se profilează 

modelul tabular, scriitura textuală, „reţeaua” în opoziţie cu scriitura non-textuală, 

lineară, univocă. Textul nu poate fi conceput în funcţie de o logică lineară ce îşi 

găseşte expresia estetică în ideologia textului ca reflectare. Textul literar se prezintă 

ca un sistem de conexiuni multiple descris ca o structură de reţele paragramatice, în 

care diverse tipuri de conexiuni nu prezintă nicio diferenţă de natură sau ierarhie 

(„Sunt toate o expansiune a funcţiei ce organizează textul” – Kristeva 1969c: 195), 

iar funcţia este specifică fiecărei scriituri. Modelul tabular de o mare complexitate 

(se prezintă cu două grame parţiale: textul ca scriitură – grame scripturale – şi textul 

ca lectură – grame lecturale, divizate, la rândul lor, în subgrame etc.) apare ca un 

sistem cu niveluri multiple, diferite din punct de vedere ideologic, semantic, fonetic 

etc., ce trebuie citite în raporturile sau conexiunile ce unesc şi/sau opun nivelurile 

între ele. 

Definiţia textului se elucidează cu ajutorul termenului productivitate. Aceasta 

înseamnă că textul „face din limbă o activitate”, întorcându-se la ceea ce o precedă. 

Numai în sensul productivităţii textul devine text. Orice text „literar” poate fi 

considerat ca productivitate pe baza modelului tabular de elaborare al limbajului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un demers semiotic al grupului ,,Tel Quel”: practica textuală 

65 

textual pornind de la generalizarea modelului anagramei saussuriene în paragramă, 

în care sensul nu este exprimat, ci se face, cu atât mai mult unele texte de la sfârşitul 

secolului al XIX-lea (Joyce, Mallarmé, Lautréamont), care în înseşi structurile lor 

sunt gândite ca producere ireductibilă la reprezentare.  

O semiologie a producerii trebuie să abordeze aceste texte 

elaborate pe şi plecând de la aceste texte moderne; modelele semiotice astfel 

produse se întorc spre textul social – spre practicile sociale din care „literatura” nu 

este decât o variantă nevalorizată – pentru a le gândi ca tot atâtea transformări – 

produceri în sens (Kristeva 1968: 299). 

E evident faptul că textul devine operator de sens, dar statutul sensului, spune 

Houdebine, nefiind nici „originea”, nici „sfârşitul” textului, se poate clasifica doar în 

procesul producerii textuale. Faptul că textul e o productivitate, adaugă Kristeva, 

înseamnă că „raportul său cu limba în care se situează este redistributiv” (Kristeva 

1968: 300) şi că este o permutare de texte, o intertextualitate. 

Având o astfel de perspectivă asupra textului, problema esenţială nu este 

aceea a „scriitorului” şi a „operei”, ci a scriiturii şi lecturii. „Nu suntem nimic 

altceva în ultimă analiză decât sistemul nostru scriitură/lectură, şi asta într-o 

manieră concretă, practică” (Sollers 1968: 64), iar a scrie (plecând de la ruptura 

marcată la sfârşitul secolului al XIX-lea) nu mai înseamnă activitatea de a povesti, a 

exprima, a imagina, ci o experienţă „abruptă” ce nu se reduce la trasarea unor 

cuvinte, ci răstoarnă perspectiva lumii. „A gândi înseamnă a scrie fără accesorii”, 

spusese Mallarmé propunând, în locul literaturii reprezentative, „o scriitură ce se va 

situa de aceeaşi parte cu lumea, în măsura în care lumea este o scriitură” (Sollers 

1968: 79). Scriitura nu este un canal de transmitere a literaturii, ci literatura însăşi. 

Textul înglobează logica lineară, iar în virtutea acestei constatări, textul nu 

elimină axele specifice de utilizare a limbajului (subiect – destinatar/destinatar şi 

semnificant/semnificat), ci aceste relaţii operează în funcţie de „un mod de 

organizare variabil” a cărui organizare e dublu determinată. Pe de o parte, de 

tensiunea scriitură-text, ce presupune că fiecare text se realizează pornind de la o 

tensiune fundamentală, constituită prin mişcarea nesfârşită a scriiturii închise în 

limitele forţate ale textului, înscriindu-se în ele (J. L. Baudry se ocupă de textul ca 

„fragment”), iar pe de altă parte, de textul ca dublă scriitură-lectură, exprimată prin 

relaţia ce leagă textul de celelalte texte al căror ecou textul este. Este vorba de ceea 

ce se petrece în seria literară, precum şi în articularea acesteia cu celelalte serii 

(sociale, istorice etc.). În aceste condiţii, intertextualitatea, înţeleasă ca „interacţiune 

textuală – care se produce în interiorul unui singur text” (Kristeva 1968: 301) va fi 

indicele modului în care un text citeşte istoria şi se inserează în ea şi va determina 

caracteristica majoră (socială, istorică, estetică) a unei structuri textuale. În acest 

sens, ideologemul este funcţia intertextuală care poate fi citită „materializată” la 

diferitele niveluri ale structurii fiecărui text, surprinzând în acelaşi timp 

„transformarea enunţurilor (la care textul este ireductibil) într-un tot (textul), precum 

şi inserţiile acestuia cu textul istoric şi social” (Kristeva 1968: 305). 

Ca act semiotic particular, o teorie a lecturii arată astfel: lectura este mai mult 

decât un instrument pentru elaborarea unei teorii, iar rolul său nu este doar acela de a 

valida teoria. Cititorul este obligat la o activitate intensă de combinare, la o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Simona-Andreea ŞOVA 

66 

participare activă la actul poetic. El nu trebuie să se lase în voia reprezentărilor, ci să 

aibă acces direct la limbajul textului, „trebuie să înţeleagă ceea ce citeşte este el” 

(Sollers 1968: 86). Reapare, astfel, problema acelui savoir-lire ce trebuie rezolvată 

printr-o depăşire a unei mentalităţi: imposibilitatea de „a citi ceea ce este scris”, de a 

gândi altfel decât în termen de „produse” ori „personaje”, astfel încât raportul 

scriiturii cu lectura este împins până la o limită în care pare să se redubleze, să se 

răstoarne. 

Nu putem ignora, recitind cele de mai sus, conceptul de carte ca spaţiu al unei 

duble mişcări: suprimarea autorului care abandonează cuvântul pentru scriitură şi 

constituirea lectorului. Cartea presupune depăşirea volumului în favoarea unui 

spaţiu nou (intertextual), unde cărţile se citesc, se clarifică şi se scriu unele pe altele, 

dând naştere unui text real, ce ar fi „explicaţia permanentă a lumii” („Cartea ar fi cu 

adevărat Cartea – ceea ce ne livrează totul” – Sollers 1968: 86). 

Noutatea evidentă a practicii teoretice materialiste a scriiturii şi a practicii 

textuale, precum şi fundamentarea acestora pe ceea ce s-a numit „ruptura” (textuală – 

prin Lautréamont, Mallarmé – şi în gândire – prin Marx) au amânat o vreme luările 

de poziţie la adresa concepţiei de la „Tel Quel”. Depăşind momentul de consternare, 

au apărut apoi o serie de comentarii, adevărate rechizitorii privind unele contradicţii 

şi inconsecvenţe la membrii grupului: dogmatismul autoritar, jocul cu conceptele, 

graba teoretică şi politică ce a împiedicat constituirea unei epistemologii a scriiturii, 

explorarea textelor literare-limită, lărgirea excesivă a cadrului analitic etc. E 

interesant de observat că unele acuzaţii au venit chiar din interiorul grupului, 

desigur, din „linia de stânga”. Tot atât de interesant, şi paradoxal, e că membrii 

marcanţi ai grupului n-au considerat necesar să răspundă celor mai multe dintre 

acuzaţii, situaţie care ar fi generat o dezbatere cu multe consecinţe asupra teoriei şi 

practicii textuale. Şi nu numai. 

Ce rămâne? Teoria şi practica textuală iniţiate de „Tel Quel” s-au dovedit a fi, 

pentru ce a urmat, un orizont deschis ce a pus sub semnul întrebării valoarea de 

cunoaştere a concepţiei clasice de „literatură” şi care a putut fi interpretată, prin 

urmare, în funcţie de sistemul în care ne plasăm. Parafrazând o idee a lui Ivan 

Fonagy, am putea afirma că o literatură e cu atât mai deschisă lumii cu cât păstrează 

dominantele specificităţii ei poetice. Iar această specificitate – nu prin efect 

referenţial, ci prin proprietatea literaturii de a se face sensibilă pe sine şi lumea în 

acelaşi timp – este cu înverşunare căutată prin demersul semiotic al grupului de la 

„Tel Quel”, prin ceea ce membrii acestuia au încercat să definească drept text, 

scriitură textuală, producere, scriitură/lectură, ce înglobează şi se scrie pe sine, 

dimensiune reflexivă a limbajului etc. Fie şi în virtutea ideii, încă vehiculate în 

mediile lingvistice şi filosofice, că istoria gândirii este istoria limbajului. 

Bibliografie 

Kristeva 1969a: Julia Kristeva, Le Texte et sa science, în Sèméiôtikè: Recherches pour une 

semanalyse, Paris, Seuil, 7-26. 

Kristeva 1969b: Julia Kristeva, La Sémiotique, science critique et/ou critique de la science, 

în Sèméiôtikè: Recherches pour une semanalyse, Paris, Seuil, 27-42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un demers semiotic al grupului ,,Tel Quel”: practica textuală 

67 

Kristeva 1969c: Julia Kristeva, Pour une sémiologie des paragrammes, în Sèméiôtikè: 

Recherches pour une semanalyse, Paris, Seuil, 174-207. 

Kristeva 1969d: Julia Kristeva, La productivité dite texte, în Sèméiôtikè: Recherches pour 

une semanalyse, Paris, Seuil, 208-245. 

Kristeva 1968: Julia Kristeva, Problèmes de la structuration du texte, în Tel Quel: Théorie 

d’ensemble, Paris, Seuil, 297-316. 

Neveu 2004: Franck Neveu, Dictionnaire des sciences du langage, Paris, Armand Colin. 

Sollers 1968: Phillipe Sollers, L’écriture et l’expérience des limites, Paris, Seuil. 

A Semiotic Undertaking of the “Tel Quel” Group: Textual Practice 

The first article of the program elaborated in 1967 by the group of studies and 

theoretical reflections formed around the “Tel Quel” magazine (founded in 1960 and 

managed by Philippe Sollers) proclaims that “a general theory, thought starting with the 

practice of writing, needs to be developed”. The famous group whose undertaking had been 

announced, in a way, by the poetical theories of the Russian formalists – the first who 

refused to explain the text through external causes, aims to realize a functional assembly that 

would reunite the theory and practice, a theoretical practice and a theory in practice, 

approaching significant practices as specific labor, operation which has taken place at “Tel 

Quel” ever since 1963. Our paper “re-reads” and synthetizes, by reinterpreting them, the 

coordinates of the semiotic undertaking from “Tel Quel”, for which the study of literature as a 

significant practice “that produces sense and subject” constitutes the central field of semiotics. 

However, in this case it is a semiotics that became semanalysis (in the conception of J. 

Kristeva), that is, a constitutive part of a semiotic undertaking, which, in the opinion of the 

same author, must bring forward the issue of the critical examination of the notion of sign. 

We will notice that the theory of textual practice sits at “Tel Quel” on a solid textual practice 

marked by the constitution of literature as text, together with the acceptance of the autonomy 

of the text. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:37 UTC)
BDD-A8046 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

