
Philologica Jassyensia, An II, Nr. 2, 2006, p. 169-175 

 
 
 

J.R.R. Tolkien: puterea Fanteziei 
 

Mihaela CERNĂUŢI-GORODEŢCHI 
 

În vremuri dez-încântate, în care războaiele ajunse la dimensiuni planetare, 
interesul aproape exclusiv pentru strălucirea rece a raţionamentului pur – eliberat de 
„mofturi sentimental(ist)e” – şi iureşul tehnologiilor tot mai spectaculos performante par 
să fi împins în desuetudine ori să fi desfiinţat bucuria „simplă” a închipuirii unor lumi de 
poveste, un charismatic (şi foarte aşezat) magistru oxfordian se dedă (tacticos şi fără 
remuşcări) „viciului fantazării” – aceasta, desigur, în timpul său liber de obligaţii 
profesionale şi familiale (de care, de altfel, se achită nu doar conştiincios, ci şi cu reală 
dăruire). Profesorul cu pricina scrie poveşti pentru că simte nevoia s-o facă; le scrie la 
început pentru sine, apoi (şi) pentru copiii lui. Într-un moment fast, decide să-şi publice 
una dintre poveşti: Hobbitul. Aşa începe cariera de scriitor a lui John Ronald Reuel 
Tolkien. Recunoaşterea la scară („doar”) naţională de care se bucură el vreme de un 
deceniu şi mai bine (înainte de a deveni faimos în toată lumea) îi este plăcută, 
confortabilă – şi-l inspiră să viseze acum la recuperarea şi revalorizarea cu sistem a 
potenţialului spiritual pe care îl au tradiţiile şi mythos-ul din spaţiul britanic, dar şi 
din alte spaţii cultural-geografice (din spaţiul nordic şi din cel germanic, mai ales).  

Deviza făuririi „unei noi mitologii pentru Anglia”, care i se atribuie deseori lui 
Tolkien, este, în realitate, un construct ulterior (cu efect retroactiv) al criticii (ori, mai 
degrabă, al fanilor înflăcăraţi), căci la nivel de intenţie auctorială nu există, chiar dacă 
legendarium-ul despre Ţinutul de Mijloc dăruieşte scepticilor cetăţeni ai veacului al XX-lea 
o lume alternativă vie, captivantă. Tolkien se fereşte de păcatul superbiei: fără a nutri 
planuri şi ambiţii faraonice, el urmăreşte constant un program indelebil marcat de common 
sense; ceea ce-şi propune să facă (şi împlineşte, pare-se, cu asupra de măsură!) este 
ca, în limita posibilităţilor de care dispune, să (re)deschidă, în beneficiul 
compatrioţilor săi (familia-i extinsă!) o zare (uitată – şi nemaisperată) a credinţei 
autentice în bine, adevăr şi frumos.  

Vasta operă tolkieniană creşte natural, luxuriant şi destul de haotic, vreme de 
câteva decenii. Ideea de organizare, de disciplinare a corpusului (literalmente uriaş) de 
scrieri mai degrabă disparate, este relativ târzie, iar procesul (complex, migălos şi adesea 
problematic) de punere în faptă a acestei idei este asumat de Tolkien cu o hotărâre şi cu 
un entuziasm în mare parte datorate fiului său Christopher, care îl susţine fără rezerve şi 
care trudeşte efectiv la sistematizarea manuscriselor. Pentru ca poveştile diferite să se 
lege între ele şi să formeze un tot armonios, omogen, coerent, sunt operate multiple şi 
laborioase modificări. Cum e şi firesc (întrucât reţeaua alcătuită de numeroasele şi sinuoasele 
fire narative este şi întinsă, şi foarte deasă), se întâmplă ca nu toate „joncţiunile” să fie fără 
cusur, se întâmplă ca unele aspecte să rămână confuze, suspendate ori contradictoriu 
reprezentate în varii puncte ale sistemului. Tentativa de cuprindere globală a acestei copleşitoare 
panorame dă impresia contemplării (privilegiate) a unui univers (încă; mereu) în lucru.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela CERNĂUŢI-GORODEŢCHI 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 170

Tolkien îşi vede publicate în volum Hobbitul / The Hobbit (1937), Frunză – de 
Niggle / Leaf by Niggle (1945), Fermierul Giles din Ham / Farmer Giles of Ham (1949), 
Stăpânul inelelor / The Lord of the Rings (1954-1955), Aventurile lui Tom Bombadil / 
The Adventures of Tom Bombadil (1962), Smith din Wootton-cel-Mare / Smith of 
Wootton Major (1967). Silmarillion / The Silmarillion apare (prin grija lui Christopher 
Tolkien) în 1977, patru ani după moartea autorului (şi la mai bine de jumătate de secol 
de când acesta începuse să scrie ciclul de legende despre magnificii silmarilli). Tot 
postum se tipăresc: Poveşti neterminate despre Númenor şi despre Ţinutul de Mijloc / 
Unfinished Tales of Númenor and Middle-earth (1980); Istoria Ţinutului de Mijloc / The 
History of Middle-earth (1883-1996; Index, 2002)1; ediţia declarată definitivă (cu anexe 
complete) a Stăpânului inelelor (1993); Roverandom (1997). Opera lui Tolkien 
ilustrează modelul de subcreaţie teoretizat de autorul Hobbitului în Despre poveşti / On 
Fairy-Stories2: Creator este numai Spiritul divin; scriitorul este un subcreator (inspirat şi 
călăuzit de modelul dumnezeiesc), iar ceea ce înfiinţează el nu are cum să fie desăvârşit 
(complet şi perfect).       

Deşi Stăpânul inelelor apare în Statele Unite ale Americii la foarte mică distanţă 
temporală de tipărirea sa în Marea Britanie, autorul trilogiei (de fapt, al seriei de şase 
cărţi, grupate în trei volume de către editor) devine un star pentru americani (şi – în 
consecinţă! – o celebritate mondială) abia pe la mijlocul deceniului al şaptelea din 
secolul trecut – întâmplător sau nu, după ce are loc un scandal mediatic generat de 
republicarea neautorizată a cărţii (într-o ediţie populară, de pe urma căreia Tolkien nu 
câştigă nici un cent; ce-i drept, Ace Books tentează apoi o reparaţie, dar compensaţia 
este ridicol de mică). Tolkien nu este pregătit pentru gloria aceasta subită şi demăsurată 
(din perspectiva lui de om moderat, descumpănit şi stânjenit de excese) – la drept 
vorbind, nu ajunge niciodată s-o înţeleagă şi s-o accepte. Faptul că e consacrat drept un 
scriitor la modă şi că Stăpânul inelelor (mai degrabă decât orice altă carte a lui) se 
instituie ca un adevărat fenomen cultural îl intrigă şi, ocazional, îl amuză. Din păcate, 
reacţia lui perfect firească, sănătoasă, nu poate descuraja şi nu poate ţine sub control 
popularitatea-i crescândă (în proporţie geometrică), în mare măsură izvorâtă din motive 
„greşite” (neîntemeiate, eronat ori tendenţios identificate).  

Astăzi se poate spune că folía Tolkien a trecut la „nivelul următor”: deja 
apropiaţi (în devălmăşie) de cultura de masă, Bilbo, Frodo, Gandalf, Gollum, Morgoth 
(ori Inelul Suprem, Mordor, Rivendell, Silmarillion) par să se cloneze dezlănţuit, în 
spaţiul literaturii, al muzicii, al filmului, al jocurilor pe calculator, al publicităţii (fără 
frontiere). Declarat (în urma unor sondaje amatoristice şi penibile) drept (nici mai mult, 
nici mai puţin!) „scriitorul secolului [XX]” (în vreme ce, „normal”, Stăpânul inelelor e 
„cartea/romanul secolului [tot XX]”!), Tolkien ajunge (fără voia lui şi fără ca să se mai 
poată apăra cumva) un nume care: vinde produse, stiluri, idei; girează/creează/întreţine o 
dependenţă sau alta (de diverse surogate). Ca orice marcă omniprezentă, intens promovată, 
se consumă şi „oboseşte”, duce la saturaţie, agasare, iritare. În malaxorul consumerismului, 
omul zilelor noastre aproape că este forţat „să ia atitudine”: „Today you either love 
                                                 

1 Serie (amplă) de manuscrise reunite, coroborate şi metodic analizate de extraordinar de dedicatul 
Christopher Tolkien. 

2 Studiu pe care J.R.R. Tolkien îl prezintă public, în 1938, ca prelegere Andrew Lang şi pe care îl 
tipăreşte apoi în Essays Presented to Charles Williams (1947); împreună cu Leaf by Niggle, în volumul Tree 
and Leaf (1964). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



J.R.R. Tolkien: puterea Fanteziei 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 171

Tolkien or hate him” – ori îl adori, ori îl abhori pe Tolkien, altă posibilitate (se pare că) 
nu (mai) există... 

Surprinzător sau nu, spectrul inflaţiei, al gloriei facile (inconsistentă, 
evanescentă, dar şi compromiţător-distructivă), pândeşte şi ameninţă insidios (dar, pare-
se, implacabil) Ţinutul de Mijloc nu numai din pricina pretenţiilor şi a „teoriilor” 
exagerate (adesea ridicole) avansate de unii admiratori pătimaşi (lipsiţi şi de simţul 
măsurii, şi de simţul umorului) sau ca urmare a marketing-ului (adesea agresiv) care 
exploatează (până la istovire), cu precădere, elementele superficiale (prezentate ca fiind 
substanţiale, esenţiale, definitorii) ale universului imaginat de Tolkien. Un potenţial 
devalorizator deloc neglijabil îl are tendinţa noastră (a tuturor – sau a celor mai mulţi 
dintre noi) de a vedea în fiece operă de ficţiune un text „cu cheie”. Încrederea orgolioasă 
în propria-ne capacitate (rafinată, desigur!) de decodare înlătură (fără mare luptă) fragila 
încredere (care stă – fără a mai izbuti! – să se închege) în cuvântul celui care ne propune 
să cunoaştem lumea de el înfiinţată. Noi „ştim”, întotdeauna, mai bine şi mai exact, „ce 
spune/ce-a vrut să spună autorul”. Sindromul acestei „competenţe” superioare nu se 
manifestă numai la cititorii „obişnuiţi”; Isaac Asimov însuşi, de pildă, cade în capcană: 
„se spune [...] despre Tolkien că ar fi dezminţit orice fel de paralelă între saga scrisă de 
el şi evenimentele prezentului; şi că a negat orice sugestie de simbolism chinuit al 
diverselor lucruri din romanele sale... dar eu nu-l cred.”3 Asimov „traduce” cu aplomb 
(pentru uzul general) câte ceva din încărcătura simbolică „plasată” de Tolkien în cărţile 
sale, arătând care este semnificaţia „adevărată” a câtorva dintre cele mai cunoscute 
personaje, obiecte ori locuri din Ţinutul de Mijloc; metodic, ficţiunea tolkieniană este 
„dată în vileag” ca realitate deghizată: Războiul Inelului este, fără doar şi poate, al 
doilea război mondial, Inelul Suprem nu e altceva decât „tehnologia industrială, care a 
dezrădăcinat vegetaţia şi a înlocuit-o cu structuri urâte, învăluite în nori de fum greu, cu 
miros de chimicale”4, iar elfii reprezintă „grupul claselor superioare britanice din era 
preindustrială”5. 

Simplistă şi abuzivă6, o asemenea interpretare (afirmată şi susţinută, iată, de o 
autoritate literară, cu mare impact asupra mai multor generaţii de cititori!) ignoră 
grosolan (şi, à la longue, compromite iremediabil) statutul ficţiunii. În percepţia publică, 
literatura (arta, în genere) „retrogradează” astfel, apărând ca o oglindire mecanică 
(sintetică, ieftină şi uşor/repede înlocuibilă) a realităţii, ca un univers derivat (mai mult 
sau mai puţin omogen, mai mult sau mai puţin meşteşugit), constituit din prefabricate. 
Ironia amară a situaţiei este că, în acest „orizont hermeneutic”, este posibil să se 
deturneze, să se manipuleze (în sprijinul „demonstraţiei”) sensul teoretizării de către 
Tolkien a lumilor ficţionale – Lumile Secund(ar)e care comunică misterios (şi indicibil) 
cu Lumea Prim(ar)ă, dar nu atât cu realitatea extratextuală propriu-zisă, cât cu adevărul 
esenţial al lumii reale7. O Lume Secund(ar)ă, spune Tolkien, este zămislită de fantezie, 

                                                 
3 În legătură cu Tolkien, în Isaac Asimov, Magie. Colecţia definitivă de povestiri fantastice, traducere 

de Smaranda Nistor, Bucureşti, Editura Lucman, 2004, p. 205. 
4 Ibidem, p. 206. 
5 Ibidem, p. 208. 
6 Pentru că socoteşte – din start şi fără s-o ascundă – că doar din calcul meschin, din făţărnicie, din 

preţiozitate ori din cauza lipsei de perspicacitate în ce priveşte propriile-i motivaţii şi intenţii respinge 
Tolkien lecturarea cărţilor sale prin grila alegoriei. 

7 V. On Fairy-Stories, în J.R.R. Tolkien, Tree and Leaf, George Allen & Unwin, 1964, p. 61-62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela CERNĂUŢI-GORODEŢCHI 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 172

iar viabilitatea/ vitalitatea ei (ca univers independent de cel real) depinde de harul 
artistului de a înfiinţa o lume prin puterea gândului – har numit de Tolkien 
Enchantment/În-cântare (stare, însuşire şi activitate înscrise într-o sferă fundamental 
diferită de cea a magiei, a tehnicilor vrăjitoreşti8); prin incantaţia artistului (el însuşi 
cuprins de încântare), ideile pure devin închipuiri, prind formă, dobândesc substanţă9. 
Naşterea şi dăinuirea unei lumi secundare sunt profund condiţionate de încrederea 
(neşovăielnică) a autorului – şi, deopotrivă, a receptorului – în posibilitatea existenţei ei 
autonome. Lipsa de încredere în adevărul poveştii anulează orice şansă de fiinţare a 
lumii secundare pe care aceasta o înfăţişează/propune; mai mult decât atât, face din 
autor un demiurg ratat, iar din receptor un dez-încântat şi un sceptic fără leac, 
victimă a propriei sale inaptitudini (funciare sau dobândite/induse) de a-şi exercita 
libertatea spirituală.  

Tolkien refuză alegorismul cu hotărâre şi chiar cu vehemenţă, deoarece înţelege 
(cutremurat) că omul pentru care arta nu (mai) e decât un reflex derizoriu al realităţii, o 
mânuire (fie ea şi plină de virtuozitate) de simulacre, îşi ignoră (necunoscându-le sau 
trecându-le cu vederea, ca neînsemnate) dreptul şi putinţa de a scăpa, graţie fanteziei, de 
limitările condiţiei umane 10. Cel ce nu (mai) crede că poate exista o altă lume, o lume 
„ca nelumea” (creată de un artist care-l invită să participe la aventura descoperirii şi 
luării în stăpânire a lumii alternative), este prizonierul lipsit de speranţă al realităţii 
cenuşii, de fiecare zi, singura lume pe care o (re)cunoaşte. Scăpându-i miza majoră a 
trăirii în planul cugetării şi al simţirii, el este cruţat de „truda” de a gândi pe cont 
propriu; poate fi uşor influenţat şi manipulat: ajunge să creadă, să preţuiască şi să-şi 
dorească ceea ce i se prezintă ca adevărat, valoros, dezirabil.   

La urma urmei (şi la o privire mai atentă), planul (cuminte şi pătruns de bun-
simţ) al lui Tolkien de a încuraja oamenii să viseze şi să se bucure (cât mai intens) de 
frecventarea lumilor-în/prin-cuvânt-existente nu mai pare atât de modest (adică 
neînsemnat) – şi nici duios-inofensiv (adică neglijabil). Deşi ulterior (mult) diversificată, 
preschimbată şi chiar coruptă, specia fantasy pe care el o întemeiază (şi o teoretizează) 
reprezintă cadrul ficţional cel mai în măsură să dea sentimentul rostului şi al împlinirii, 
să ofere consolare cetăţenilor (adesea confuzi şi fragili) ai unui timp profan care le 
îneacă zarea în deziluzie şi destrămare. Exercitarea fanteziei este o putere nu doar 
considerabilă, ci şi salvatoare, căci ea ne eliberează de apăsarea urâtului, de tirania 
materiei şi a realităţii crude, ne fereşte de pierderea reperelor şi de rătăcirea de noi 
înşine. Putem spune (fără să ne cutremurăm de/la suflul anacronismului) că Tolkien 
crede şi se străduieşte să ne ajute şi pe noi să credem că „Forţa e cu noi” – în noi. 

 
 

* 
*    * 

 
                                                 

8 V. ibidem, p. 48.  
9 Întrucât, în viziunea lui Tolkien, omul este un subcreator care urmează modelul Creatorului Suprem, 

procesul de creaţie artistică descris şi analizat în studiul On Fairy-Stories este analog creării Universului 
prin armonii, de către Eru/Ilúvatar (v. Ainulindalë. Muzica ainurilor, în J.R.R. Tolkien, Silmarillion, 
traducere de Irina Horea şi Ion Horea, RAO, Bucureşti, 2003, p. 37-43).   

10 V., în acest sens, subcapitolul „Recovery, Escape, Consolation” din On Fairy-Stories, st. cit., p. 50-61.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



J.R.R. Tolkien: puterea Fanteziei 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 173

Unitară şi întreagă, lumea lui Tolkien este un cosmos în care toate sunt la locul 
lor – şi toate sunt în relaţie, îşi corespund. Cele bune şi cele rele, totul există şi se 
întâmplă cu (un) sens, chiar dacă nu întotdeauna făpturile create pricep pe dată intenţia 
Creatorului; înţelegerea vine cu timpul (şi prin încercări). Neamurile din Ţinutul de 
Mijloc – elfii, oamenii, hobbiţii, dar şi enţii ori piticii – primesc darul vieţii şi, împreună 
cu acesta, libertatea alegerii (aşa cum, înaintea lor, au fost libere să-şi aleagă soarta şi 
Spiritele angelice numite Ainur, „Cei Sfinţi, vlăstare ale gândului” lui Eru/Ilúvatar, 
„care au fost cu el înainte să fi luat fiinţă orice altceva”). Spiritul Suprem, dese(m)nează 
pentru fiecare un destin unic şi o împlinire aparte. Dar, creaţi ca făpturi ideale (fiece 
neam în felul său), Copiii lui Ilúvatar se realizează aşa cum – şi devin ceea ce – ei aleg 
să fie. Arda, Pământul dat lor în stăpânire, este mai întâi modelat, gospodărit, minunat 
gătit de Spiritele Valar, Puterile Lumii, ainurii „măreţi şi mândri” care pogoară în Lume 
din dragoste pură pentru Creaţie şi care acceptă ca „puterea lor să rămână între 
hotarele Lumii, înlăuntrul ei pentru totdeauna, până la deplina ei alcătuire, astfel ca 
ei să fie viaţa ei, iar ea a lor.” Dar „sălaşul” orânduit de Ilúvatar pentru copiii săi nu 
rămâne un paradis, aşa cum îl desăvârşesc valarii, ci suferă întinări şi distrugeri – 
tocmai pentru că un spirit Vala, Melkor, apoi unii dintre Copiii lui Ilúvatar aleg să 
conteste ordinea divină.   

Istoria frământată a Ardei şi, mai ales, a Ţinutului de Mijloc este pilduitoare şi, 
dacă seamănă (pe alocuri, izbitor) cu istoria lumii reale, aceasta nu e o simplă 
întâmplare. Lumea ficţională a lui Tolkien nu este o replică a lumii reale, însă ea se naşte 
şi evoluează conform aceloraşi legi de fiinţare. Nimic din ce se petrece în Arda nu este 
regăsibil întocmai în lumea în care trăim noi zi de zi, dar, esenţialmente, povestea Ardei 
şi a Ţinutului de Mijloc vorbeşte (precum toate poveştile bine rostuite) despre putere şi 
fragilitate, despre dorinţe, temeri, ispite, despre îndrăzneală şi oboseală, despre răbdare 
şi grabă, despre iubire, ură, invidie, despre prietenie şi jertfă, despre timp şi vremuri, 
despre izbândă şi eşec. 

Se spune, în genere, că valoarea veritabilă (se) impune de la sine şi că, de nu 
poate convinge prin ea însăşi, o operă artistică este în van (sau cu foarte modeste 
rezultate) propusă spre recunoaştere, numindu-i-se şi expunându-i-se virtuţile în mod 
argumentat, metodic (sau doar insistent). Orice remarcă legată de locul (oricât de înalt) 
al unui scriitor într-o virtuală ierarhie valorică pare să exprime, de fapt, o îndoială/o 
rezervă în ce priveşte „desăvârşirea” operei lui. În această ordine de idei, obsesiva 
reiterare (pe diverse canale) a aprecierilor superlative despre opera lui Tolkien (deseori, 
cu spulberarea „concurenţei” – de la Biblie şi Shakespeare ori Cervantes, până la... 
Agatha Christie!) şi obstinata invadare a spaţiului informaţional cotidian cu referinţe la 
(ori cu elemente decupate din) lumea Ţinutului de Mijloc induc bănuiala că toată 
reclama şi toată vâlva create au menirea să ascundă imperfecţiunile (mai mult sau mai 
puţin grave), să-l propulseze pe Tolkien într-o postură/la un statut la care nu este 
îndreptăţit să ajungă. Obsesia performanţei, a recordurilor cât mai spectaculoase (care 
ameţesc şi... amuţesc „spectatorii”), îl înscrie pe Tolkien, fără voia/aprobarea lui, într-o 
competiţie ineptă, ce-i erodează imaginea prin supraexpunere şi supradimensionare. 

După toate aparenţele, Tolkien este un scriitor foarte prizat de public. Spre iritarea 
establishment-ului (social şi/sau cultural), el are cohorte de fani care poartă sfidător 
tricouri imprimate cu chipul lui Gollum; care ascultă obstinat muzici grele (zămislite, 
parcă, în chinuri în cotloane obscure ale Mordorului); care jubilează, în câte un graffito 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela CERNĂUŢI-GORODEŢCHI 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 174

mâzgălit pe zidurile cartierului, că „Frodo e viu”; care dau năvală să-şi cumpere cópii 
ale maleficului Inel Suprem; pentru care el este „scriitorul cel mai mare” – ori, mai 
precis, „cel mai tare”, the coolest. Apoi, Tolkien mai are şi altfel de fani (aceştia mult 
mai puţini, dar la fel de pasionaţi – chiar monomani în interesul arătat faţă de opera lui): 
oameni cufundaţi în/absorbiţi de cercetarea plină de acribie a limbilor de el inventate, pe 
fundalul unei uluitoare cvasi-ignorări a universului ficţional înfiinţat de Tolkien. În fine, 
alţi admiratori declaraţi ai Ţinutului de Mijloc se raliază, de fapt, din snobism, unui 
trend declanşat şi susţinut (din raţiuni comerciale) de diverse instanţe (nu doar artistice) 
şi medii de comunicare. Pentru toate aceste „galerii” înfocate, „Tolkien” este nu atât 
Tolkien-cel-adevărat, cât proiecţia propriilor lor dorinţe, nevoi şi disponibilităţi, 
„botezată” şi „autorizată” cu/de numele Tolkien. Practic, Ţinutul de Mijloc este mult mai 
puţin primit şi înţeles, cu adevărat, ca univers ficţional, decât ar părea.  

Indiferent ce s-ar spune (de bine sau de rău) despre opera tolkieniană, un lucru 
este incontestabil: ea respiră, ca orice organism viu – şi, ca orice fiinţă, stârneşte 
curiozitate, interes, simpatie, admiraţie, sau provoacă nedumerire, reticenţă, neplăcere, 
respingere. Ori, pur şi simplu, unora le rămâne indiferentă (pentru aceştia, ea nici nu 
există). În lumile care îi recunosc existenţa (plăcută – sau, dimpotrivă, deranjantă), 
Ţinutul de Mijloc e un reper major în inventarul tărâmurilor ficţionale; este o prezenţă 
reală, care se poate impune (şi, în condiţii normale, netrucate, aşa s-ar întâmpla!) graţie 
forţei sale interioare, şi nu datorită promovării sale comerciale (care a cunoscut câteva 
faze acute). Hobbitul, Stăpânul inelelor, Silmarillion au stabilit un standard fantasy, 
constituie un model narativ deseori imitat (sau parodiat). Mai greu (de fapt, imposibil) 
de reeditat/reprodus sunt inspiraţia, talentul, verva, ca şi rigoarea ştiinţifică a(le) 
profesorului de la Oxford – care a inventat câteva limbi, două dintre acestea fiind 
complet configurate şi perfect funcţionale. Iar, mai presus de toate, unică şi adânc 
emoţionantă este credinţa vibrantă a lui Tolkien în sensul creaţiei (la scară divină sau 
umană): Lumea Prim(ar)ă şi Lumile Secund(ar)e au o noimă, un rost, o menire; ele se 
nasc din iubire şi se împlinesc prin comunicare.  

Tolkien e un scriitor adevărat, de vocaţie. El scrie (cu râvnă, cu onestitate şi cu 
mare drag) despre un univers în care locuieşte, care creşte continuu în jurul lui, care îi 
este familiar şi care, în acelaşi timp, rămâne (măcar parţial) învăluit în mister – aşa încât 
nu încetează să-l exploreze, deşi simte că niciodată nu va ajunge să-l cunoască pe deplin. 
Opera lui este Ţinutul de Mijloc (cu toate ale sale, bune şi rele), iar el e cetăţean devotat 
(al) acestui ţinut. Însă fără limpezime în cuget şi în simţire, fără credinţă în valorile 
morale, fără sensibilitate, fără răbdare şi smerenie, modelul ficţional tolkienian nu poate 
fi înţeles cu adevărat – cu atât mai puţin îndrăgit şi apreciat. Căci, pentru autorul 
Hobbitului, puterea Fanteziei nu stă în seducţie, în fascinaţie (manipulatoare), ci în 
iubire pură, necondiţionată.  

 
J.R.R. Tolkien: The Power of Fantasy 

 
Popular culture almost confiscated J.R.R. Tolkien and his work, turning them into a 

hugely successful brand that epitomises glorious consumerism, harsh rebellion against the social 
or/and cultural establishment(s), and elaborately kitschy escapism (which is appaulingly ironic, 
since Tolkien did have in mind Recovery, Escape and Consolation as precious spiritual gifts that 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



J.R.R. Tolkien: puterea Fanteziei 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 175

fairy tales and fantasies offer to their readers; only, to him, Escape meant superior salvation from 
evil circumstances, not autistic withdrawal from real life and responsabilities). 

But, as it turns out, Tolkien’s fans true to the object of their affection cannot miss a 
crucial detail: far from promoting bitter scepticism, individualism and separatism, The Hobbit, 
The Lord of the Rings, Silmarillion and all the rest of Tolkien’s legendarium plead for humility, 
steady faith, togetherness, mutual trust and respect. Tolkien’s work conveys a message of love, 
patience and hope. In Tolkien’s view, the power of fantasy does not reside in seduction or 
manipulative fascination, but in pure, unconditional love. 

 
 

Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 
România 

 
 
 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:08 UTC)
BDD-A790 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

