
 

 331 

Secularizarea - un debuşeu al gîndirii slabe 

Viorella MANOLACHE 

Beyond an anachronistic relation and dispute of the concept, secularization became the matrix in 
which kenoziz continues to act in order to educate the human being to accomplish the original and 
violent essence of the sacrum and, in fact, of the social life. 
The weak thinking attributes can be (re)find into two theological and gnoseological hypostasis 
(Eugeniu Speranţia and Joseph Ratzinger), into what Gianni Vattimo called, the event’s theology. 
The weak thinking remains, according to Vattimo, a message which puts into debate liberty from 
the metaphysics, reponsability and returnig from outside to inside, eliberation from the false 
conscience (Ratzinger), in order to (re)discover the absolute principle and the absolute faith 
(Speranţia). 
 

Supusă unei permanente reveniri, revelaţii, moşteniri, întrupări, demitizări şi 
paranteze, relaţia filosofie-teologie are ca pilon de rezistenţă secularizarea, înţeleasă în 
sensul originar al kenozei creştine ca marcă de interes şi trăsătură constitutivă a unei 
experienţe religioase autentice. 

Potrivit lui Gianni Vattimo (2005), secularizarea presupune înainte de toate, raportul 
de (pro)venire dintr-un nucleu sacru1 de care ne-am îndepărtat şi care, cu toate acestea, 
rămîne activ (chiar şi) în versiunea sa decăzută, distorsionată, redusă la termeni pur 
lumeşti. Secularizarea indică procesul de derivă ce dezleagă, potrivit lui Vattimo, 
civilizaţia laică modernă de originile ei sacrale. 

Sensul pozitiv al secularizării (ideea că modernitatea laică reprezintă o continuitate şi 
o interpretare de-sacralizată a mesajului biblic) se (re)cunoaşte şi în teza weberiană a 
capitalismului modern ca efect al eticii protestante, cu menţiunea că raţionalizarea 
societăţii moderne nu poate fi (re)gîndită în afara perspectivei monoteismului iudeo-
creştin. Modernitatea este un fenomen ce se (supra)pune secularizării, procesul 
transformării puterii statale de la monarhia de drept divin la monarhia constituţională 
(pînă la democraţiile reprezentative) putînd fi descris în termeni de secularizare. 
                                                

1 În acord cu Aurel Codoban (Sacru şi ontofanie. Pentru o nouă filosofie a religiilor, Editura Polirom, Iaşi, 
1998), urmînd traseele filosofice ale lui Roger Callois, Rene Girard, Rudolf Otto, Gerardus van der Leeuw, 
Joachim Wach sau Mircea Eliade), sacrul se manifestă ca valoare ambivalentă, pentru că „valorile au sensul de 
itinerare spre fiinţă”, amalgamînd fascinaţia, admiraţia, cu oroarea, cutremurarea, atît ca sursă, cît şi ca formă 
primitivă a celorlalte valori. Pentru conştiinţă, sacrul devine o categorie transcendentală care face posibilă 
experienţa religioasă, respectiv constituirea hierofaniei şi a cratofaniei. Inconştientul înglobează sacrul în 
subconştient, acolo unde acesta poate fi descoperit ca formaţiune, ca tensiune marcată de transfigurarea unei 
rupturi - ambivalenţă a conceptelor în centrul cărora se află, potrivit lui A. Codoban, teama. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 332 

Subiectivitatea modernă se secularizează ca parte a unui sistem de relaţii sociale şi de 
putere articulat pe un cadru de medieri care fac subiectivitatea mai puţin peremptorie şi o 
predispun să devină subiectul psihanalizei (Vattimo, 2005: 32-33). 

Este uşor reperabilă evidenţa potrivit căreia tardomodernitatea întîmpină o dificultate 
majoră în privinţa valorilor conducătoare. Aşadar, devine imperativă luarea în calcul a 
faptului că, în funcţionarea democraţiilor şi în cercetarea ştiinţifică, au intervenit 
schimbări majore menite să (re)poziţioneze religia în contextul modernităţii tîrzii. Aşa 
cum avertiza Andrei Marga „democraţia procedurală se dovedeşte incapabilă să 
motiveze suficient vieţile individuale”, căci „sîntem, în orice caz, solicitaţi, ca democraţi, 
să recunoaştem religiei o capacitate de motivare a comportamentului democratic mai 
mare decît opticile secularizate ale statului laic care au fost dispuse să o facă. În acest 
înţeles, religia nu mai rămîne o chestiune a vieţii private a persoanei, cum s-a mai putut 
spune la începutul secolului XX, ci devine o chestiune de interes public, iar poziţionarea 
în raport cu Dumnezeu devine parte a culturii civice a democraţiilor înseşi” (Marga 
2008). 

În acord cu Jűrgen Habermas în Etica discursului şi problema adevărului, conceptul 
de cunoaştere (în sensul său tare, ca reprezentare) este indisociabil de conceptul de 
adevăr (în acelaşi sens tare, drept corespondenţă). Între aceste borne filosofice, lumea 
morală încărcată de ∕ cu semnificaţie constructivă, devine motivul pentru care proiecţia 
unei lumi sociale inclusive (constituită din relaţii interpersonale bine ordonate, care 
intervin între membrii, liberi şi egali, ai unei asociaţii autodeterminate- traducere a 
Împărăţiei scopurilor lui Kant2) poate să servească drept substituit pentru referirea 
ontologică la o lume obiectivă.  

În fluxul (con)sensual al gîndirii slabe, aşezînd într-o ecuaţie a regulii lui versus 
teologia secularizării şi ontologia efilării, sîntem potrivit lui Gianni Vattimo (2005), 
plasaţi pe coordonatele unei gîndiri mai (pre)ocupate de limitele ei, care lasă deoparte 
pretenţiile marilor viziuni metafizice şi care aduce în prim-plan, o teorie a efilării ca 
răspuns la destrămarea metafizicii. Vattimo consideră secularizarea drept un caz 
excepţional al efilării, iar ontologia slabă o transcriere a mesajului creştin, avînd ca 
rezultat etica non-violenţei. Civilizaţia postmodernă nu se mai declară în mod explicit 
creştină, ci laică, decreştinată, post-creştină, supusă fasonării de către ceea ce Vattimo 
(2005: 34-35) acceptă prin secularizare pozitivă ca trăsătură caracteristică a modernităţii. 

O posibilă şi temporară redresare pe coordonatele unei atari (des)ordini 
globalize(n)te, certifică faptul că Europa este în criză şi legalizează diferendul slab dintre 
creştinism şi raţionalismul iluminist, distanţat de rădăcinile sale creştine, spre a se putea 
(auto)proclama şi recomanda drept aspect identitar european. 

                                                
2 Aurel Codoban (Sacru şi ontofanie. Pentru o nouă filosofie a religiilor, Editura Polirom, Iaşi, 1998), 

stabilea că fundalul filosofic care ne permite formularea problemelor experienţei religioase este alcătuit din 
criticismul kantian, din fenomenologia luată într-o acceptiune mai largă decît cea husserliană, din filosofia 
heideggeriană a fiinţei, însoţită nu numai de hermeneutica gadameriană, ci şi de cea a lui Ricoeur. Acestea din 
urmă, impun în contextul kantiano-fenomenologic, ideea raţionalităţii semnificante. Între experienţa religioasă 
şi cea kantiană se (inter)pun două tipuri de experienţe: situarea în planul cunoaşterii (cazul experienţei 
kantiene), şi în cel al existenţei (cazul experienţei religioase).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 333 

În viziunea lui Joseph Ratzinger3, principala caracteristică a acestui tip de iluminism 
radical se (re)cunoaşte în accentul pus pe „raţionalitatea ştiinţifică” şi „pur funcţională”, 
potrivit căreia „este raţional doar ceea ce poate fi demonstrat experimental”.  

Alternativa propusă de Ratzinger pentru un atare model pragmatic-experimental o 
reprezintă, după modelul habermasian al asociaţiilor comunicaţionale, recursul la 
dialogul dintre culturi, dintre credinţă şi raţiune, cu menţiunea că tradiţiei iluministe i se 
propune conştientizarea limitelor şi întoarcerea la izvoarele sale, (re)stabilindu-se, astfel, 
legătura cu „rădăcinile memoriei istorice a umanităţii”.  

Potrivit lui Gianni Vattimo (2005: 38-39), acest recurs dialogal, confirmă atributul 
pozitiv al secularizării drept efilare a structurilor sacrale ale societăţilor iudeo-creştine şi 
trecerea la o etică a autonomiei laicize(n)te a statului, la o mai lejeră literalitate în 
interpretarea dogmelor şi a preceptelor- aşadar, o deplină realizare a kenosis-ului, ca 
dizolvare progresivă a elementelor de religiozitate naturală în favoarea unei 
(re)cunoaşteri mai netede a esenţei autentice a credinţei. Dincolo de a presupune o relaţie 
(ana)cronic-logomahică, secularizarea devine modul în care kenoza continuă să se 
realizeze în termeni tot mai clari, pentru antrenarea omului în depăşirea esenţei originare 
(violente) a sacrului şi a limenelor vieţii sociale (Vattimo, 2005: 40). 

2. Sub vălul teologico- politic al secularizării: (Re)activări istorice 
Angajat într-un dialog cu Sorin Antohi (Secularizare, Teologie şi boicotul Istoriei, 

Budapesta, 5 decembrie 2005, text apărut iniţial în Idei în Dialog, nr. 6, 2007), Mihail 
Neamţu îşi propune să fixeze cadrul lax al discuţiei despre „chestiunea teologico-
politică”, stabilind că teoretizarea teologico-politică în America, Franţa sau Marea 
Britanie reprezintă un efect ∕un simptom al secularizării. Potrivit lui Mihail Neamţu în 
Apus, abundă cărţile care propun o lectură genealogică a fenomenului secularizării, fie că 
este vorba despre filozofi sau teologi. Dispariţia vechilor instituţii ale sacrului (cel mai 
adesea prin eroziune) semnalizează – în acest neconsumat „Bizanţ după Bizanţ” – un 
proces ireversibil de secularizare. 

Dacă ar fi să îi dăm crezare lui Sorin Antohi, în lipsa unor instrumente hermeneutice 
adecvate de interpretare a „luminilor lumii moderne”, teologii au cultivat fie inerţia 
fobică, fie tactica amînării. Naşterea universităţilor vernaculare – care au inclus fiecare, 
atît la Iaşi (1860) cît şi la Bucureşti (1864), (şi) o facultate de teologie ortodoxă – n-a 
provocat o dezbatere serioasă şi asupra (re)situării discursului teologic în sfera publică a 
spaţiului cultural. Aşadar, „dacă luăm anul 1848 drept punct de reper pentru construcţia 
ideii naţionale, atunci constatăm ca unitarienii începuseră cu o sută de ani înaintea 
ortodocşilor. Ne ramîne acum o ultima întrebare: de ce discuţia n-a continuat însă 
sistematic după naşterea României Mari la 1918”4. 

Se impune o primă precizare: fără a dispărea (prin disipare / înlocuire sau prin alte 
forme de exterminare brutală) elita tradiţională românească, recunoscută şi în / prin noua 
generaţie, formată în Occident, se va deschide intelectual, politic, industrial către modelul 
apusean, de care era legată ombilical. În baza acestei logici se creează un cadru 
                                                

3 În Andrei Marga, Philosophia et Theologia Hodie, ediţia a II-a, Editura Efes, Cluj, 2003.  
4 Secularizare, Teologie şi boicotul Istoriei, Mihail Neamţu în dialog cu Sorin Antohi, în Idei în Dialog, 

nr.6, 2007, vezi http://www.romaniaculturala.ro/articol.php?cod=7702. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 334 

favorizant de afirmare/instalare (la timona!) a unei noi elite (intelighenţii). Structura 
modernităţii româneşti, cu tot ceea ce comportă această confruntare agonistic-
constructivă între tradiţie şi noutate, va fi susţinută, politic, prin/de confruntarea elitei 
tradiţionale cu noua elită progresistă, modernă (sau, calchiindu-i pe latini, hodiernă!). 
Discuţia nu a putut fi continuată, sistematic, probabil şi din motive de amplasament 
istorico-politic, întreţinut de imperativul desantului formelor europene asupra fondului 
autohton. 

Cercetînd mai îndeaproape articolele publicate în Telegraful Român, de la începutul 
anilor '30, am remarcat faptul că elitele religioase au respirat (şi ele) în „duhul” a două 
valori supraordonatoare: cea ortodoxă şi cea naţională, (re)aducînd discursul teologic din 
amvon în sfera publică a spaţiului cultural! 

Istoric, să nu uităm că la 10 / 11 februarie 1938, Carol va înlocui „guvernul Goga” cu 
un guvern consultativ condus de Patriarhul Bisericii Ortodoxe, Miron Cristea, guvern 
care avea în componenţa sa atît membrii elitei tradiţionale, cît şi pe cei ai noii elite 
militare (ministrul apărării va fi ales în persoana lui Ion Antonescu). Ca atare, elita 
religioasă îşi va consolida şi ea poziţia, prin actul (co)participării (fie aceasta şi de 
faţadă!) la guvernare ! 

Potrivit aceluiaşi Sorin Antohi, după instalarea comunismului, intelighentsia a fost 
transmutată, într-o proporţie covîrşitoare, din sfera umanistă în învăţămîntul tehnic, mai 
cu seamă după reforma educaţiei din 1958. Aşa că, în anii 1977, formula liceelor 
industriale şi a politehnicizării părea a fi extinsă aproape integral. Aceasta ar explica 
contraofensiva imaginarului utopic, confirmată prin faptul că, pe fundalul educaţiei 
tehnice, bazată masiv pe ştiinţele naturii, în România anilor 1970-1980 mişcarea 
„science-fiction” va lua proporţii uriaşe, depăşind-o pe cea scientistă. „În acest mediu 
circulau cele mai multe cărţi de ezoterism sau magie (inclusiv manuale practice). Această 
grupare era dublată de cei – nu puţini – pasionaţi de antroposofismul lui R. Steiner, 
tradiţionalismul lui J. Evola sau R. Guénon. Disperarea existenţială la care comunismul 
te condamna conducea la traiectorii cu totul uimitoare: isihasm (combinat sau nu cu 
yoga), meditaţie transcendentală5 etc. Unii oameni au ajuns chiar la rătăcirile New Age 
cele mai nefaste. În România anilor ’80 au existat persoane care aderaseră complet la 
„scientologie” (...). Am putut constata existenţa unei hiper-estetici dandy ortodoxiste care 
rămîne notabilă pînă astăzi”6.  

O ultimă precizare: coagulîndu-se politic într-o „schemă istorică răsturnată”, 
comunismul românesc a operat, în primul rînd, o politică de denaturare şi deturnare a 

                                                
5 O atare opţiune (deloc surprinzătoare!) în∕din interiorul intelectualităţii româneşti, este amintită şi de 

Alexandr Soljeniţîn în Arhipelagul Gulag (volumul 3, 1918-1956, Editura Univers, Bucureşti, 2008), prin 
recursul la imaginea evreului în vîrstă, simpatic, cu figură de intelectual, cu expresie inteligentă, ironică, 
fizionomist şi grafolog, absolvent (nu de învăţămînt tehnic!) al facultăţii de biopsihologie din Bucureşti. 
Disperării existenţiale, rătăcirilor şi reacţiilor la presiunile tehnice de care vorbea S. Antohi, Soljeniţîn oferă 
prin Masamed („yoghin veritabil” este cel care e „gata , chiar de mîine să înceapă cu tine un curs de hatha-
yoga”), imaginea „evreului gata să lucreze la comune”, ale cărui „cursuri” trezesc în Soljeniţîn imposibilităţi şi 
regrete: „ce păcat însă că ni se dau soroace prea scurte în această universitate! Sînt copleşit! N-am timp să 
cupring totul!” (p. 100-101). 

6Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 335 

evenimentelor, de defalcare şi defazare a timpului istoric în perioade/momente surprinse 
în ipostaza lor deconstructivă de violentatoare a puterii. 

Ajustarea permanentă a traiectoriei ascensional-politice a antielitei comuniste 
româneşti (mai ales printr-o educaţie tehnică) a presupus, ca de la sineînţeles, 
subordonarea definitivă a capitalului economic, cultural, social, simbolic şi religios etc. 
unui capital politic atent şi harpagonic tezaurizat. 

Catalogată drept una dintre instituţiile conservatoare, şi ca atare opozante regimului 
„progresist-comunist”, din 1945 s-a încercat transformarea bisericii ortodoxe (în special) 
într-o curea de transmisie a propagandei comuniste către sate, unde preoţii aveau o 
influenţă capitală asupra ţărănimii. Oferind ca model structural, aşezarea antielitei 
bisericeşti în sindicate, comuniştii au recurs la metode concrete de implicare şi control a 
vieţii religioase. 

Epurînd capitalul religios de form(u)ele sale „anti-sistem”, noul imperativ al formării 
antielitei bisericeşti avea în vedere, pe lîngă pregătirea politică a preoţilor şi o pregătire 
ştiinţifică, adecvată noilor idealuri ( prin epurare şi selectare!). Reorganizarea clerului 
monahal pe noi baze, va îmbina, după cum se ştie, viaţa duhovnicească cu cea social-
politică şi culturală, reformarea instituţiilor pentru pregătirea clerului de mir şi monahal, 
revizuirea predicilor, propaganda bisericească în favoarea statului şi a regimului 
comunist, dezvoltarea „relaţiei speciale” cu Moscova, combaterea şovinismului şi 
prozelitismului, precum şi colaborarea frăţească cu Bisericile Ortodoxe surori. 

În opţiunea noastră, tocmai acest „nou corset ideologic” obligatoriu şi slăbirea (pînă 
la absorbţie) a capitalului religios şi nu disperarea existenţială au dus la acceptarea unor 
forme∕ formule precum: isihasm, meditaţie transcendentală, New Age, scientologie- 
mişcări care au supravieţuit căderii sistemului comunist şi care se organizează (şi astăzi!) 
drept opţiuni (la graniţă filosofico- religioase)! 

3. În loc de concluzii. Ipostaze (teo)gnoseologice ale Orientului şi Occidentului: 
Eugeniu Speranţia şi Joseph Ratzinger. 

Dacă Gianni Vattimo (supra)punea ideea „negării Dumnezeului moralei”, disoluţiei 
metafizicii, al „Dumnezeului filosofilor”, sîntem tentaţi să credem că orice discurs de 
întemeiere teologico- filosofică îşi propune de fapt să desprindă fiinţa din felul ei de a se 
situa în evenimentul planetar al unui Ge-Stell (heideggerian), confirmînd sau, din contră, 
infirmînd faza împlinirii nihilismului şi (con)sumarea fiinţei în valoare. 

Există însă un eseu, mai puţin comentat, al lui Eugeniu Speranţia publicat în 
Luceafărul (1942/ II: 202-210) în care acesta anticipa o atare posibilă (re)aşezare a 
discursului filosofico-teologic sub însemnele gîndirii slabe, stabilind şi azimutele 
atributelor tari ale cunoaşterii lui Dumnezeu prin raţiune şi cunoaştere. 

La 65 de ani distanţă, (pe atunci cardinal) Joseph Ratzinger, în lucrarea Despre 
conştiinţă, publicată la Ignatius Press, San Francisco, California, 20077 provoca atenţia 
prin două eseuri despre conştiinţă, menite a diagnostica, deopotrivă, patologiile religiei şi 
ale raţiunii, propunînd, cu instrumentar filosofico-teologic, (co)relaţionar(l)itatea raţiune- 
credinţă- religie. 
                                                

7 Joseph Ratzinger, 2008, Despre credinţă, Editura Galaxia Gutenberg, Tîrgu-Lăpuş. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 336 

Ceea ce nu se ştie este tocmai faptul că E. Speranţia opta şi el la începutul anilor ’40 
pentru confruntarea dintre două tipuri de cunoaştere: „ştiutul aflat” vs. „ştiutul crezut”. 
Cu menţiunea că ştiutul crezut deriva dintr-o mişcare subiectivă, „centripetală”, dintr-o 
atitudine dictată de structura şi condiţiile interioare ale subiectului. O atare dihotomie, 
naşte însă alta: credinţa „pură” vs. credinţa „motivă” (sau „anticipativă”). Imperativele şi 
aprecierile sînt specii ale credinţei motive, exprimarea lor verbală cuprinzînd fie 
termenul „trebuie”, fie o aluzie la noţiunea de preferinţă. În rezumat, ele sînt, ca oricare 
alt ştiut, materie de afirmaţie referitoare la o dirijare spre existenţă în sensul că ele 
implică „impulsiunea de mişcare”, aşteptarea sau tendinţa. 

În ceea ce priveşte cunoştiinţa empirică şi practica utilitară, E. Speranţia stabileşte că 
raportul dintre ele este analog celui dintre model şi mulajul său (negativul): unul e „in-
primat” sau „impresie”, celălalt e „ex-primat” sau „expresie”. Cu menţiunea că, dincolo 
de clişeul capricios al unei atari dihotomii, între impresie şi expresie se interpune un alt 
factor: cel selectiv. 

Şi iată că după o jumătate de veac pentru un teofilosof ca J. Ratzinger, „morala 
conştiinţei” şi „morala autorităţii” devin parte a unei opţiuni „preconciliare”, opuse şi 
prinse în luptă. Ideea liberală de conştiinţă se subsumează la Ratzinger, imperativului 
potrivit căruia conştiinţa nu deschide calea mîntuitoare spre adevăr. Ea este acea facultate 
care renunţă la adevăr, devenind justificarea subiectivităţii şi a conformismului social, ca 
valoare de mediere sau, în termenii lui Speranţia, de „dirijare spre existenţă”.  

Dacă E. Speranţia propunea evitarea clişeelor capricioase, J. Ratzinger (supra)pune 
această noţiune celei de obişnuinţă, considerînd că „nu sîntem în stare să identificăm 
conştiinţa omului cu autoconştientizarea Eu-lui, cu siguranţa subiectivă despre sine şi cu 
conduita sa morală. Pe de o parte, această conştientizare ar putea fi o simplă reflectare a 
mediului social şi a opiniilor aflate în circulaţie. Pe de altă parte, ea ar putea deriva şi 
dintr-o lipsă de autocritică, dintr-o deficienţă a plecării urechii la profunzimile propriului 
suflet” (Ratzinger, 2008: 29). 

Potrivit lui E. Speranţia, activitatea cognitivă prezintă un caracter ritmic, regulat, 
atunci cînd elementul ajutător cognitiv este adecvat circumstanţelor mediului. 

Concentrarea eului, ca tot unitar, solicită o veşnică supraveghere, dar şi o normare 
directă sistematică, adică alegerea unui criteriu stabil de autoguvernare. Dar alegerea 
unui criteriu de evaluare şi normare presupune proclamarea unui „crez” care însă nu 
poate fi de întrebuinţare limitată şi pur subiectivă.  

Discuţia este concentrată de E. Speranţia în jurul ideii de personalitate ca ansamblul 
armonic al comportamentului sufletesc în sensul că ea se acordă (sau tinde să se acorde) 
eul cu sine însuşi. Regularitatea şi armonia activităţii, direcţia ei precisă, nu este 
suficientă dacă se vădeşte numai în porţiunile ei de detaliu, numai în fiecare act în parte, 
ci sufletul nostru, cu cît dispune de o mai mare putere de control şi auroguvernare, 
pretinde ca suma tuturor actelor să tindă spre rezultanta totală rectilineară. Acest 
comandament însă nu se împlineşte decît prin afirmarea unui sens unic al vieţii şi 
existenţei (Speranţia, 1942: 202-210), echivalent cu autoconştientizarea Eu-lui de care 
vorbea şi J. Ratzinger. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 337 

Dacă pentru E. Speranţia alegerea unui criteriu stabil de autoguvernare şi sensul unic 
al vieţii şi existenţei sînt elementele care concentrează şi definesc conştiinţa şi credinţa, 
pentru J. Ratzinger există două niveluri ale conştiinţei derivate din scolasticism: 
anamneza şi conscientia. 

Activităţii tranzitare, din afara ariei pe care o (pre)stabilea Speranţia, Ratzinger îi 
propune anamenza inoculată în fiinţă, care are nevoie de asistenţă „din afară” pentru a 
deveni conştientă de sine. Cu menţiunea că, acest în afară, ca şi la Speranţia, are o 
funcţie maeutică, şi potrivit lui Ratzinger, nu impune nimic de natură străină, ci doar face 
să rodească ceea ce îi este cararacteristic anamnezei, şi anume apetenţa interioară pentru 
adevăr. 

Dacă anamneza ţine de un nivel esenţialmente ontologic, conscientia desemnează 
nivelul judecăţii şi al deciziei, adică actus-evenimentul care se petrece. Actul conştiinţei 
implică cunoaşterea de bază în situaţiile concrete, printr-o interacţiune a funcţiilor de 
control şi decizie. 

Potrivit lui E. Speranţia, credinţa este un bun autentic, definitiv şi inerent gîndirii 
teoretice şi practice. Aşa cum sublinia în Supremaţia credinţei pure (Bucureşti, Editura 
Cugetarea, 1939) gîndirea, acţiunea, viaţa socială şi culturală se întemeiază pe un număr 
de credinţe ce nu pot fi controlate dar nici zdruncinate. 

„Prin autoritatea, prin taina provenienţei sale, prin caracterul indiscutabil al 
temeiurilor sale, tot ştiutul obţinut prin simplă credinţă ne depăseşte din toate părţile 
de parcă ne-ar cuprinde în sine, pe cînd ştiinţa empirică e întotdeauna depăşită de 
setea noastră, de avînturile noastre spirituale. De natură religioasă este credinţa în 
postulatele inerente ale gîndirii, pentru că această credinţă este sădită printr-un 
decret superior, de sursă incognoscibilă. De natură religioasă este credinţa în 
triumful valorilor, pentru că ea depăşeşte fortuitul din jurul nostru tronînd peste 
vrăjmăşia trecătoare; pentru că prin credinţă s-a creat în lume acţiunea şi numai 
acţiunea dă realitate „Lumii”. De natură religioasă este credinţa în ceea ce ţi-a spus 
„un altul”: crezămîntul pe care-l oferi e un lucru sfînt, de aceea nu-l oferi oricui şi 
oricum. Şi simţi bine că e comandament religios acela de-a putea merita oricînd 
crezămîntul acesta, din partea oricărui omenesc. Numai cînd crezi într-un principiu 
absolut, credinţa ta poate fi absolut religioasă” (Speranţia, 1942: 209-210). 

Imperativul, la care va apela mai tîrziu un teosof romano-catolic ca J. Ratzinger, este 
în acord cu întoarcerea la principiul şi credinţa absolutului religios al lui Speranţia. 
Pentru că ambele perspective teognoseologice iau în calcul posibilitatea de a (re)aduce 
societatea la valorile morale recelate pe un traseu care să evite conştiinţa „falsă”, 
conştientizarea superficială şi reducerea fiinţei umane la subiectivitatea sa.  

Oricine pune semnul de egalitate între conştiinţă şi convingere superficială identifică 
astfel conştiinţa cu o certitudine pseudoraţională, o certitudine compusă, potrivit lui 
Ratzinger, din făţărnicie, conformitate şi letargie. 

Credinţa absolut religioasă a lui Speranţia poate fi regăsită, în termenii lui Ratzinger, 
prin implicarea în ecuaţia toleranţei creştine a unor invarianţi ca autoritatea harului, 
Logosul-adevăr întrupat, căinţa şi iertatea, toate ca răspuns profund la anamneza divină. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 338 

În concluzie, anticipări ale efectelor atribuite gîndirii slabe se regăsesc (şi) în cele 
două ipostaze (teo)gnoseologice (Speranţia şi Ratzinger), apropiate voluntar de noi 
printr-o (re)definire a ceea ce Vattimo desemna prin noţiunea de teologie a 
evenimentului.  

Evenimentul (marcat la Ratzinger de fuziunea dintre credinţă - raţiune - conştiinţă- 
har) devine activ în ceea ce se întîmplă, formîndu-se din interior (ştiut fiind că la 
Speranţia activitatea de auto-construcţie se exercită în afară). Căci un eveniment nu este 
un lucru, ci (alt)ceva aflat în mişcare într-un lucru.  

Şi dacă ar fi să-i dăm crezare unui Vattimo, evenimentele sînt realizate în lucruri şi, ca 
atare, ele capătă actualitate şi prezenţă, într-un mod provizoriu şi revizuibil. Astfel, 
gîndirea slabă rămîne un mesaj care pune în mişcare o gîndire ce va atrage libertatea faţă 
de metafizică şi va repune în discuţie responsabilitatea întoarcerii din afară în sine, sau, în 
termenii (teo)gnoseologici ai lui Speranţia şi Ratzinger, eliberarea de sub primatul 
„conştiinţei false” spre a (re)descoperi principiul absolut al credinţei absolut religioase. 

 
Bibliografie 
 
Blumenberg, Hans, 1964, „Säkularisation”. Kritik einer Kategorie historischer Illegitimität, în 

Die Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt, hrsg. von Helmut Kuhn und Franz 
Wiedmann, München, Pustet, Diskussionsbericht von Hermann Braun 

Brown G., Callum, 2001, The Death of Christian Britain, Understanding secularization 1800-
2000, London, Routledge 

Chadwick, Owen, 1990, The Secularization of the European Mind in the Nineteenth Century, 
Cambridge University Press 

Codoban, Aurel, 1998, Sacru şi ontofanie. Pentru o nouă filosofie a religiilor, Editura Polirom, 
Iaşi 

Habermas, Jűrgen, 2008, Etica discursului şi problema adevărului, Editura Art, Bucureşti 
Habermas, Jűrgen, 1993, Discursul filosofic al modernităţii. 12 Prelegeri, Editura All, Bucureşti 
Habermas, Jűrgen, 2000, Conştiinţă morală şi acţiune comunicativă, Editura Substanţial, 

Bucureşti 
Marga, Andrei, 2003, Philosophia et Theologia Hodie, ediţia a II-a, Editura Efes, Cluj 
Marga, Andrei, 2008, Diagnoze: Articole şi eseuri, Editura Eikon, Cluj-Napoca 
Martin, David, 2005, Secularization. Towards a Revised General Theory, London School of 

Economics 
Milbank, John, 1990, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford, Blackwell 
Ratzinger, Joseph, 2008, Despre credinţă, Editura Galaxia Gutenberg, Tîrgu-Lăpuş 
Remond, Rene, 2003, Religie si societate în Europa: secularizarea în secolele al XIX-lea si XX, 

1780-2000, Editura Polirom, Iaşi 
Speranţia, Eugeniu, „Reflexiuni gnoseologice. În pragul Teodiceei”, în Luceafărul, 1942, II 
Vattimo, Gianni, 2005, A crede că mai credem. E cu putinţă să fim creştini în afara Bisericii?, 

Editura Pontica, Constanţa 
Vattimo, Gianni, Pier Aldo Rovatti, 1998, Gîndirea slabă, Editura Pontica, Constanţa 
Weber, Max, 2007, Etica protestantă şi spiritul capitalismului, Editura Humanitas, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A78 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

