
„Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 2, 2007, p. 325-339 

 
 
 

Importanţa elementului narativ în proza fantastică 
 

Ana ZĂSTROIU 
 

Un aspect care contribuie din plin, alături de construcţia temporală precum şi de 
referenţialitate, la impunerea procedeelor şi efectelor de fantastic, deci la formarea unei 
dimensiunii textuale fantastice, rezultă din construcţia narativă pe care o pune în practică 
discursul fantastic. Poziţia ocupată de narator în raport cu istoria/diegeza şi cu personajele 
(deseori, naratorul şi eroul nu sunt decât una şi aceeaşi persoană, învestită însă cu două 
funcţii total diferite în două planuri temporale ale naraţiunii) sau cu documentele scrise în 
posesia cărora acesta intră uneori (jurnale, mărturii intime ale unor persoane care au 
traversat întâmplări extraordinare şi, de obicei, nici nu mai sunt în viaţă, deci textul lor 
rămâne ca unică mărturie) constituie în economia genului o modalitate de autentificare a 
evenimentelor relatate şi de facilitare a identificării cititor-personaj. Elementul narativ 
deţine, deci, un rol deloc de neglijat în construcţia de ansamblu, cel de pilon de susţinere a 
nucleului fantastic. Pentru că povestirile supranaturale instituie, în mod frecvent, un plan 
al meta-naraţiei, al reflectării în propria adâncime; această mise en abîme reprezintă până 
la urmă o tehnică prin care receptorul se acomodează treptat cu o lume imaginară atât de 
neobişnuită, urmând pas cu pas raţionamentul făcut de narator sau de personaje în 
înţelegerea şi acceptarea fenomenelor supranaturale. În concluzie, o construcţie narativă  
fantastică va fi aceea care nu îşi lasă cititorii să eşueze pe unul din teritoriile învecinate ale 
straniului sau miraculosului, ci îi convinge, apelând şi la strategii narative din cele mai 
îndrăzneţe, să accepte soluţia fantastică. 

Aceasta ar fi, în principal, explicaţia în virtutea căreia o încercare de tipologie 
narativă şi-ar găsi sensul sau, mai mult, chiar s-ar impune în cazul genului în discuţie. 
Pentru că, aşa cum se poate constata dintr-o multitudine de exemple literare aparţinând 
categoriei supranaturalului, strategia de naraţie pe care mizează literatura fantastică este, 
mai întotdeauna, una complexă, care solicită la maximum capacităţile receptorului de a 
„colabora” şi de a umple golurile pe care autorul-narator le lasă în mod voit în interiorul 
operei. În acest sens, naratologia, ştiinţa povestirii1, poate fi extrem de utilă în  
determinarea unei poetici a ficţiunii supranaturale.  

Interesant dar întru totul normal este faptul că fantasticul foloseşte, până la 
urmă, modalităţi narative comune oricărui tip de discurs în proză, dispuse, însă, într-o 
manieră specifică, neobişnuită, surprinzătoare, adesea chiar sofisticată, prin care 
încearcă în permanenţă o punere în dificultate, dar şi intenţia manifestă de a-l convinge 
pe cititor asupra adevărului literar al faptelor relatate. De aceea, situaţiile neverosimile, 
insolite reies uneori şi dintr-un joc al instanţelor narative ce poate fi reconstituit în urma 
unor lecturi repetate, a unei operaţii de decriptare sau decodare a indiciilor răspândite în 
trama epică, de punere cap la cap a unor detalii şi ipoteze care îl vor ajuta pe cititorul cu 
adevărat interesat să găsească sau să-şi imagineze că găseşte în final sensul şi să se 

                                                 
1 Tzvetan Todorov foloseşte primul termenul de naratologie, în Gramatica Decameronului, apărută în 1969. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 326 

oprească doar la o direcţie de interpretare, aceea de recunoaştere şi acceptare a legilor 
imaginare impuse de fantastic.  

Particularităţile tehnice şi strategia de naraţie specifice sunt semnalate chiar de 
unii dintre primii cercetători ai genului. Pierre-Georges Castex, înaintea lui Tzvetan 
Todorov – care, precum se ştie, introduce primul metoda structurală centrată pe analiza 
textului –, apelează, în studiul său orientat diacronic, şi la detalii vizând realizarea tehnică 
a povestirii. Criticul francez precizează, de altfel: „La technique des conteurs évolue aussi, 
sans qu’il soit possible, toutefois, de discerner dans cette évolution des lois bien strictes”2; 
tot el vorbeşte, în cazul lui Mérimée, despre formarea, în povestirile acestuia, a unei 
poetici a genului, al cărei principal continuator va fi, în Franţa, Maupassant 3. 

Mai târziu, Todorov defineşte discursul fantastic, urmând totodată şi 
contribuţiile aduse de formaliştii ruşi şi de V.I. Propp la o teorie a povestirii. Astfel, 
cercetătorul porneşte de la „trei trăsături care arată cu deosebită limpezime în ce fel se 
realizează unitatea structurală. Cea dintâi ţine de enunţ, cea de-a doua de enunţare 
(aşadar amândouă de aspectul verbal); cea de-a treia de aspectul sintactic”4. Prin 
urmare, pentru Todorov, un prim aspect caracteristic supranaturalului poate fi găsit în 
relaţia sa aparte cu figurile de stil, bazată pe exagerare şi pe faptul că „acesta 
(fantasticul, n.n.) realizează sensul propriu al unei expresii figurate”5. Tot în enunţ se 
înscrie o a doua manieră de direcţionare a expresiilor figurate, menite să pregătească 
cititorul în vederea producerii faptului insolit: şi anume, acestea sunt precedate de 
hipercunoscutele formule modalizante precum „mi se părea”, „ai fi zis”, „ca şi cum”, 
„poate”. Piatra de încercare a genului este, deci, limbajul: „nu numai că diavolul şi 
vampirii nu există decât în cuvinte, dar, de asemenea, numai limbajul ne îngăduie să 
concepem ceea ce este mereu absent, supranatural”6. A doua trăsătură invocată de 
Todorov, foarte importantă pentru contextul prezent, nu mai ţine de enunţ, ci de 
enunţare şi are în vedere persoana gramaticală a naratorului în povestirile fantastice. 
Formula naratorului reprezentat se dovedeşte, până la urmă, cea mai potrivită aici, spre 
deosebire de poveştile miraculoase sau basm. Se produce în acest fel identificarea 
cititor-personaj, deoarece „pronumele «eu» aparţine tuturora [...] Pătrundem astfel în 
universul fantastic în cel mai direct mod cu putinţă. Identificarea pe care o evocăm aici 
nu trebuie considerată un joc psihologic individual: este vorba de un mecanism interior 
textului”7. Fantasticitatea va fi susţinută în mai mare măsură de formula naratorului 
totodată erou al propriei relatări: „Tot suspens-ul unei povestiri cum este Inès de las 
Sierras constă în faptul că evenimentele inexplicabile ne sunt relatate de către cineva 
care este în acelaşi timp unul dintre eroii povestirii şi naratorul ei: el este un om ca toţi 
ceilalţi, cuvintele sale sunt de două ori demne de toată încrederea; altfel spus, 
evenimentele sunt supranaturale, dar naratorul este cât se poate de natural”8. Intervine, 
însă, aici, precum observă cu fineţe criticul, un risc, legat de ceea ce el numeşte poziţia 
naratorului. Vocea care narează poate asuma doar rolul de martor, fiind exterioară 

                                                 
2  Le conte fantastique en France de Nodier à Maupassant, Paris, José Corti, 1951, p. 114. 
3 Ibidem, p. 283. 
4 Introducere în literatura fantastică, Bucureşti, Editura Univers, 1973, p. 97. 
5 Ibidem, p. 100. 
6 Ibidem, p. 102. 
7 Ibidem, p. 104. 
8 Ibidem, p. 105. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 327 

evenimentelor sau, dimpotrivă, poate relata în calitate de participant sau chiar de erou al 
faptelor narate, deci din interior, ca şi când ar povesti ceva sigur, verificat. Căreia dintre 
ele cititorul va fi tentat să-i acorde mai multă încredere ? Ajuns în acest punct, Todorov 
îşi susţine demonstraţia dând ca exemplu povestirile fantastice ale lui Maupassant, 
scriind că există chiar mai multe trepte de încredere, determinate, până la urmă, de 
abilitatea şi talentul scriitorului de a organiza discursul fantastic, de a exploata planurile 
naraţiei: „Dar în cele mai bune nuvele fantastice ale sale – Lui ?, La nuit, Qui sait ?, 
Horla –  Maupassant face din narator eroul însuşi al întâmplării (acesta este procedeul 
lui Edgar Poe şi al multor altora de după el). Faptul că discursul aparţine autorului îşi 
pierde astfel din pregnanţă, accentul căzând acum pe faptul că el aparţine personajului: 
cuvintele sunt îndoielnice şi avem toate motivele să presupunem că aceste personaje 
sunt nişte nebuni; totuşi, datorită faptului că ele nu sunt introduse printr-un discurs 
distinct al naratorului, noi le mai acordăm încă o paradoxală încredere. Nu ni se spune 
că naratorul minte şi ideea că el ar putea-o face ne şochează întrucâtva, structural ; 
această posibilitate există, însă (întrucât el este în acelaşi timp şi personaj) şi – cititorul 
este iarăşi îndreptăţit să ezite”9. O a treia trăsătură a discursului fantastic, vizând 
aspectul sintactic de această dată, constă, în opinia aceluiaşi critic, în legătura care se 
stabileşte între cititor şi timpul lecturii, legătură care întăreşte totodată procesul de 
identificare în cazul fantasticului, dar este foarte importantă, de asemenea, şi în cazul 
genului poliţist10. 

Consideraţiile lui Todorov asupra implicaţiilor narative ale povestirii 
supranaturale sunt urmate şi dezvoltate, mai târziu, de majoritatea cercetătorilor 
fantasticului. Însă, evident, cu detaşarea firească faţă de acribia practicată de metoda 
structuralistă.  

Printre teoreticienii români, Ioan Vultur merge, poate, cel mai aproape de 
direcţia todoroviană, consacrând un capitol problemei „dispozitivului narativ”11. De 
asemenea, cercetătorul român este preocupat de rolul lectorului în situaţia comunicativă 
impusă de textul fantastic, aşezându-şi demersul echidistant faţă de cei doi poli ai 
discursului literar, al enunţării şi al receptării. Preluând sintagma todoroviană, Ioan 
Vultur are în vedere, ca prim aspect al investigaţiei sale naratologice, poziţiile narării 
sau felul în care sunt împărţite rolurile în naraţiunea fantastică12. Naratorul reprezentat 
este, în opinia aceluiaşi cercetător, cel mai adecvat literaturii supranaturalului. Conform 
clasificării stabilite de Gérard Genette, urmată aici de Vultur, discursul fantastic poate 
avea, ca orice alt tip de povestire, un narator autodiegetic (situaţie care provoacă de cele 
mai multe ori implicaţii psihologice), homodiegetic sau heterodiegetic. Cât priveşte 
naraţiunea homodiegetică, se disting două situaţii: Ioan Vultur găseşte potrivită 
alăturarea narator-martor – numit de Jean Bellemin-Noël narator-releu –, care are rolul 
„de a mărturisi, de a depune mărturie, deci de a certifica în mod cât mai obiectiv cele 
văzute, întâmplate etc. [...] În unele cazuri, el este un fel de alter ego al eroului, al 
protagonistului istoriei, observând ceea ce i se întâmplă acestuia. De obicei, martorul 
păstrează o poziţie de neutralitate şi de raţionalitate, constituind în cadrul naraţiunii 
persoana căreia i se poate acorda tot creditul, deoarece nu se înşeală în legătură cu ceea 

                                                 
9 Ibidem, p. 107. 
10 Cf. op. cit., p. 111. 
11 Cf. Naraţiune şi imaginar. Preliminarii la o teorie a fantasticului, Bucureşti, Minerva, 1987, p. 42. 
12 Ibidem, p. 42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 328 

ce a văzut”13. Un al doilea caz este cel în care „ipostaza de martor nu poate fi păstrată 
până la capăt, deoarece acesta e antrenat şi el în vârtejul întâmplărilor extraordinare”14. 
Cercetătorul mai adaugă o observaţie, pertinentă pentru situaţia comunicativă a 
fantasticului. El subliniază rolul focalizării – diferit organizată în cele trei tipuri 
principale de naraţie şi care, de altfel, poate varia chiar în interiorul aceluiaşi text –, unul 
modal, de „restricţie a câmpului”15, dar şi de acreditare, în fantastic, a declaraţiilor 
instanţei enunţării, a vocii care povesteşte. Încă o idee importantă este considerarea 
povestirii supranaturale ca un gen autonom prezentând, aşa cum demonstrează şi Irène 
Bessière, „o serie de similitudini dar şi diferenţe, în raport cu alte genuri, cum ar fi 
basmul sau romanul realist”16. 

Marea majoritate a cercetătorilor genului sesizează, aşadar, necesitatea aşezării 
fantasticului sub incidenţa narativităţii. Din aceste motive s-a şi recurs la exemplele de 
mai sus, care pot fi continuate cu altele destul de numeroase. Roger Bozzetto17 vorbeşte, 
de asemenea, de o narativizare specifică, ducând la constituirea unei „machinerie 
textuelle originale”18, care îşi păstrează particularităţile generice indiferent de perioada 
de apariţie a textului. La rândul său, Jean Fabre include în definiţia fantasticului 
principiul narativităţii, aflat în permanentă complementaritate cu propensiunea spre 
realism a genului: „La réponse va dans le sens de la définition la plus étroite du 
Fantastique : c’est un genre narratif. Cette narrativité appartient en effet à la sphère de 
l’horizontalité au même titre que le réalisme avec lequel elle collabore pour une mise en 
ordre. Cet ordre est celui des constantes épistémologiques et culturelles de la doxa, 
nécessaires pour la production de l’étrangeté. Raconter, c’est mettre à plat le réel, lui 
donner comme le montre Ricoeur ce déploiement temporel qui le fixe comme histoire, 
vécu : l’horizontalité. [...] On peut se contenter pour le moment d’un constat : la 
narrativité, ennemie de la poésie verticalisante, est une absolue nécessité pour le 
fantastique”19. Pentru a completa profilul supranaturalului, Fabre recurge şi el la analiza 
naratologică, menţionând contribuţia lui Todorov în deschiderea acestei direcţii de 
interpretare. Cum era de aşteptat, cercetătorul se opreşte, în ceea ce priveşte planul 
verbal, deci al enunţului şi, apoi, al enunţării, la două probleme: stilul şi punctele de 
vedere. Concluzia, sprijinită şi de date statistice, ar fi şi de această dată că povestirea la 
persoana întâi - deci naratorul reprezentat în interiorul operei - este preferată de autorii 
de proză fantastică. Şi, pentru a încheia cu un ultim exemplu periplul evaluărilor 
naratologice, ar trebui menţionate  opiniile şi pistele de explorare deschise de Ilina 
Gregori asupra prozei fantastice20. Cercetătoarea aduce în discuţie, pornind de la 
faimosul studiu Das Unheimliche al  lui Freud, cele mai semnificative orientări stabilite 
până acum în studiul fantasticologic. Pornind de la semantica termenului fantastic, 
trecând apoi prin conturarea individualităţii generice a supranaturalului, autoarea aşază 

                                                 
13 Ibidem, p. 44. 
14 Ibidem, p. 45. 
15 Ibidem, p. 49. 
16 Ibidem, p. 110. 
17 Cf. L’Obscur objet d’un savoir. Fantastique et science-fiction : deux littératures de l’imaginaire, 

Aix-en -Provence, Publications de l’Université de Provence, 1992. 
18 Ibidem, p. 172. 
19 Cf. Le Miroir de sorcière. Essai sur la littérature fantastique, Paris, Corti, 1992, p 105-106. 
20 V. Povestirea fantastică. Balzac. Villiers de l’Isle-Adam. Pieyre de Mandiargues, Bucureşti, Editura 

Du Style, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 329 

poetica fantasticului sub dubla mişcare de oglindire fidelă/construcţie şi apoi, într-o a 
doua etapă, de dezintegrare/deconstrucţie a realului, printr-un limbaj care postulează 
acea „rhétorique de l’indicible” sprijinită, în ultimă instanţă, şi pe mijloace narative 
aparţinând povestirii în general, dar întrebuinţate acum într-un fel aparte.   

Nu poate fi vorba, însă, în cazul povestirii fantastice, de investigarea singulară a 
modului în care materia epică este decupată sau, mai exact, de efectele provocate de 
exploatarea perspectivei narative. Pentru că acestea coexistă, în ambiţiosul proiect 
textual al ficţiunii fantastice, cu alte câteva mărci sau indicii la fel de importante care, 
până la urmă, constituie împreună o matrice generică unică, aparţinând doar povestirii 
supranaturale.  

 
 ٭٭٭                                              
 
 Întâi de toate, trebuie amintită particularitatea oricărei povestiri, deci si a celei 

fantastice, de a fi convertită într-o schemă minimală, bazată pe un mecanism alcătuit din 
naraţiune şi diegeză, după cum urmează: 

 
A. naraţiune sau discurs 
verbal despre lumea 
narată 

 
 
 
B. diegeză = 
lume narată 

 
Situaţia narativă a oricărui text este, până la urmă, „reductibilă la trei factori esenţiali 
(având fiecare, la rândul lui, alte elemente subordonate): timpul, persoana şi 
modul/modalitatea. Diversele combinări dintre aceste componente obligatorii stau la 
baza unor tipuri şi procedee diferite de naraţie. Nici unul dintre factorii situaţiei narative 
considerat izolat nu poate da socoteală decât incomplet de structura textului, nu poate 
oferi decât o perspectivă parţială asupra ansamblului”21. 

O următoare treaptă de analiză, prin urmare, îşi găseşte resursele necesare în 
categoriile persoanei şi modului.   

Gérard Genette este unul dintre teoreticienii care au adus clarificări esenţiale în 
acest subcapitol al naratologiei. Pe urmele lui Jean Pouillon, Roland Barthes, Tzvetan 
Todorov, poeticianul este preocupat de funcţia narativă şi de multiplele modalităţi de 
realizare a acesteia. În Figures III, analiza discursului este organizată în funcţie de  
categoriile de ordine, durată, frecvenţă, mod şi voce (care include şi persoana), 
aplicabile oricărui text de ficţiune. Primele trei categorii invocate privesc mai mult 
timpul narativ, cum deja s-a văzut; ultimele două vor constitui, în contextul de faţă, 
principalele puncte de plecare în investigarea performanţelor, particularităţilor şi, de 
asemenea, limitelor naratologice ale discursului  fantastic.  

Prin urmare, trebuie amintită chiar dintru început una dintre distincţiile pe care 
Genette le consideră drept esenţiale în studiul naratologic. Este vorba de necesara 

                                                 
21 Cf. Dicţionar de ştiinţe ale limbii, Bucureşti, Nemira, 2001, p. 332. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 330 

diferenţiere între mod şi voce, nepercepută de poeticienii mai vechi, mai exact de 
interdicţia de a reduce la un numitor comun perspectiva narativă şi naratorul: 
„Toutefois, la plupart des travaux théoriques sur ce sujet souffrent à mon sens d’une 
fâcheuse confusion entre ce que j’appelle ici mode et voix, c’est-à-dire la question quel 
est le personnage dont le point de vue oriente la perspective narrative ? et cette question 
tout autre : qui est le narrateur ? – ou, pour parler plus vite, entre la question qui voit ? 
et la question qui parle ?”22. Aşadar, perspectiva narativă, numită în egală măsură „foyer 
narratif” („focus of narration”) sau punct de vedere, este supusă unor clasificări destul 
de asemănătoare de o serie de naratologi de primă importanţă – F.K. Stanzel, Norman 
Friedman, Wayne Booth, Bertil Romberg ş.a. –, însă Genette propune o tipologie 
îmbunătăţită, care să ţină seama în egală măsură de mod (focalizare realizată prin 
reflectorizarea personajului) şi de voce (narator). Termenul  focalizare este preferat 
tuturor celor anterioare. Prin urmare, un prim tip stabilit de Genette este reprezentat de 
focalizarea zero sau absenţa focalizării (ceea ce Jean Pouillon numea „vision par 
derrière”), întâlnit cel mai des în povestirea clasică, atunci când naratorul ştie mai mult 
decât personajul; al doilea („vision avec”), este cel al focalizării interne, fie fixă (care 
provoacă în consecinţă o restricţie, o îngustare a câmpului vizual perceput de cititor), fie 
variabilă ori multiplă23. Ultimul tip priveşte focalizarea externă (numită şi „du dehors”, 
formulă caracteristică secolului trecut – naratorul nu are acces la gândurile 
personajelor), în care „le héros agit devant nous sans que nous soyons jamais admis à 
connaître ses pensées ou sentiments”24.  La fel de important, subliniază Genette, este 
faptul că perspectiva narativă (focalizarea) nu rămâne constantă, ci variază, cel mai 
adesea, în interiorul aceluiaşi text, provocând întotdeauna dificultăţi de interpretare. 
Astfel, „la distinction entre les différents points de vue n’est pas toujours aussi nette que 
la seule considération des types purs pourrait le faire croire. Une focalisation externe par 
rapport à un personnage peut parfois se laisser aussi bien définir comme focalisation 
interne sur un autre : la focalisation externe sur Philéas Fogg est aussi bien focalisation 
interne sur Passepartout médusé par son nouveau maître”25. Prin urmare, însăşi 
clasificarea genettiană îşi recunoaşte dificultăţile de punere în practică, de aplicare pe 
text. O ultimă precizare, în subcapitolul referitor la focalizare, are în vedere o observaţie 
de fineţe, şi anume că identitatea de persoană narator-erou nu trebuie să ne înşele cu 
privire la diferenţa de funcţie; afirmaţia este susţinută cu un exemplu din Proust, unde, 
deşi naratorul este acelaşi cu eroul, ei ocupă două poziţii absolut diferite în ansamblul 
narativ, separate şi prin distanţa temporală interpusă între planul naraţiei şi cel al 
evenimentelor. Naratorul va şti întotdeauna mai mult decât ştia eroul atunci, în trecut, 
deci îşi va permite oricând o eventuală restricţie a câmpului narativ, fenomen practicat, 
de altfel, cu mult succes şi în genul fantastic26. 

                                                 
22 Cf. Figures III, Paris, Editions du Seuil, 1972, p. 203.  
23 Se va vedea ce rol important poate juca în fantastic focalizarea internă, prin modul în care îi permite 

personajului să-şi susţină propria ipoteză, părere asupra celor relatate.  
24 G. Genette, op. cit., p. 207. 
25 Ibidem, p. 208. 
26 Este vorba aici, mai curând, de jocul scriiturii cu instanţele narative; în cazul de faţă  narator şi erou  

fiind una şi aceeaşi persoană, însă total diferită, din perspectiva timpului prezent; o situaţie asemănătoare 
există în Sylvie, povestirea lui Gérard de Nerval din Les Filles du feu. Şi de această dată, textul mizează pe 
relaţia narator=erou, practicând o restricţie de câmp, dezvăluind treptat ceea ce ştia eroul cu ani în urmă, 
precum şi pe o complicată organizare a planurilor temporale ale naraţiunii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 331 

Odată clarificată problema punctului de vedere sau a focalizării (discutată, aşa 
cum s-a văzut, în capitolul consacrat modului), o a doua, la fel de importantă pentru 
analiza naratologică a unui text ficţional, priveşte instanţa narativă în care se înscrie şi 
funcţionează orice ficţiune în proză (se ajunge astfel la capitolul intitulat Voix). Va fi 
vorba, precizează poeticianul, de o situaţie narativă care priveşte în egală măsură actul 
povestirii, protagoniştii săi, determinările sale spaţio-temporale şi raportul cu alte 
posibile situaţii narative care apar în interiorul aceluiaşi text. Interferările şi diferenţele 
de planuri, situate întotdeauna în raport cu noţiunea de diegeză sau istorie, sunt numite 
de Genette niveluri narative; astfel, „tout événement raconté par un récit est à un niveau 
diégétique immédiatement supérieur à celui où se situe l’acte narratif producteur de ce 
récit. La rédaction par M. de Renoncourt de ses Mémoires fictifs est un acte (littéraire) 
accompli à un premier niveau, que l’on dira extradiégétique ; les événements racontés 
dans ces Mémoires (dont l’acte narratif de des Grieux) sont dans ce premier récit, on les 
qualifiera donc de diégétiques, ou intradiégétiques ; les événements racontés dans le 
récit de des Grieux, récit au second degré, seront dits métadiégétiques”27. În consecinţă, 
interesează în momentul de faţă – referitor la „voce” – o grilă de analiză care însumează 
nivelurile narative (de exemplu, într-o povestire poate fi suprapus, pe lângă un prim 
nivel, diegetic, un al doilea, metadiegetic), precum şi eroii triadei narative – autorul, 
naratorul şi cititorul sau receptorul, numit de Genette naratar28. 
 Nivelurile narative presupun, în accepţia genettiană, două sau chiar mai multe 
paliere diferite coexistând în interiorul aceleiaşi naraţiuni. Astfel, în funcţie de planul de 
pe care relatează, naratorul va ocupa o poziţie extra sau intradiegetică (numită simplu şi 
diegetică). În naraţiune mai poate apărea însă şi un nivel metadiegetic, atunci când un 
personaj din primul „sertar” narativ devine el însuşi narator, relatând şi intercalând o 
povestire de gradul al II-lea în textul prim, povestire care îl poate avea drept erou sau 
care, dimpotrivă, nu deţine nici o legătură cu acesta. Aspectul cel mai important, 
observă Genette, constă în „la différence de statut narratif entre l’histoire directement 
racontée par le narrateur (« l’auteur ») et l’histoire racontée dans cette histoire par un de 
ses constituants (personnage ou autre) : l’histoire au second degré. Convenons de 
marquer cette opposition formelle en nomant diégétique le premier niveau, et 
métadiégétique le niveau second, quel que soit le rapport de contenu entre ces deux 
niveaux”29. Din categoria menţionată fac parte, în egală măsură, cânturile al IX-lea şi al 
XII-lea din Odiseea, O mie şi una de nopţi apoi, în secolul realismului, la Balzac, 
povestiri (fantastice) precum La Peau de chagrin sau L’Auberge rouge30. Metoda 
narativă a amplificării metadiegetice, apărând odată cu primele texte epice, mai este 
numită de cercetător şi barocă, fiindcă îşi reînnoieşte prezenţa în tradiţia romanescă din 
perioada omonimă, rezistând cu succes în faţa concurenţei reprezentate de inventarea 
noii forme a romanului epistolar31. De fapt, această tehnică foarte frecventă aparţine, 
într-un limbaj mai accesibil decât al lui Genette, celor două tipuri narative cunoscute 

                                                 
27 op.cit., p. 238-239. 
28 „J’appellerai ainsi le destinataire du récit, après R. Barthes (Communications 8, p. 10) et sur le 

modèle de l’opposition proposée par A. Greimas entre destinateur et destinataire” (Sémantique structurale, 
Paris, 1966, p. 177), in op. cit., p. 227.  Naratarul reprezintă de fapt acel tip de lector desemnat în text. 

29 Cf. Figures II, Paris, Editions du Seuil, 1969, p. 202. 
30 Cf. Figures III.  
31 Vezi cap. D’un récit baroque, în Figures II, p. 195-222. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 332 

drept povestire în povestire şi povestire în serie şi este întrebuinţată din plin şi de genul 
fantastic. Un exemplu adecvat, în literatura română, de povestire în povestire îl 
constituie nuvela fantastică a lui Pavel Dan, Copil schimbat. Există aici un prim chenar 
epic relatat de un narator, să spunem diegetic, în interiorul căruia se deschide cel de-al 
doilea palier narativ – metadiegetic – al cărui narator înfăţişează o uimitoare istorie la 
care luase parte, cu ani în urmă, ca protagonist, fără vreo legătură de conţinut cu prima. 
La fel, amplificarea metadiegetică este folosită frecvent şi de Sadoveanu, multe dintre 
povestirile sale fiind construite pe tiparul istorisirii de gradul al II-lea: în afară de Hanu 
Ancuţei, exemplul clasic de povestire în serie sau de povestire metadiegetică la noi, mai 
pot fi citate – dintre textele care se apropie foarte mult de poetica fantasticului şi, deci, 
interesează în cazul de faţă –, Povestea cu Petrişor, Prisaca de altădată, Hanul Boului, 
Credinţă strămoşească ş.a. La Mircea Eliade, în egală măsură, în nuvela Pe strada 
Mântuleasa, relatările succesive ale personajului Zaharia Fărâmă nu fac decât să 
instituie în planul naraţiunii prime un al doilea nivel. Interogatoriul la care e supus 
Fărâmă, bătrânul învăţător, ocupă, practic, întreg spaţiul narativ, deci conţinutul planului 
secund, iar istoria povestită de acesta reprezintă adevăratul nucleu epic al textului, faţă 
de care nivelul prim rămâne un simplu ancadrament. Procedeul poate fi regăsit şi în 
nuvelele lui Paul Alexandru Georgescu. Casa Weber sau ieşirea din noapte, de 
exemplu, are la bază o construcţie narativă etajată. Un prim narator, personaj al propriei 
relatări situate în trecut, introduce în acest plan o povestire de gradul al doilea. De fapt, 
e vorba de un jurnal, aşadar un text scris, găsit, fireşte, din întâmplare, dar devenit 
principalul motor al acţiunii. Weber, cel care l-a scris, dobândeşte astfel statutul de 
autor-narator metadiegetic. Jurnalul său nu este destinat explicit vreunui naratar, 
trebuia să rămână o taină, iar cititorul are, la tot pasul,  sentimentul de a fi comis o 
indiscreţie parcurgându-l odată cu naratorul prim. Un mod foarte interesant şi complex 
de întrebuinţare a procedeului metanaraţiei foloseşte Jean Ray în cunoscuta povestire 
fantastică La ruelle ténébreuse. De fapt, organizarea narativă debutează cu motivul 
găsirii, de către personajul-narator, a două  manuscrise, deci două texte fictive redactate 
de două personaje, referindu-se însă la unul şi acelaşi eveniment, respectiv invadarea 
oraşului de entităţi sau prezenţe supranaturale, malefice. Introducerea dublei focalizări, 
prin perspectiva celor doi povestitori, nu poate decât să acrediteze o serie de întâmplări 
înspăimântătoare, terifiante, cu siguranţă imposibile în ordinea firească a lucrurilor. 
Personajele reconstituind evenimentele tragice „la cald”, în direct, adică pe măsură ce 
ele se întâmplau, prin scrierea acestor jurnale fictive, fac parte din planul metadiegetic al 
nuvelei. Naratorul nivelului întâi, care dispare, se eclipsează din text pe durata în care 
lectorul ia cunoştinţă de conţinutul manuscriselor, reapare odată cu ultimele rânduri ale 
acestora; el ocupă, din momentul de faţă, o poziţie autodiegetică, întrucât, în dorinţa de 
a aduce lumină în istoria fantastică şi îngrozitoare aflată din cele două caiete-mărturie, 
iniţiază o serie de cercetări şi chiar intră în posesia unor preţioase informaţii; de 
asemenea, reuşeşte să dea de ultimii supravieţuitori ai anilor de oroare descrişi în 
manuscrisele găsite; aceştia sunt integraţi ca personaje „reale” ale prim-planului narativ, 
conferind un plus de autenticitate şi realism întregii istorii.  

Exemplele unor astfel de practici narative sunt extrem de numeroase pe 
teritoriul fantasticului literar; în fapt, mai mult decât în cazul oricărui alt gen, 
narativitatea, (decuparea materialului epic prin orientarea „camerei”), precum încearcă 
să arate şi demonstraţia de faţă, susţine, în primul rând, nevoia de a crea impresia de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 333 

realism a supranaturalului, un realism al construcţiei, al enunţării, dar şi unul al 
atmosferei care, aşa cum deja s-a văzut, reprezintă o condiţie sine qua non a edificiului 
fantastic. Relatarea cât mai realistă, cu rol de autentificare şi acreditare, de stabilire a 
funcţiei pragmatice, îi va induce lectorului starea necesară receptării unui astfel de text, 
apoi îi va facilita integrarea în interiorul universului textului şi chiar identificarea cu 
eroul sau personajul-narator.  

Tot în capitolul destinat vocii (Voix)32 sunt puse sub semnul întrebării şi 
limpezite o serie de chestiuni vitale pentru naratologie. Genette aduce lumină într-o 
problemă controversată, şi anume identitatea sau diferenţa de statut a „cuplurilor” autor-
narator şi cititor-naratar: „Confusion peut-être légitime dans le cas d’un récit historique 
ou d’une autobiographie réelle, mais non lorsqu’il s’agit d’un récit de fiction, où le 
narrateur est lui-même un rôle fictif [...] Le narrateur du Père Goriot n’ « est » pas 
Balzac, même s’il exprime ça ou là les opinions de celui-ci, car ce narrateur-auteur est 
quelqu’un qui « connaît » la pension Vauquer, sa tenancière et ses pensionnaires, alors 
que Balzac, lui, ne fait que les imaginer”33. Ideea care trebuie reţinută ar putea fi 
formulată în termenii următori: situaţia narativă a unui text ficţional nu trebuie niciodată 
confundată cu situaţia scrierii, apariţiei sale. Analiza naratologică ia în calcul, prin 
urmare, doar ceea ce găseşte în interiorul ficţiunii, se rezumă exclusiv la datele înscrise 
în text, fără a se raporta la condiţiile exterioare de producere a operei.  

 Odată îndepărtat pericolul suprapunerii unor noţiuni precum autor/narator sau 
receptor/naratar, urmează studiul „persoanei” care povesteşte în interiorul lumii 
ficţionale instituite de o naraţiune. În consecinţă, poziţia naratorului va fi ori hetero-  ori 
homodiegetică, cu precizarea că aceasta din urmă include şi tipul autodiegetic. 
Naratorul homodiegetic deţine numai rolul de martor, de observator (în fantastic, el are 
o miză foarte importantă, prin faptul că simpla sa mărturie autentifică ficţiunea şi 
potenţează misterul), pe când cel autodiegetic povesteşte despre el însuşi, are funcţia de 
erou. În concluzie, Genette stabileşte patru poziţii fundamentale în care naratorul poate 
fi aşezat, în funcţie de raportarea sa la nivelul narativ (extra-  sau intradiegetic) şi la 
relaţia cu diegeza/istoria (hetero-  sau homodiegetic)34 : 
 

Nivel / Relaţie Extradiegetic Intradiegetic 
 

Heterodiegetic 
 

Homer 
 

Şeherezada 
 

Homodiegetic 
 

Gil Blas 
 

Ulise 
 

Diferenţierile poeticianului francez cu privire la instanţele narative ale 
producerii şi receptării textului ficţional sunt preluate în cercetarea naratologică, 
adăugându-li-se uneori o serie de completări sau interpretări. De fapt, în anii din urmă 
accentul pare să cadă mai ales pe teoretizarea/problematica receptării, mai exact pe 
relaţia uneori evidentă, alteori mascată, dar subtilă pe care textul o stabileşte şi o 
întreţine cu publicul său. Fie că este vorba de un auditor marcat în interiorul lumii 
narative, având statut de personaj căruia îi este adresată istorisirea, ori că naratorul se 
                                                 

32 Cf. Figures III, p. 225-269. 
33 Ibidem, p. 226. 
34 Ibidem, p. 256. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 334 

adresează în mod direct unui  public virtual, fie că importanţa cititorului este subliniată 
într-o manieră indirectă, toate aceste posibilităţi sunt evaluate de studiul naratologic. 

 Umberto Eco propune şi defineşte sintagma cititor-model35, dar are în vedere şi 
clasificările lui Genette şi ale altor teoreticieni cu privire la instanţele narării36. În fapt, 
cercetătorul italian este preocupat, vizavi de analiza unui text de ficţiune în proză, de 
personajele „trinităţii narative”37, autorul, naratorul şi cititorul, şi de posibilele 
implicaţii şi prelungiri ale acestora în plan fictiv şi, totodată, concret.  

La modul concret, deci, apare din nou problema autorului/scriitorului, a 
părintelui natural al operei, confundat mai tot timpul de lectorul ingenuu cu naratorul 
(mai ales atunci când acesta i se adresează la persoana I). Însă spaţiul realului 
corespunde doar instanţei pe care Eco o numeşte autor empiric, un simplu om având o 
biografie cuprinsă într-un interval de timp determinat şi purtând nume precum Edgar 
Allan Poe, Gérard Labrunie (Nerval) sau Laurence Sterne. În interiorul ficţiunii se 
produce, însă, dedublarea care favorizează apariţia unui al doilea tip de autor, un fel de 
„eu” interior care se manifestă numai aici şi pe care scriitorul cu greu îl mai poate 
controla38. Va fi vorba de autorul-model, a cărui voce transpare câteodată în text, ca şi 
când ar da nişte indicaţii de regie : „Autorul-model e o voce care vorbeşte afectuos (sau 
imperios, sau cu viclenie) cu noi, şi care ne vrea alături de el, şi vocea asta se manifestă 
ca strategie narativă, ca ansamblu de instrucţiuni ce ne sînt distribuite la fiece pas şi de 
care trebuie să ascultăm atunci când ne hotărâm să ne comportăm ca nişte cititori-
model”39. Autorului-model îi corespunde, tot în planul ficţiunii, cititorul-model, o altă 
instanţă imaginată de text, care se dezvoltă, consubstanţial, odată cu naraţia. Există, 
deci, o anumită distanţă între cititorul-model şi cititorul-empiric care, nefiind pregătit să 
înţeleagă indicaţiile autorului-model, „foloseşte textul ca pe un ambalaj pentru propriile-
i pasiuni”40. Acesta nu înţelege cu adevărat menirea ficţiunii şi caută să identifice 
aspecte din realitatea imediată cu întâmplări aparţinând spaţiului literar. Pentru a 
pătrunde cu adevărat mesajul anumitor texte, consideră Eco, ele trebuie citite şi recitite 
de nenumărate ori. Însă nu orice lector este capabil de asemenea performanţe. Astfel, 
dacă cititorul-empiric reprezintă, să spunem, treapta cea mai de jos a receptării, pe una 
superioară îi urmează cititorul-model de primul nivel. El se va mulţumi să afle finalul 

                                                 
35 V. Lector in fabula, Bucureşti, Editura Univers, 1982.   
36 V. Şase plimbări prin pădurea narativă, Constanţa, Pontica, 1997. 
37 Ibidem, p. 35. 
38 În legătură cu acest aspect, scriitorii şi chiar teoreticienii vorbesc foarte des de distanţa care se 

interpune între scriitorul-om şi dublul său narativ. Balzac observă, în 1836, în prefaţa la Le lys dans la 
valée, deci cu mult înainte de apariţia ştiinţei naratologiei: „Eul nu e fără pericol pentru autor. Dacă masa de 
cititori s-a mărit, suma inteligenţei publice n-a crescut în aceeaşi proporţie [...] Mulţi cititori îl mai fac încă, 
în mod ridicol, complice pe autor la sentimentul personajelor sale; şi dacă el foloseşte eu, aproape toţi sunt 
tentaţi să-l confunde cu povestitorul.” Scriitorul american Paul Auster continuă, într-un interviu din „Le 
Monde”, cam pe aceeaşi linie, constatările privitoare la instanţa producătoare a povestirii: „Există în romane 
un lucru care mă fascinează: vedem un nume pe copertă, numele autorului, dar deschidem cartea şi vocea 
celui care vorbeşte nu e a autorului, ci a naratorului. Cui aparţine această voce ? Dacă nu e cea a autorului, 
privit ca om, e cea a scriitorului, deci o invenţie. Există, deci, doi protagonişti [...] În viaţa mea există o 
mare ruptură între mine şi omul care scrie cărţile. În viaţa mea, ştiu, în mare parte, ceea ce fac; dar când 
scriu sunt pierdut şi nu ştiu de unde vin aceste istorii.” Cf. Jean-Michel Adam, Françoise Revaz, Analiza 
povestirii, Iaşi, Institutul European, 1999, p. 86-87.  

39 Cf. Şase plimbări prin pădurea narativă, p. 23. 
40 Ibidem, p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 335 

poveştii, fără a se implica prea adânc în lectură. Treapta cea mai înaltă aparţine 
cititorului-model de nivelul al doilea, care „se întreabă ce tip de cititor îi cere povestirea 
aceea să devină şi vrea să descopere cum procedează autorul-model care îl instruieşte 
pas cu pas [...] Numai atunci când cititorii-empirici vor fi descoperit autorul-model şi 
vor fi înţeles (sau măcar vor fi început să înţeleagă) ceea ce el voia de la ei, aceştia vor 
fi devenit cititori-model în adevăratul sens al cuvântului”41. Eco îşi susţine, în principal, 
teoria cu două exemple literare42 care, realmente, cer din partea lectorului o comunicare 
inteligentă şi atentă cu textul : e vorba de Aventurile lui Arthur Gordon Pym de E. A. 
Poe şi de povestirea Sylvie a lui G. de Nerval. Despre textul nervalian, Eco a scris în mai 
multe rânduri, recunoscând de fiecare dată farmecul pe care această complicată „pădure 
narativă” îl exercită asupra sa. Important este că o astfel de scriitură îşi selectează, 
practic, cititorii. Doar cei inteligenţi se vor simţi în stare să consimtă la o re-lectură, deci 
să colaboreze în adevăratul sens al cuvântului cu „entităţile” de hârtie care sunt 
prezente, într-un mod discret, în acest dens univers ficţional. Din suprapunerea dar şi 
din distanţarea vocilor, deci şi a nivelurilor narative şi implicit a planurilor temporale 
ale povestirii se naşte, aparent, o confuzie care ascunde o subtilă strategie: „Dar 
confuzia aceasta este atât de minunat orchestrată, încât devine imperceptibilă – sau 
aproape, dat fiind că noi totuşi o percepem. Nu e confuzie, este dimpotrivă un moment 
de viziune limpede, de epifanie a narativităţii, în care apar laolaltă cele trei persoane ale 
trinităţii narative: autor-model, narator şi cititor. Autor şi cititor-model sunt două 
imagini care se definesc reciproc numai în cursul şi la sfârşitul lecturii. Se construiesc 
unul pe altul”43. Cât despre nuvela lui Poe, lectorul este iarăşi pus în dificultate; şi de 
această dată, observă Eco, prin jocul instanţelor narării, nivelurile povestirii se deschid 
şi se închid asemenea unor sertare sau unei cutii chinezeşti. La sfârşitul lecturii, 
cititorului îi va fi, fără îndoială, foarte greu să stabilească identitatea autorului prefeţei, 
A.G. Pym; precum se ştie, o prefaţă face parte din paratext, deci se înscrie în afara lumii 
ficţionale a povestirii. Prin această procedură, Pym se autosituează într-un „fals” plan 
real, ca individ care vrea doar să publice o dare de seamă a propriilor aventuri şi 
încredinţează această misiune unui anumit domn Poe, angajat ca „negru”. Însă o notă 
plasată în finalul povestirii face să apară o altă voce narativă, anonimă, care vorbeşte 
despre Pym ca despre un personaj, coborându-l din poziţia de autor: „Va trebui prin 
urmare să-i dăm dreptate cititorului care ar începe să bănuie că autorul empiric este 
domnul Poe, care inventase un personaj dat doar în planul romanesc ca real, domnul X, 
care vorbeşte de o persoană fals reală, domnul Pym, care la rândul său se comporte ca 
narator al unei istorii romaneşti. Singurul element imbarasant ar fi că acest personaj 
romanesc vorbeşte despre domnul Poe (cel real) ca şi cum ar fi un locuitor al propriului 
său univers fictiv”44.   

Dacă teoria naratologică a lui Genette, urmată şi de consideraţiile lui Eco, este 
centrată, în primul rând, asupra unor aspecte privind focalizarea, tipurile posibile de 
naratori, precum şi asupra raporturilor acestora cu diegeza, o altă tentativă de clasificare, 
la fel de utilă în contextul de faţă, aparţine lui Jaap Lintvelt45. 

                                                 
41 Ibidem, p. 39. 
42 Ne referim doar la textele reunite în Şase plimbări prin pădurea narativă.  
43 Ibidem, p. 35.  
44 Ibidem, p. 32.  
45 Cf. Încercare de tipologie narativă. Punctul de vedere, Bucureşti, Editura Univers, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 336 

Autorul precizează de la început că „tipologia [aceasta, n.n.] se înscrie în 
tradiţia teoriilor centrate pe problemele «punctului de vedere»”46. Tradiţie care trimite, 
fără îndoială, la numele unor romancieri precum Virginia Woolf, Marcel Proust şi, în 
primul rând, la Henry James47, scriitorul care teoretizează într-o manieră clară despre 
problema omniscienţei autorului şi despre nevoia imperioasă, la începutul secolului 
trecut, de a aduce schimbări în tehnica romanescă, de a da personajelor mai multă 
independenţă şi autonomie.  

Ceea ce observă Lintvelt cu privire la teoriile narative anterioare se referă la 
restrângerea acestora doar la studiul instanţelor fictive, adică la narator, actori şi 
naratar. Din dorinţa de a depăşi aceste limite teoretice, el îşi propune ca în prima parte a 
cărţii să stabilească „un model comunicativ pragmatic”48, vizând în acelaşi timp 
instanţele abstracte şi cele concrete ale textului. De fapt, prin acest model, cercetătorul 
ţinteşte depăşirea simplei analize naratologice prin transgresarea spre „ideologia 
romanului, contextul lui socio-cultural şi receptarea lui de către cititor”49. În partea a 
doua, sunt supuse cercetării instanţele fictive ale universului imaginar al unei naraţiuni, 
încercându-se determinarea unei tipologii provenite din „opoziţia funcţională dintre 
narator şi actor”50. Sunt stabilite astfel cinci tipuri narative, trei aparţinând naraţiunii 
heterodiegetice (auctorial, actorial, neutru), ultimele două înscriindu-se în naraţiunea 
homodiegetică (auctorial şi actorial)51. Obiectivele clasificării lui Lintvelt, tot atât de 
ambiţioase pe cât de îndreptăţit amănunţite, au în vedere construirea unui model teoretic 
naratologic, dar, în egală măsură, şi structurarea unei metode de analiză practică de 
texte narative, urmărindu-se conceptele operatorii stabilite52. O precizare pe care o face 
şi Genette se referă la necesitatea de a investiga opera la nivelul microstructurii, iar nu a 
rămâne, aşa cum procedau clasificările mai vechi, la cel al macrostructurii, care permite 
stabilirea unui singur tip narativ în cazul unei povestiri sau al unui roman. Deşi, cel mai 
adesea, în interiorul aceluiaşi text coexistă mai multe tipuri, care pot fi determinate în 
funcţie de focalizarea variabilă ori chiar de prezenţa mai multor instanţe ale narării ş.a. 
Ultimele părţi ale cărţii lui Lintvelt încearcă o punere în aplicare a acestei metode prin 
analiza naratologică a două povestiri de Maupassant şi, apoi, prin evidenţierea funcţiei 
tipului narativ într-o povestire de Marguerite Duras53. Cercetătorul olandez face o 
precizare importantă, care subliniază utilitatea analizei naratologice şi va funcţiona, în 
rândurile următoare, ca principiu organizator al unei grile de investigare naratologică a 
ficţiunii fantastice. Relativ la povestirea Margueritei Duras Dix heures et demie du soir 
en été  – trebuie precizat că această particularitate vizând, până la urmă, modul de a 
povesti ales de autor poate fi extinsă asupra oricărui text narativ, cu atât mai mult asupra 
celui fantastic, care încearcă în permanenţă să se autolegitimeze  – „funcţia tipologică 
influenţează aşadar asupra lecturii, asupra interpretării însăşi a acţiunii romanului. Pe 
calea piezişă a perspectivei narative a Mariei, cititorul descoperă viziunea ei ciclică 
                                                 

46 Ibidem, p. 21. 
47 În literatura română, Camil Petrescu este scriitorul care înnoieşte, mai bine zis revoluţionează, 

tehnicile  naraţiei romaneşti. 
48 J. Lintvelt, op. cit.,p. 20. 
49 Ibidem. 
50 Ibidem, p. 46. 
51 Ibidem, p. 48. 
52 Ibidem, p. 21. 
53 Ibidem, p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 337 

asupra iubirii, ca şi experienţa personală asupra timpului şi spaţiului [...] Analiza 
narativă se alătură astfel analizei tematice”54. 
 Lintvelt îşi deschide tipologia prin definirea următoarelor perechi 
terminologice: autorul concret – cititorul concret (figuri aparţinând lumii reale, ducând 
o existenţă independentă în raport cu textul literar), autorul abstract – cititorul abstract 
(autorul abstract reprezintă un fel de alter ego, un al doilea eu al celui concret, proiectat, 
desigur, în text), naratorul – naratarul (naratarul înlocuieşte pentru Lintvelt sintagma 
cititor fictiv; cercetătorul consideră că figura acestuia se profilează, cel mai adesea, în 
mod indirect, prin intermediul naratorului). Cu scopul de a depăşi imanenţa textului sunt 
propuse în continuare câteva distincţii între instanţele literare şi cele concrete ale operei. 
Cea mai semnificativă, în cazul de faţă, stă în opoziţia narator – autor abstract: dacă 
distincţia între narator şi autorul concret este una ceva mai evidentă, în schimb naratorul 
şi autorul abstract pot fi mai lesne confundaţi, fiind vorba de două instanţe interioare 
lumii narate. Însă naratorul are datoria de a-şi asuma o serie de funcţii ce nu îi pot 
aparţine decât lui: în primul rând, el este cel care asigură „ funcţia narativă, denumită de 
Dolezel  funcţia de reprezentare. Această funcţie se combină întotdeauna cu funcţia de 
control sau cu funcţia de regie, căci naratorul controlează structura textuală în acest 
sens, fiind capabil să citeze discursul actorilor (semnalat prin semne grafice precum 
ghilimelele şi două puncte) în interiorul propriului său discurs. Aşa se face că el poate 
introduce discursul actorilor prin verba dicendi şi sentiendi sau le poate semnala 
intonaţia prin indicaţii scenice, pe când altminteri nu se poate. Pe lângă aceste două 
funcţii obligatorii, naratorul e liber să exercite sau să nu exercite funcţia opţională de 
interpretare, să-şi manifeste adică sau nu poziţia interpretativă, ideologică”55. 
Distingând mai apoi între naratorul cu funcţie interpretativă şi autorul abstract, Lintvelt 
e de părere că acesta din urmă, numit, de asemenea, implicit, „nu poate interveni în mod 
direct şi explicit în opera sa literară ca subiect enunţător. El va putea doar să se ascundă 
în spatele discursului ideologic al naratorului fictiv”56. Tendinţa cercetătorului, de altfel 
logică şi perfect îndreptăţită, este de a acorda naratorului un rol major în interiorul lumii 
fictive a unui text în proză. Acesta nu îşi va abandona niciodată, nici chiar într-o 
povestire obiectivă, unde nu va avea şi un rol interpretativ, funcţiile esenţiale (de narare 
şi control), ci va fi „întotdeauna constitutiv oricărei povestiri”57. Următorul punct al 
tipologiei vizează actorii (personajele) şi funcţiile lor în naraţie. Lintvelt contrazice 
clasificarea lui Dolezel, care desfiinţează opoziţia funcţională între narator şi personaj, 
precizând că naratorul exercită funcţia de reprezentare (narativă) şi de control (de regie), 
fără a putea să îndeplinească şi funcţia de acţiune. Invers, actorul se manifestă doar prin 
intermediul funcţiei de acţiune, fără a ajunge vreodată la funcţiile de narare şi control. 
Lucrurile devin destul de clare privite din interiorul planului ficţional al operei: 
naratorul, deşi una şi aceeaşi persoană cu actorul într-o naraţiune homo- sau 
autodiegetică, povesteşte mai întotdeauna într-un mod retrospectiv, producându-se 
aşadar o dedublare între el (văzut ca narator) şi el (văzut ca personaj-erou). Confuzia de 
mai sus, făcută totodată de Dolezel şi de Booth,58 este limpezită şi de Genette, care 

                                                 
54 Ibidem. p. 22. 
55 Ibidem, p. 35. 
56 Ibidem, p. 36.  
57 Ibidem. p. 36. 
58 Ibidem, p. 40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ana ZĂSTROIU 

 338 

atrage atenţia asupra diferenţei de funcţie a celor două instanţe literare. Mai simplu, 
trebuie să distingem, aşa cum scrie Genette, între cine vorbeşte în povestire şi cine vede.  
 Ajuns în acest punct al demonstraţiei, cercetătorul olandez îşi schematizează 
tipologia prin următorul tablou, preluat în parte din Schmid 59: 
 

Instanţele textului narativ literar 
 

 
opera literară   
                    autor abstract/vs/cititor abstract 

lume romanescă 
 
     narator fictiv/vs/naratar fictiv 

lume narată 
  actori  

lume 
citată  

 

 

         autor concret                                                                cititor concret 
 
 
Lintvelt propune însă şi o a doua schemă, prin care distinge între două noţiuni 

fundamentale în naratologie, povestirea şi istoria (sau diegeza) :  
Povestire = discurs al naratorului şi al actorilor. 
Istorie, diegeză = lume narată şi lume citată60. 
Încercarea de tipologie a lui Lintvelt continuă prin studiul celor trei instanţe ale 

lumii romaneşti (narator, actor şi naratar) şi clarifică raporturile naraţiunii cu 
povestirea şi cu istoria. Sunt stabilite două forme narative de bază, naraţiunea hetero – 
şi homodiegetică. Prima dintre ele cuprinde, în accepţia de faţă, tipul auctorial, actorial 
şi neutru. Cea de a doua se limitează la două tipuri – auctorial şi actorial. Lintvelt 
vorbeşte, de asemenea, de centrul de orientare al cititorului, care facilitează stabilirea 
tipului narativ şi „este determinat de poziţia imaginară pe care cititorul o ocupă în lumea 
romanescă pe plan perceptiv-psihic, pe plan temporal şi pe plan spaţial. Cum nu trebuie 
să uităm că specificitatea operei literare este de a crea o realitate artistică prin 
intermediul limbajului, cea de-a patra categorie narativă se va referi la planul verbal”61. 

                                                 
59 Ibidem, p. 41.  
60 Ibidem, p. 42. 
61 Ibidem, p. 48-49.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Importanţa elementului narativ în proza fantastică 

 339 

Acestea sunt, în consecinţă, liniile generale şi coordonatoare ale tipologiei propuse de 
cercetătorul olandez, care pot servi în bună măsură, alături de instrumentele de lucru 
furnizate de studiile lui Genette sau Eco, unei eventuale clasificări naratologice a 
povestirii fantastice româneşti.   

 
L’importance de l’élément narratif dans la prose fantastique 

 
Dans ce propos, on a essayé de mettre en évidence le rôle joué par l’élément narratif  

dans la construction du récit fantastique. D’ailleurs, tous les téoriciens qui ont écrit sur la 
littérature surnaturelle sont tombés d’accord sur l’importance de l’organisation narrative dans 
l’économie du genre. La place occupée par le narrateur vis-à-vis des personnages et de l’histoire 
racontée (bien que souvent le narrateur et le héros ne représentent que la même personne 
occupant deux fonctions totalement différentes sur deux niveaux temporels de la narration) 
certifie, une fois de plus, la „vérité” et l’autenticité des événements exceptionnels mis devant les 
yeux éblouis du lecteur. L’imagination du lecteur doit être totalement accablée par l’histoire 
racontée, et ce phénomène s’instaure le plus aisément quand la voix narrative du texte lui parle à 
la première personne du singulier. Ce n’est qu’un subterfuge psychologique, un jeu avec les 
limites de la peur ce que le fantastique propose à ses lecteurs, le tout basé sur la technique du 
suspens et sur de rigoureux procédés narratifs.   

 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

România 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:15 UTC)
BDD-A760 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

