Eshatologie si secularizare in straie postmoderne
Gheorghe MANOLACHE

The conference Eschatology and secularization in post-modernist clothes
pleads for the extension of the agreement between secularization and post-
modernism, through Entzauberung der Welt. This phenomenon is to be found in
the clear part of the equation of the new religious, artistic and political movements
from the 60s and 70s, received as intellectual seismic waves that affected,
indirectly and\or partially, the Romanian cultural blockade from the 80s.

The case proposed through this study could be linked to the Nouveau
Movements Religieux philosophy, this deviation from the socialist canon being
related to the modernity of some spiritual experiences, placed in the movements of
spiritual revival from the traditional churches (see the case of the post-modernist
monk Savatie Bastovoi) and of literary reclamation through the literature created
and debated in the students" literary circles, Junimea, Cenaclul de Luni.

The agreement between secularization, post-modernism, etc, in this Romanian
case of the 80s, remains ambiguous enough and can be applied, strategically, in
order to underline the impact\shock to the new of both the religious and literary
phenomenon in a closed society (see the reviews of an unusual novel Cartea
milionarului ).

As a specific form of literary secularization, the Romanian post-modernism,
ever since the 80s movement, is still predisposed to the poor assumption, ludic-
ironical of the inter-textuality, leading simultaneously, from a citation\taming of
the world’s inter-text and as well of literature’s ones: (see Femeia in rosu) to a
un- and (re)contextualization solemn-infinite and severe (see Cartea
milionarului).

In fact, those two meta-fictions follow on proper narrative account, two aspects
of the eschatological vision — one of the panoramic apocalypses — the vision of
some extraordinary wonders placed in a near future or even “before the end of the
time”, like in the post-modern novel Cartea milionarului and another of the “inner
apocalypses” — which ideally begins in the mind of the hidden reader in the
narrative part; as soon as he had finished the reading — typical for the post-modern
novel Femeia in rosu.

1. Confiniile dintre teritoriile miscatoare ale secularizarii si cele ale
postmodernismului, ca modele culturale reactante, se (re)cunosc odatd cu

65

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



(re)punerea in discutie a conceptului maxweberian: Entzauberung der Welt.
Extensia sintoniei dintre secularizare si postmodernism, prin desvrdjirea lumii, se
(re)gdseste 1n transparentizarea ecuatiei noilor miscari religioase, artistice si
politice din anii’60-’70, cele trei determinatii ale noii orientdri incercind sa
suplineasca expresia matematicd a unui anume sincretism cultural suprimat.

Istoric, este cunoscut faptul ca, pe fondul acestor noi mutatii generalizate,
biserica occidentald, -cea romano-catolica in special-, a fost asaltata de un val de
alternative, acceptate sub numele generic de Noi Miscari Religioase (N.M.R.),
sintagma preferata, se pare, atit de teologi cit si de sociologi, pentru ,,neutralitatea”
el in raport cu termenii canonici de ,,sectd”, ,,cult” samd- din cadrul bisericilor
traditional(ist)e.

Desvrdjirea lumii, ca un prim-posibil (in)semn al postmodernitatii, se confirma
si prin acest tip de secularizare culturald, In sensul efilarii autoritatii transcendent-
autofage si recursul la o serie de practici social-emergente, (pre)dispuse a dobindi
caracater normativ.

Chiar daca majoritatea cercetatorilor (Beckford, 1985) remorcheaza
elanul/dinamica acestor Nouveau Mouvements Religieux la fenomene tipice ,,marii
despartiri”, exista si situatii in care N.M.R. se vrea restrictiva. In acest caz ea se
refera, cu precadere, la grupu(a)rile care, — din cauza provenientei si apartenetei lor
la anumite zone cultural-fundamentaliste, marginal-exotice/minoritare sau, mai
mult, din cauza ,noului stil de viatd”, ori a opresiunii exercitate de regimurile
politice-totalitarist-atee —, s-ar situa in afara ariei de buna practica a crestinismului.
Recunoastem, desigur, si alegatii cu privire la faptul cé acest tip aparte de realitate
nu ar trebui limitatd doar la grupu(d)rile cu adevérat noi, ci, dimpotriva, s-ar cere
luatd in considerare si recesivitatea fenomenului, cu incarcatura lui/ei de secundar
cultural-religios. Concret, fenomenul ar putea fi remorcat la miscarile neo-
protestante, fiind direct-legat de mondenitatea unor grupu(a)ri para-religioase,
cochetind cu anumite tehnici orientale, sau, mai recent, de unele experiente
ancorate in curentul de reinnoire harismaticd (Champion 1999) din cadrul
bisericilor traditional(ist)e.

Cu alte cuvinte, sintagma Nouveau Mouvements Religieux (NMR) ramine una
suficient de echivoca putind fi aplicata, strategic, spre a se sublinia impactul la nou
al fenomenului religios, intr-o anume societate la un anumit moment dat
(Needleman / Baker (ed.) 1978; Mayer, 2004). Asa se explica si faptul ca succesul
noilor miscari religioase poate fi corelat cu secularizarea si postmodernismul,
fenomene confine, (Manolache, 2004) care au marcat, semnificativ, socictatea
nord-americand, in general, si pe cea occidentald din anii’60-’70, in particular.

Potrivit sociologului in domeniul teologiei, Rodney Stark (2006; 2007),
secularizarea, instauratd intr-un anume segment al societdtii produce, In mod
paradoxal, o intensificare a religiosului in alt segment al ei. Dupa principiul de
functionare al vaselor comunicante si, indirect, al ecuatiei dintre goluri si plinuri,
fenomenul este observabil atit In mediul catolic si ortodox, ori in cel protestant, la
nivelul bisericilor traditional(ist)e care incurajeaza curentele si / sau grup(a)urile de

66

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



reinnoire din interior, pentru a redestepta credinta, cit si la nivelul Infiriparii unor
noi traditii religioase. Convingerea se rezuma la constatarea ca, atunci cind noile
credinte sint mai bine adaptate ,,cererii de piatd”, adicd nevoilor materiale si
spirituale ale credinciosilor, vechile religii pot fi, temporar sau definitiv, eclipsate
(Stark, 1985).

Dintr-o perspectiva strict religioasa, secularizarea se rezuma la fenomenul de
criza a valorilor iudeo-crestine din bisericile occidentale, (re)cunoscut in
confruntarea dintre centru spiritual §i margine religioasd. Sociologic aceasta s-ar
traduce prin faptul ca bisericile traditional(ist)e, pierzindu-si, progresiv, pozitia
hegemonicd, nu au mai putut furniza noii societati postindustriale, in ansamblul ei,
o ideologie religioasd general-acceptati (Berger, 1999). In atari conditii, cimpul
religios se (re)modeleaza si devine, dintr-un univers canonic, osificat-cultural, un
relief spiritual deschis, prielnic proliferarii noilor miscari religioase, capabile sa
ofere noi solutii vechilor probleme (Wilson, 1990; 1993).

Asadar, sintem (con)stringi sd acceptim secularizarea ca intemeiere a unei /umi
post-divine&industriale, care clameaza, dupa moartea lui Dumnezeu, libertatea si
autoritatea suprema a Omului. Pe acest fond neoumanist, secularizarea nu
subliniaza decit clivajul dintre ratiune si credintd si nicidecum depasirea religiei,
conchide si Marius Jucan (J.S.R.I., No. 1/2002: 106-122), convins ca in procesul de
secularizare mai putem (re)gasi incd o ,,continuitate de forme ale religiosului”,
care, filosofic vorbind, nu dispare, ci devine. Pentru ci, in ciuda tuturor
disensiunilor si a denivelarilor, in cultura contemporand, -postseculariza(n)ta-,
continud sd existe tendinte endemice de ,,normalizare a idealurilor religioase”
(Blumenberg, 2007).

(Re)amintim, 1n acest sens, ,,dialogul” (de la Academia catolica a Bavariei, 19
ianuarie 2004) dintre filosoful postmodernitatii — Jirgen Habermas — si, la acea
data, cardinalul romano-catolic Joseph Ratzinger, exegetul secularizarii, dialog in
urma caruia interpretarea lumii, §i, mai ales, (auto)interpretarea omului ca ,,fiinta
etica” si ,,cetdtean” nu mai sint acceptate ca ,,efecte tari” decurgind, exclusiv, din
principiile secularismului, — decodificat ca religie publicd —, si/sau din procesarea,
la nivelul imaginarului colectiv, a ipotezelor stiintifice (de la cele neeuclidiene la
cele despre fractali, haos, etc.)

Ceea ce accepta prin sintagma societate post-seculara este, de fapt, o societate
demonopolizata care, in numele democratiei si a gindirii liberale, se vrea eliberata
de presiunea oricarei forme de ,totalitarism intelectual”, inclusiv de cel al
secularizarii. Jirgen Habermas refuza, astfel, orice form(ul)a de monopol al
interpretdrii pe considerentul cd societdtile post-seculare impun recunoasterea
faptului ca «modernizarea constiintei publice» inglobeaza si transforma, in mod
reflexiv, atit mentalitatile religioase, cit si mentalitatile profane. Din perspectiva
procesului de invdtare complementard, — $i sub presiunea unei atari ratiuni
cognitive —, ambele parti devin capabile sa ia 1n serios ,,contributia celeilalte asupra
unor teme controversate din spatiul public”. (Habermas / Ratzinger, 2004: 16.)

67

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



In acest caz, fiind vorba despre o responsabilitate comuna in construirea si
gestionarea proiectului de societate postmodernd in ansamblu, — in care ambele
tipuri de parteneri accepta alteritatea celuilalt ca alteritate augmentativa —, diferitele
grup(a)uri religioase, literare, filosofice etc. pot doar incerca sa isi sustina, pe cont
propriu, ,,agendele” in spatiul public. Astfel, in numele tolerantei, al democratiei si
al liberalismului, atit ,actorii seculari”, cit si cei ,religiosi” se autolimiteazad,
lasand, 1n spatiul slab/refacut al reflexiei reciproc modelatoare, suficient loc liber si
celuilat.

2. Relatia confind dintre postmodernism — ca model cultural — si secularizare —
ca proces spiritual autolimitativ — este observabild In desemnul citorva toposuri
culturale, ce ar putea fi atagate fluxului de ,Inaintare”, pornind de la altar si
ajungindu-se, in cele din urma, la ecran. Asa cum se va putea observa, si dintr-un
roman ca Femeia in rosu, relatia dintre postmodernism i secularizare apare
coagulatd in toposuri — de tipul celor mai sus amintite — si fixatd de/prin ritu(alu)ri
specifice.

Mai mult, se poate constata cum secularizarea, ca proces cultural, este un
fenomen discontinuu, care atinge, mai curind, straturile superficiale ale unor
culturi. Relatia ei cu postmodernitatea, cu ceea ce (de)numim prin transparenta si
normalizare si acceptam prin ,indetermanentd”, constructie si deconstructie a
(con)sensului, sau prin felul in care se creaza si se multiplica echilibrele de putere
etc. constituie una dintre marcile discontinuitatii, specifice secularizarii culturale.

Referitor la altar, din perspectiva secularizdrii religioase, ca topos al
manifestarii credintei, conceptual, el va ramine acelasi, universal, dar si diferit in
reprezentarile lui.

Scena 1nsa, ca topoi al secularizarii culturale, tine de imaginarul societatii
urbane, industriale si post-, in care conceptul de featron impune, pe lingd nevoia de
vizibilitate si 0 anume modificare comportamentald, in sensul ca spectatorii nu vor
mai (inter)actiona, — ca in rugéciune —, ci, paradoxal, vor fi impreuna doar pentru a
se regasi mai clar pe sine. Sensul permite (chiar o cere!) ,fictionarea de sine”,
proces prin care divinitatea poate fi inlocuitd cu persona, iar libertatea gustului
poate concura credinta. Este in joc o interioritate recelata, rescrisd scenic, pentru ca
in sala individul nu mai are transfigurari religioase, §i nici nu mai probeaza
catharsis-ul, ci cunoaste doar efortul textuant, de a-si apropria realitatea,
convertind-o 1n ,.texistentd”, ca sd transpunem acest tip de discurs intr-un idiolect
atit de drag optzecistilor. Asa cum se va putea observa, in conditiile in care vom
decrosa scena de la teatronul din conacul Spainitei, sau cea a ,,bisericii pe roate”,
din lumea metopolis-iana, acest tip de topos desacralizat ramine marcat de usurinta
cu care simbolurile pot fi substituite si sbstituibile iar identitatea spectatorului,
negociata si negociabila spre a fi, eventual, rds- si deturnata.

Ecranul, topoi al celei mai recente secularizari culturale, dupa cum lasa a se
intelege un ,,ieromonah postmodern” ca Savatie Bastovoi, (re)pune in joc un altfel
de sincretism al senzatiilor, o altd po(i)etica a mondenizarii.

68

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



In ceea ce priveste decod(ific)area straturilor translucide din ecuatia
secularizare-religie-postmodernism, cercetatorii romani ai fenomenului, Calin
Saplacan, Marius Jucan, Cristian F. Sabau, Viorella Manolache, Radu Muresan,
Tulia Tuga etc. — ca sa nu i citim decit pe cei mai recent intilniti $i mai curajosi —
surprind procesul unei duble mutatii, in care este implicatd secularizarea: cel al
,,mutatiei religioase a societatii” si cel al ,, mutatiei sociale a religiilor”. Daca 1n
primul proces, conceptul de secularizare este utilizat pentru a (de)semna, global,
un reflux al religiei in societate, in cel de-al doilea, sintagma vizeaza angajarea
slaba, a Omului si a lui Dumnezeu intr-un proces istoric de adoptie, asumat de J.B.
Metz (1971) ca , mondenitate a Ilumii”, rezultat ce include, firesc,
postmodernitatea si/sau secularizarea.

In lumina unor atari alegatii, lumea nu va mai fi vizuta ca un obiect exterior
Omului sau lui Dumnezeu, pentru ci prin ,Intrupare”, Dumnezeu a adoptat
definitiv lumea, acceptind-o asa cum este. Mai mult, Dumnezeu locuieste lumea
redindu-i autonomia ei — de/ca lume mondena in devenire, ca istorie, ca spatiu de
manevra responsabil-autolimitativa a Omului (Metz, 1971).

Deoarece mondenitatea lumii este rodul adoptiei liberatoare in Cristos, crestinii
nu trebuie decit sa participe (sa se implice slab) in/la aceastd lume ajutind-o, cum
ar spune Savatie Bastovoi, sa fie ea-insasi: distincta de Dumnezeu §i daruita ei-
insasi de Dumnezeu. Ca atare, in aceasta prima faza, lumea, istoria si Dumnezeu
vor intra Intr-un joc slab.

Dintr-o perspectivd seculariza(n)td, Dumnezeu face Istorie impreund cu
Oamenii. Chiar daca prezenta Lui nu mai este lizibild (i)mediat in texturile sociale,
politice, culturale, religioase. lar lumea, cu toate ca a fost adoptata definitiv, poate
intra intr-o relatie slaba cu aceastd adoptie (ignorind-o/contestind-o/depasind-o
etc.). Intr-o atare optiune tolera(n)ti si deschisa, credinta oamenilor este doar unul
dintre pluriraspunsurile posibile cu privire la evenimentele care se pro- si reproduc
permanent, — la vedere —, in Istorie.

Pe acest fond de transparentizare, mondenitatea lumii / secularizarea culturala
este un fapt pe care bisericile traditional(ist)e nu-1 mai pot ignora. Chiar daca unii
dogmatici(eni) considerd fenomenul secularizarii un proces impotriva credintei,
lumea postmodernd a devenit o monadd mondena. Si, chiar dacd, in ciuda
trasparentizarii sale, aparentele sint Inselatoare, sfirsitul acestui proces nu este inca
pe deplin previzibil. Ca atare, credinta ramine, ombilical, legatd de mondenitate,
fiind chemata sd se Inteleagd doar si/sau numai in raport cu aceastd tautomerie.
(Valadier, 1999; 2007)

Intr-un alt dialog, de aceasta datd intre Andrei Plesu si André Scrima, referitor
la implicarea religiilor in deschiderea catre o ,laicitate ospitalierd”, publicat in
1998 in Dilema, A. Scrima (2004), — in optiunea caruia traditia crestin-rasariteana
conduce catre universalul viu-, era convins ca fidelitatea fata de aceasta axioma
presupune ,.trairea creatoare a credintei” si capacitatea de a ,,descoperi divinul”, —
imprevizibil si emergent —, sub forme cu care inca nu sintem pe deplin familiari. A
(re)gasi aceastd prezentd a universalului viu i in celelalte religii ori In valorile

69

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



spirituale ale mondenitétii, mai cu seama in fiecare om, echivaleaza cu gestul de "a
oferi ospitalitate lui Dumnezeu liber de orice inchidere". A (re)stringe insa
crestinismul la o confesiune, determinata istoric §i national, si, mai ales, a avea
»certitudinea suficientd a superioritatii proprii”, echivaleaza cu aplatizarea si
provincializarea ,,centralitatii christice”, izvor al acelei ,totalitdti deschise”, pe
marginea careia glosa André Scrima. De aici, pledoaria pentru o ,laicitate
ospitaliera” unde actorii se autolimiteaza, — habermasian —, spre a lasa loc liber
celuilalt'.

3. «Sinteza noudy, ca forma specifica de secularizare culturala, de la optzecism
incoace, (pre)dispusa la asumarea slaba, ludic-ironica a intertextualitatii, conduce,
simultan, de la o citare parodica a «intertextelor lumii» si ale literaturii deopotriva,
la o de- si re-contextualizare infinitd. Acest tip de secularizare literara i-ar
pretinde lectorului nu doar sa se ascunda in fabula — ,,ca soarecele in coltuc”, cum
plastic se exprima Mircea Horia Simionescu — i sd recunoascd/’rontdie” ,,urmele
textualizate” ale unui trecut cultural, ci sa isi constientizeze modul in care, prin
intermediul ironiei, parodiei, pastisei, palinodiei efc., aceste urme au fost exhibate
si afectate.

Ca atare se va postula primatul unui ,,text cu memorie”, in care sa se (in)scrie,
simultan si translucid, atit intertextele istorice cit si arhitextele fictionale. Arhitecti
postmoderni si buni-administratori ai secularizarii culturale, acesti “metafictionari”
ai anilor’80 se vor angaja 1n ceea ce Matei Calinescu (2005) definea prin
«dezunificarea» si «desimplificarea» imaginii noastre despre trecut.

Placutul, delectarea, senzationalul, excluse cu buna stiinta din estetica austera a
ortodoxismului i, indirect, a modernismului romanesc postbelic, alaturi de alte
remanente, vor fi pe deplin (re)evaluate si (re)supuse unui nou «tratament
fabulatoriu» de fictionari mai temperati — ca Stefan Banulescu — sau mai ludici — ca
Mircea Nedelciu —, prozatori ce intuiesc, in acord cu ,,marginaliile” lui Umberto
Eco (1983), faptul ca ,,pentru a cistiga un public larg, caruia sa-i populezi visele”,
nu presupune doar a-l1 «consola», mentinindu-l protector in «ariergarda», ci a-1
obliga sda ramind permanent «in avangarday, in avalul inter-/arhitextual; pe scurt,
a-1,,obseda”.

Un astfel de deziderat se poate, desigur, (re)cunoaste, la un prim nivel al
metafictiunilor Cartea milionarului si Femeia in rosu, ce pot fi (re)citite chiar si ca
«romane senzationale», in care delectarea, divertismentul si complexitatea
ilustreaza principiul dialogal-/plurivoc-postmodern, de care aminteau, dealtfel, si
»cel trei corei”. Pentru cd, din perspectiva ,directd”, ,pieptisd” a prozatorului
(eMdoi), «faptele» narate nu sint nici false, nici adevarate, asa dupa cum, in
romane nu vom Iintilni decit «informatii care sint, in acelasi timp, §i false gi
adevarate» (Nedelciu / Babeti / Mihdies, 1990: 20).

" A se vedea lucrarile colocviului international Rolul religiei in noua constructie europeand din
19-20 iunie 2006, organizat de Goethe Institut, Bukarest, in colaborare cu Institutul Cultural Roman,
Institutul Polonez din Bucuresti, Pactul de stabilitate pentru Europa de Sud-Est si New Europe
College, Bucuresti.

70

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



»Senzationalul”, care se declara adevaratul obiect al experimentului din
retroversiunea Femeia in rosu, se naste, probabil, atit dintr-o prea mare aprop(r)iere
de evenimente neobignuite, cit si din indepartarea (in timp si/sau spatiu) de
intimplari comune. Din acest joc al distantelor, din firescul sau (ne)firescul
evenimentelor, percepute prin «ecranele improprii ale martorilor», apare
«senzationalul», ca rezultat scontat al secularizarii literare de care vorbeam.

Daca in Cartea milionarului, itele textuale sint permanent ,tinute sub cheie” de
cel care scrie si protejate in ,,caja” corinticului, a canonului neo-modernist, ne-
adecvarea permanenta a scrierii unei metafictiuni ca Femeia in rosu, la regulile
clasice de «compozitie literard», se recunoaste din/in declansarea si demontarea,
alternativ, la vedere, a mecanismelor de functionare, a po(i)eticii transparente si a
celei (in)cifrate, (intre)prindere caracteristica zorilor postmodernismului roménesc
din anii’80.

4. Abordarea mitului Mileniului in regim muzical — simfonic — din Cartea
milionarului, (re)orchestrat simbolic si parabolic, postpsihologic, samd., sau pe un
ton de rock-razant, parodic-ironic, din Femeia in rosu, si implicarea cititorului in
(re)constituirea pastisantd, intr-un “limbaj voit solemn”, a unor scene anodine, de
“un abia ascuns derizoriu”, constituie unul dintre invariantii seculariza(n)ti ai
acestor matafictiuni.

Cu mentiunea cd in Cartea Milionarului trasaturile genului apocaliptic -
pesimismul $i  fatalismul, substitutia simbolica si fictionalizarea- sint
asaltate/concurate de aproximatia §i obscuritatea viziunilor, lasind impresia ca toate
evenimentele (istorice, sociale, religioase, militare etc.) se desfdsoara cu o putere
magicd invincibild, ca si cum ar fi dictate de «vointa neimblinzitd a unei fataltati
inexorabile» (Nicolaescu, 1949: 287-303).

Iminenta agsteptare a eshatonului din Cartea milionarului se recunoaste nu
numai prin panoramadrile si diviziunile istoriei, prin reflectiile asupra duratei lumii,
prin observarea (in)semnnelor timpurilor si angajarea in calcule privind sfirsitul, ci
chiar prin accesul la cartea care se scrie (de)odata cu vremurile si intimparile.

Apocalipsa (5: 1-5), ,cartea pecetluitd” va fi ,tratatd” — in laboratoarele de
incercari po(i)etice din Femeia in rosu- cu ironie, spre a fi reconstituitd, parodic,
din resturile mitului Mileniului, amestecate cu celelalte repere ale po(i)eticii
postmodernismului roménesc din a doua jumatate a deceniului opt. Alegoria
«Tirfei Babilonului» (Omat, 1992; Crews, 1967 ; 1992) sau cea a suprimarii Cartii
si a deschiderii/autopsierii ei sint, intr-adevar, ,,simptomatice” la nivel subversiv-
ironic, dupd cum se insinueazd si In parodierea canonului neomodernist din
»postfata” la Femeia in rosu. S& mai notam, ca un fapt nu cu totul lipsit de
consecinte, aparitia (in anii’70!) a filmului Zabriskie Point de Michelangelo
Antonioni si a oprei rock, Jesus Christus Superstar de Andrew Lloyd Webber
(muzic) si Tim Rice (Irics), evenimente pe care intelighentsia romaneasacéd le-a
trait, pe cont propriu, ca atatea alte experiente seculariza(n)te din anii’70-‘80
(Manolache, 2004).

71

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



Doar in acest context, putem conta pe sublinierea lui Northrop Frye (1993;
1999), potrivit caruia ultima carte a Bibliei — cea explicit, numitd Revelatie sau
Apocalipsa — este, de fapt, un “mozaic de aluzii” la Vechiul Testament in special.
Altfel spus, Apocalipsa ar fi o progresie de ,,anti-tipuri”. Autorul marturiseste ca
asterne pe hirtie ceea ce a vazut intr-o viziune; dar Apocalipsa nu este doar o carte
vizualiza(n)td in sensul obisnuit al cuvintului! (Frye, 1999). Pentru autorul
profetiilor, incredibilele minuni reprezinta “intelesul tainic” sau, potrivit aceluiasi
N. Frye, «forma launtrica» a evenimentului, tot ceea ce se intimpla in prezent. Stiut
fiind ca, din ceea ce se numeste Istorie, omul face «o perdea» pentru a ascunde de
el insusi «lucrarile Apocalipsei». Asa se explica de ce Sf. Ioan Divinul marturiseste
ca ar vedea evenimentele prevestitoare de rau si pe cele recompensatoare cu trupul
sau spiritual. Dar trupul spiritual este, in acceptia aceluiasi N. Frye, “elementul cel
mai puternic reprimat” al experientei Intr-o atare scriere!. Astfel, cdderea -pe care
evanghelistul o de-/prescrie- este una politica, doar sub ,,unul” din aspectele sale.
Principalul dugman, simbolizat prin «Marea Desfrinatd», este, spiritual, numit
Babilon, dar si taind. De altfel, taina este folosit extensiv in Noul Testament, atit cu
un sens pozitiv, cit si negativ, Tn noua arhitexturd (co)existind o «taind a
imparatiei» (Matei, 13: 11) si o «taind a faradelegii» (II Tesalonicieni, 2: 7) etc.

Aceastd ,viziune inspiratd” — «am fost in duh» - a Sf. loan Teologul
(Apocalipsa: 10), a celui care scrie Cartea la porunca, va fi (re)luata ludic, ironic-
parodic, in secventa «drimului tare curios» al tusei Anghelina (“ingereasa”,
»granicereasa privelistii” din Lunga nr.42), vis “(re)povestit” si ,,(de)scris” de ea
intr-o scrisoare cétre nepotul Viorel din Bucuresti:

/...] ;- Numa ce o picat o carte din cer. lo am vazut cum sa sloboade cartea /.../
Si mi-o picat mie in mind. Da’ n-am putut s-o desfac din ce era invelita. Parca un
ziar. Asa ca n-am putut nici sa vad ce era scriat inauntru, in foi. Nu sa desfacea
nicicum /.../ Atunci am zis cd o fi un semn. Ca a aparut cartea [Femeia in rosu]. Au
ca s-o fi intimplat ceva. Da’ vad ca nu s-o intimplat nimic” (Nedelciu / Babeti /
Mihdies, 1990: 374).

Scena se prelungeste in varianta parodic-solemna a ,,(re)scrierii” si a ,trimiterii”
in lume a epistolei : ,,am scriat in scrisoarea trecutd, ca am visat cu o carte care a
picat din cer pe mina mea a stinga si m-am tot gindit cd ceva o sd se intimple poate
cu cartea care a scris-o Mircea Nedelciu. Am inteles ca inca nu s-a tiparit, numa sa
tot discuta despre ea — parca ar fi cine stie ce bogatate” (Nedelciu / Babeti /
Mihaies, 1990: 372).

Romanul celor trei corei, ca fapt cosmologic, se regéseste atit in (de)construirea
veseld, ludic-ironic-parodica, a Apocalipsei in fragmente, in ,,miniapocalipse”,
parodiate, cu (in)semnele milenariste inversate, cit si In (re)construirea ludica a
expresivitatii — declansarea secularizarii literare — prin ridicarea interdictiilor.
Aceasta se realizeazd prin dislocari si devieri, prin ceea ce se acceptd a fi
discontinuitate si «emisie continud de fragmente», prin aglutinare, parodiere si
ironie.

72

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



Complicitatea parodiei postmoderne este recunoscuta atit in «Inscriereay, cit si
in «subminarea» obiectului parodiat. In termenii lui Northrop Frye (1999),
imagistica apocaliptica, — prefigurind o lume ideala, proiectata spre a fi realizata de
energia umand, asumata ca o forma a ,revelatiei” —, este, simultan, Inscrisa si
subminata prin (re)activarea Insemnelor secularizarii, surprinse la modul parodic
(ca succes pasager al kitsch-ului fabulos, al Chicago-ului prohibitiei si al jazz-ului,
al lui Al Capone si al primarului Thompson J. etc.) si, manifest (ca
destructie/decadere a lumii politice romanesti si de aiurea).

Asa cum se va putea vedea, fiecare imagine apocaliptica va fi asaltatd de catre o
replica seculariza(n)ta. Astfel, cei doudzeci si patru de batrini (Apocalipsa, 4) vor
fi destituiti de «femeile-traficante» din Comlos/Lunga (Nedelciu/Babeti/Mihaies,
1990: 374); “mina dreaptd care tine cartea™ (Apocalipsa, 5: 1) este substituitd de
»~mina stingd a tusei Lenapeste care a «picat»! cartea (372). Mesajul emergent al
»cartii pecetluite” este si el ocultat de cel «nevazuty/impachetat al ,cartii crude”,
»invelita” in ziar (374).

De altfel, Umberto Eco (1983: 91-94) insista asupra ,,lungilor investigatii”
legate de crearea anumitor ,,constringeri”, pentru a se putea ,,fabula fara oprelisti”.
In acest tip de naratiune, constringerea e dati de «lumea pe care aceasta se
sprijindy, fapt ce nu are, de altfel, nici o legatura cu realismul — chiar dacd explica
pina si realismul — admit, pe urmele lui Umberto Eco, «cei trei corei», angajati in
(re)scrierea colectivai a voioasei Apocalipse. Ideea — ca se poate construi in
intregime o lume, deopotriva perfect posibila si ireala-, este dublata de strdduintele
dezvaluite in ,,autopsii” §i 1n ,.iter scriptorum-uri”, cu intentia de a deconspira,
solemn—parodic §i ironic, structurile definite, chiar de la plecare (in cautarea
surselor, a subiectului, a toposurilor postmoderne, a scriptorium-lui in special.).
Din aceastd lume, cu furniturile la vedere, face parte si Istoria —
demontata/fragmentatd in ,,mentalitati” si ,,istorioare”, toate luate in ,,deridere”-.
Din perspectiva marginalului, a recesivitatii, a «starii liminale»/de «granitay,
Istoria si lumea sint exhibate si constant incélcate.

Dezmembrarea “marii Apocalipse” devine posibild prin parodierea solemna a
implinirii fragmentare a “(in)semnelor ei” intr-o “lume est-etica”, dezghetata spre a
fi construitd si deconstruitd ironic, dupd un scenariu textual amintind de cel din
Christus Superstar .

Transtravul acestei proceduri slabe este, de fapt, cel care dicteaza cum trebuie
sau pind unde 1Inainteazd ,(re)povestirea” si care permite modificarea
perspectivelor narative, cu mentinerea femeii in rosu din prim-plan.

5. Parabola despre ,,femeia in rosu”, «Desfrinata cea Mare», ,,beata de singe”
(Apocalipsa, 17: 1-6), este telescopatad in derizoriul portret In acquaforte al lepei-
Rosii sau in cel diascopic al Anei Sage (Cumpanas): amanta si tradatoarea lui
Dillinger; ,,madaranta si fleortotina” (cum o numeste autopsierul Matei); ,,patroana
de bordel in America”, ,intretindtoarea lui Ghitd F.”; ,putrada” si ,,catiloana”
samd. (Nedelciu / Babeti / Mihaies, 1990: 204-205). Dupa cum parabola despre
«femeia 1n negru» se poate recunoaste in “povestea adevaratd” (376), a Spainiteit, -

73

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



»Ducesa noastrd”, ,,Cea fara copii” — «aratindu-se» si ea dupa acelasi “semn mare”
(Apocalipsa, 12: 1) ,Numa’ ce-odata vad ca opreste lingd noi o trasurd
boiereasca cu doi cai albi. Nici in America n-ai fi putut vedea asa ceva /.../
Ducesa. Am vazut-o. Era micad, slabuta, imbracata in negru (377) - povesteste
tusa Lena.

Se poate lesne observa ca romanul parodiaza ironic-ludic orice intentie de
manipulare -cum ar fi, spre exemplu, pind si tentativele neomoderniste, in voga,“de
a o lua/transmuta” pe Anghelina —. Intentia contelui don quijotesc Ujvary, — ce ar
avea ca punct final Viena —, vizeazad o posibild sansd marital-civica in
MittelEuropa, in avan(t)post (189). Prostitutiv, Ana si-o dorea, In schimb, pentru
“treburile ei In America”, promitindu-i cd o ,,va marita numai asa, pa hirtie”.
Parental, Spainita insa si-o visa la castel ,,pentru a o infia”: ,,Stau §i ma gindesc
citeodata ce s-ar fi ales da mine daca ma lasa mama la ducesa. Sau dacd m-as fi
dus cu Ujvary la Viena. Asa, iaca unde am ajuns. Aici, cu voi in prinzitor”
(Nedelciu/Babeti/Mihaies, 1990: 377-378) — conchide tusa Lena, perso(n)a(jul)
cartii care se face la vedere.

Dupa cum lesne se poate observa, intre «apocalipticy §i «demonic» se afla
majoritatea tipurilor si (anti)tipurilor din metafictiunile Cartea Milionarului si
Femeia in rosu. Examinind un grup de figuri-biblic-feminine, exegetul canadian le
regrupa in: maternal $i marital, adica in «figurile Mamei» si ale «Miresei». Ar mai
exista, 1nsd, potrivit aceluiasi N. Frye, si un grup matern si marital intermediar,
analogic. Acestui grup, din care fac parte ,prostituatele iertate” (Jezechiel: 23;
Osea: 1; loan: 8; Luca, 7: 37 si urm.; Rahab etc.), ar trebui si i le addugam pe Ana
C. Sage sau lapa-Rosie. Si, chiar dacd sintagma legata de eros nu apare textual In
Noul Testament, sa nu uitdm insa cd, in ,,cele mai multe tablouri ale Crucificarii,
Fecioara Maria gi Maria Magdalena, una in albastru, cealaltd in rosu, stau aproape
de cruce” (Frye, 1999). Femeia ale carei pacate au fost iertate, fiindca mult a iubit
(Luca, T: 47), este acolo — considerd N. Frye — ,,pentru a ne reaminti ca daca exista
ceva in natura umand, demn de a fi salvat, acel ceva este inseparabil de eros”.
»Balaurul” care a urmarit-o pe femeie (dpocalipsa, 12), — cel care ,,ingala pe toatd
lumea” —, o va determina pe Ana sa treacd dincolo de ,,granita migcatoare” dintre
ea si lume sau pe lapa-Rosie, sd evadeze din «purgatoriul» lui Aram-Negriciosul in
«impardtia fiarei» (cea a lui Andrei Mortu).

Parabola ,,femeilor in alb” (Crews, 1992), cu Ana intr-o ,rochie albd ca de
mireasda” (Nedelciu / Babeti / Mihaies, 1990: 130), si ducesa de San Marco, “ca un
ghem infasurat in dantele albe, cu ochii sfredelitori atintiti spre Ana” (132), va fi
violent basculata in simulacrele maritalului — ,taina casdtoriei” — si ale
eschatologicului — ,,Viena valsului si a lui Freud” —, etc., toate consumate in
contextul seculariza(n)t de pe scena teatronului de la castel, in prezenta unui ,,mire
pictat” (178) ; (re)prezentat.

Este evenimentul in care eschatologicul imbraca alte straie, cu furniturile la
vedere, in care granita dinlauntrul femeii in rosu fusese «sparta pentru totdeauna,
si nu mai putea fi regasita, cioburile ei se mdcinasera §i nu mai provocau dureri la

74

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



nici un fel de miscare» (Nedelciu / Babeti / Mihaies, 1990: 134). Dupa cum nici
irodiada /apd-Rosie nu se va mai Incumeta —si nici nu ar mai putea dealtfel- sa
probeze ghetele-i rosii spre a patina pentru intilnirea cu «generalul».

Ceea ce Apocalipsa a simbolizat ca “distrugere a ordinii naturii” (Crews, 1967,
1992) se recunoaste in aceste metafictiuni prin distrugerea obiceiului de a vedea
durind acea ordine narativa, cea care le tinea pe Femeia in rosu si lapa-Rosie
inchise “In lumea timpului si a istoriei”, asa cum le cunoastem si acceptam noi ca
topi. In terminologia lui N. Frye (1999: 175) aceastd spargere/, distrugere” este
scopul pe care «scrii(p)tura» e menita sa-l atinga.

Pe de alta parte, ,ritualul prostitutiv’ — al ,,femeii in rosu” — incluzind, printre
altele, alfabetizarea org(i)asticd a Carolinei, Anei etc. [,,speeling, despartirea in
silabe, sintaxa (amorului) si toate celelalte pina la stil (Nedelciu/Babeti/Mihaies,
1990: 112)] a Femeii-Paraclisier si/sau acela al lepei-Rosii, ori “transmutarea
corpului venal”, despre care amintesc Pascal Bruckner si Alain Finkielkraut (1995:
96-1006), catre ,,fantasma masculind” — a celor doi baieti, Liviut si Trdian, dar si a
barbatilor Dillinger, Tony Grecul, Ghita, Peter, Zarcovitch Martin din Femeia in
rosu, sau Armeanul ori Generalul din Cartea milionarului — se constituie intr-o
replicd demonicd a ,ritualului marital”. Ea va fi recunoscutd, initial, in Cartea
milionarului, in secventele in care lapa-Rosie isi va «risipi podoabele Tmparatesti»,
neroniene, traindu-si dragostea «cum vrea si cu cine-i place»: de la nefericitul
Aram Telguram la (prea)nefericitul general Glad.

In acceptia noastra, “noua dezordine amoroasi” in care sint implicate Iapa-
Rosie si Femeia in Rosu le apropie, substantial, mai degraba de modelul biblic al
celor doua «femei desfiinate» Ohola si Oholiba din lezechiel (23) sau de cel al
«nevestei desfrinate », Gomer, din Osea (1), decit de Marea Desfrinata din
Apocalipsd, cu replicile ei consacrat-secularizate (Manolache, 2004). Chiar daca
scena, in care «Fibula a imbrdcat-o pe lapa—Rogie intr-o rochie lunga de culoarea
purpurei», pare a trimite, nechivoc, la acest din urma prototip — al Marii Desfrinate —,
prin care ,.generalizarea prostitutiei distruge toate rolurile consacrate, toate
imaginile-model si personajele distincte”. (Bruckner/Finkielkraut, 1995: 99) !.

6. In concluzie, ,,Babilonul cel Mare” (4pocalipsa, 17; 18) nu poate sa-si treaca
Huriciunile pamintului” dincolo de «granita» la care vegheaza Anghelina, aceasta
»heruv(im)a”, strajuitoare a ,,privelistii ceresti” de la Lunga. Pe granita. La granita
(Nedelciu/Babeti/Mihdies, 1990: 54) privegheaza Anghelina, ingereasa, aievea
fiintelor pline de ochi” si ,fara de odihna”, din Apocalipsa (4: 6-8).

Nu intimplétor Cartea se va “deschide” cu imaginea Anghelinei, poftindu-i in
casd pe cei «trei corei», cu o bucurie nedisimulati. Ingereasa se bucura ci «i-au
intrat in curte trei oameni, chiar daca nu stie cine sint» (56). Apoi (re)invie, pentru
acesti scrii(p)tori postmoderni -ca-ntr-o poveste !-, transtravul femeii in rosu:
»~Hello Anne! How do you feel?* Si ea-mi raspunde: “I'm sweeping! What else
could I do?” /.../ - Matura. Ce sd faca? (Nedelciu/Babeti/Mihaies, 1990: 62).

Si, deloc intimplator, Cartea se va “inchide” cu aceeasi imagine a ,,ingeresei” —
Anghelina, spunindu-le de aceasta data ,,povestea adevaratd” — cea a Spdinitei — ca

75

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



apoi, in poartd, sa le ghiceasca viitorul in ,palma stingd” (Nedelciu / Babeti /
Mihaies, 1990: 378) [Orice aluzie la ,,arsenalul” lui Mircea Eliade din La figanci
nu este intimplatoare! |

Sa mai notam si faptul cd, in acord cu Northrop Frye, cele doud metafictiuni
parcurg, — In ritm si pe cont propriu-, doud aspecte ale viziunii eschatologice: unul
al ,,apocalipsei panoramice” — o viziune a unor ,,extraordinare minuni plasate intr-
un viitor apropiat” sau chiar ,inaintea sfirsitului timpului”’, ca in Cartea
milionarului si altul, al ,,apocalipsei interioare” — care, ,ideal, incepe in mintea
cititorului de indata ce a terminat lectura” —, tipica romanului Femeia in rosu. O
viziune ce trece prin ,purgatoriul legal al chinurilor, proceselor si sentintelor
judecatoresti, sfirsind intr-o a doua viata “(Frye, 1999: 176).

Femeia in rosu, ca si Cartea milionarului dealtfel, sugereaza ca Textul inghetat
al Cartii ar bloca, deliberat, sensul referential. Pentru ca ele nu sint carti care atrag
atentia asupra unei «prezente istorice» din afara lor, ci niste cérti care se identifica,
ele insele, cu acea «prezenta». Si spre a completa operatia vizionara/eschatologica,
prin evitarea erorii de interpretare, cititorul isi rezerva dreptul de a fi fixa el insusi
azimutele narative, fie si «identificindu-se el insusi cu carteay.

Pentru ca Apocalipsa este chipul in care arata lumea dupa ce eul va fi disparut

(Frye, 1999). Cu distanta si detasarea cuvenite...! Cu “subminarea”...! Cu
sentimentul unei ,voioase apocalipse” (Nedelciu/Babeti/Mihaies, 1990: 412-
413)...!

Dar, pentru ca aceasta lume sa nu-si faca iluzii si sa se furiseze afard din Carte,
ea va fi consemnata solemn (Cartea milionarului) si / sau desolemnizata, coborita,
uneori, in subsolul paginii/subtext, «bruftuluitd», «persiflata», «parodiatd» (Femeia
in rosu) si, desigur, (re)citata...

Bibliografie

Nedelciu, Mircea, Babeti, Adriana, Mihdies, Mircea, 1990, Femeia in rosu, Cartea
Romaneasca, Bucuresti

Banulescu, Stefan, 1977, Cartea milionarului. I. Cartea de la Metopolis, Eminescu,
Bucuresti

Biblia, 2001 [editie jubiliard a Sfintului Sinod; diortosirea si adnotarea, .P.S Bartolomeu
Anania]

Ileromonah Savatie Bastovoi : www.savatie.trei.ro

Beckford, James A., 1985, Cult Controversis. The Societal Response to the New Religious
Movements, London

Berger, Peter, Luckmann, Thomas, 1999, Construirea sociala a realitatii, Univers,
Bucuresti

Blumenberg, Hans, 2007, Lesbarkeit der Welt, La lisibilit¢ du monde, du Cerf, Paris
(traduction frangaise de Pierre Rusch et Denis Trierweiler)

Brocway, Alan and Rajashekar, Paul (ed), 1986, New Religious Movements and the
Churches, Amsterdam

76

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



Bruckner, Pascal, Finkielkraut, Alain, 1995, Noua dezordine amoroasd, Nemira, Bucuresti

Cilinescu, Matei, 2005, Cinci fete ale modernitatii. Modernism, avangardd, decadenta,
kitsch, postmodernism. Editia a II-a revazuta si adaugita, Polirom, lasi (traducere de
Tatiana Patrulescu, Radu Turcanu)

Champion, Francoise, 1999, Nouveau mouvements religieux et sectes, Editions du Seuil,
Paris

Crews, Joe, 1967, Beast the Dragon and the Woman, (trad.in rom. Fiara, balaurul si
femeia), Amazing Facts, Online Library

Crews, Joe, 1992, The Scarlet Woman, (trad.in rom Femeia-in-rosu), Amazing Facts,
Online Library

Eco, Umberto, 1983, ,Marginalii si glose la «Numele trandafirului»”, in Secolul 20, nr.8, 9,
10/1983

Frye, Northrop, 1993, Northrop Frye, Dubla viziune, Editura Fundatiei Culturale

Romane, Bucuresti (traducere de Aurel Sassu)

Frye, Northrop, 1999, Marele Cod. Biblia si literatura, 1999, Atlas, Bucuresti, (traducere
de Aurel Sassu in colaborare)

Jucan, Marius, 2002, ,,Model cultural si secularizare”, in Journal for the Study of Religions
and Ideologies (J.S.R.1.), No. 1/2002, p.106-122, Cluj

Habermas, J., Ratzinger, J., "Les fondements prépolitiques de 1'Etat démocratique”, in
Esprit, iunie 2004

Le Rider, Jacques, Raulet Gérard, 1987, Verabschiedung der (Post-)Moderne?: eine
interdisziplinare Debatte, Narr, Tubingen.

Mayer, Jean Frangois, 2004, La naissance des nouvelles religions, Geneve

Manolache, Gh., 2004, Degradarea lui Proteu, Ed.Universitatii ,,Lucian Blaga”, Sibiu

Metz, J.B., 1971, Pour une théologie du monde, du Cerf, Paris

Muresan, Radu, 2006, ,,Biserica romano-catolica si noilor miscari religioase” in Teologie
pentru azi. Un blog crestin-otodox pentru o Ilumne postmodernd, dinamica si
bulversata; Observatoire des Religions, Université de Lausanne, Suisse

Needleman, J. and Baker, G. (ed.), 1978, Understanding the New Religions, New York

Nicolaescu, Nicolae 1949, ,,Cheia interpretirii istorice a «Apocalipsei», in Studii Teologice,
an. 1/1949, nr. 5-6, pp. 287-303

Omat, Gabriela «A céazut, a cazut Babilonul cel Marey, in Viata romdneascd, 1992

Parvu, Sorin, 2005, Dictionar de postmodernism : monografii si corespondente tematice,
Institutul European, lasi

Scrima, André, 2004, Teme ecumenice, Editura Humanitas, Bucuresti

Stark, Rodney, 2007, DISCOVERING GOD: The Origins of the Great Religions and the
Evolution of Belief, Harper, San Francisco

Stark, Rodney, 2006, CITIES OF GOD: The Real Story of How Christianity Became an
Urban Movement and Conquered Rome, Harper, San Francisco

Stark, Rodney, 2002, "De ce au succes sau decad miscarile religioase. Un model general
revizuit" in Analele Stiintifice ale Universitatii, Al. 1. Cuza din lasi (Serie Noud)
Sociologie-Politologie, Tom VI, Editura Universitatii ALl Cuza, lasi, p. 123-137.
(traducere de Sebastian Nastuta)

77

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)



Stark, Rodney, 1985, "From Church-Sect to Religious Economies," in Phillip E. Hammond,
(ed.), The Sacred in a Post-Secular Age, University of California Press, Berkeley,
p-139-149

Valadier, Paul, 1999, L’Eglise en proces, Flammarion, coll. «Champs» n 199, Paris
Valadier, Paul, 2002, Morale en désordre. Un plaidoyer pour I'homme, Le Seuil, Paris
Valadier, Paul, 2007, Détresse du politique, force du religieux, Le Seuil, Paris

Weber, Max, 2007, Etica protestanta si spiritul capitalismului, Humanitas, Bucuresti

Wilson, Bryan, 1970, Les sectes religieuses, Hachette, Paris

Wilson, Bryan, 1990, Dimensions sociales du sectarisme: sectes et nouveaux mouvements
religieux dans la société contemporaine (paru aux presses universitaire d'Oxford sous le
titre anglais The Social Dimensions of Sectarianism: Sects and New Religious
Movements in Contemporary Society), Clarendon Press, Oxford

Wilson, Bryan, 1993, Secularization, Rationalism, and Sectarianism: Essays in Honour of
Bryan R. Wilson, Eileen Barker, James A. Beckford, Karel Dobbelaere (ed), Clarendon
Press, Oxford

Editii

Nedelciu, Mircea, Babeti, Adriana, Mihdies, Mircea, 1990, Femeia in rosu, Cartea
Romaneasca, Bucuresti

Bénulescu, Stefan, 1977, Cartea milionarului. I. Cartea de la Metopolis, Eminescu,
Bucuresti

Biblia, 2001 [editie jubiliara a Sfintului Sinod; diortosirea si adnotarea, I.P.S Bartolomeu
Anania]

78

BDD-A7 © 2009 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 00:51:12 UTC)


http://www.tcpdf.org

