
RITL, nr. 1–4, p. 135–142, Bucureşti, 2013 

INTERVENŢIILE TRADUCĂTORULUI ÎN TEXTUL VERSIUNII 
ARABE DIN 1705 A „DIVANULUI” LUI DIMITRIE CANTEMIR 

Ioana Feodorov* 

Un episod mai puţin cunoscut al posterităţii scrierilor lui Dimitrie Cantemir 
este traducerea în limba arabă, la începutul secolului al XVIII-lea, a scrierii sale 
Divanul sau gâlceava înţeleptului cu lumea, sau giudeţul sufletului cu trupul. Am 
publicat în anul 2006 la Editura Academiei Române ediţia arabă a acestei versiuni, 
întemeiată pe cele două manuscrise păstrate în biblioteci din Europa, împreună cu 
traducerea în limba engleză, note şi indici, volum prefaţat de Virgil Cândea1. Într-un 
articol publicat ulterior în „Revue des Études Sud-Est Européennes” (RESEE) am 
prezentat un inventar preliminar al lacunelor şi adăugirilor datorate traducătorului 
arab, cu exemple în limbile greacă şi în arabă2.  

Deşi aceasta nu avea să devină cea mai cunoscută scriere a sa, Divanul ocupă 
un loc aparte în activitatea creatoare a lui Dimitrie Cantemir. Aşa cum se ştie, 
principalul său scop în compunerea şi în finanţarea apariţiei primei sale cărţi, 
Divanul, sau gâlceava înţeleptului cu lumea, sau giudeţul sufletului cu trupul, 
tipărită în 1698 în atelierul Mănăstirii Trei Ierarhi din Iaşi, era să dea întreaga 
măsură a cunoştinţelor sale vaste de literatură religioasă şi laică de limbă greacă, 
latină, română, persană, turcă, franceză şi italiană, precum şi să demonstreze 
stăpânirea noţiunilor celor mai avansate de filosofie, istorie, literatură occidentală 
şi orientală etc. Mesajul cărţii este rezumat de povaţa lui Erasmus, citată de 
Cantemir: „Înzestraţi-vă cât mai bine caracterul pentru a putea duce traiul vrednic 
de laudă pe care anticii îl numeau ‘etic’”. Prin numeroasele referinţe la pasaje din 
Biblie, la cronici româneşti, la versurile din Grădina trandafirilor (Gülistān), scrisă 
de poetul persan Saʽadī, la sentinţe ale autorilor latini şi la cartea lui Andreas 
Wissowatius, scrierea l-a atras pe traducătorul arab, care era un înalt ierarh al 
Bisericii Ortodoxe a Antiohiei şi Întregului Răsărit. Principele moldav nu s-ar fi 
aşteptat, probabil, să fie citit în limba arabă în provinciile levantine ale Imperiului 
Otoman – şi cu atât mai puţin s-ar fi aşteptat Andreas Wissowatius.  
                                                 

* Institutul de Studii Sud-Est Europene al Academiei Române. 
1 Dimitrie Cantemir, The Salvation of the Wise Man and the Ruin of the Sinful World ( alā­ 

al-­akīm wa-fasād al-‘ālam al-damīm), Arabic Edition, English Translation, Editor’s Note, Notes and 
Indices by Ioana Feodorov, Introduction and Comments by Virgil Cândea, Bucureşti, Editura Academiei 
Române, 2006, 381 p. + 23 il. 

2 The Arabic Version of Dimitrie Cantemir’s Divan: A Supplement to the Editor’s Note, în 
RESEE, 2008, XLVI, no. 1–4, p. 195–212. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



 Ioana Feodorov 2 136 

La doar şapte ani de la tipărirea Divanului, Athanasios Dabbās (Būlos 
Dabbās, n. 1647, la Damasc) a încheiat o traducere în arabă a cărţii lui Cantemir, 
care a circulat în Levant, în copii manuscrise, până în secolul al XIX-lea. Pe lângă 
educaţia greacă tradiţională, el studiase araba clasică, latina şi italiana. Tuns în 
monahism la Mănăstirea Sf. Sava de lângă Ierusalim, important centru de cultură 
spirituală al Ortodoxiei răsăritene, Dabbās a fost ales egumen al mănăstirii şi, în 
1685, patriarh al Bisericii Antiohiene. A ocupat scaunul de patriarh până în 1694, 
când s-a retras temporar în faţa competitorului său Chiril V Ibn al-Za‘īm (nepotul 
Patriarhului Macarie, călător în Ţările Române, Ucaina şi Rusia la mijlocul sec. 
XVII3). Revenind în scaun în 1720, a păstorit până la moartea sa în 17244. Dabbās 
a călătorit în martie 1700 în Ţara Românească, ca oaspete al lui Constantin 
Brâncoveanu. În aprilie a săvârşit slujba de cununie a fetei domnului, Safta, cu 
Iordache Creţulescu, iar în iulie 1703 a participat la ceremoniile de confirmare a 
familiei domnitoare Brâncoveanu. Şederea Patriarhului Athanasie pe pământ 
românesc, cu intermitenţe, până în 1704 a dat roade însemnate: în 1702 el a scris în 
limba greacă o Istorie a Patriarhilor Antiohiei dedicată ocrotitorului său român5, 
apoi a obţinut de la Constantin Brâncoveanu sprijin pentru tipărituri în arabă şi 
greacă şi, împreună cu Antim Ivireanul, care a gravat literele arabe, a tipărit în 1701 
un Liturghier la Snagov (Al-Qūndāq al-falāhī) şi în 1702 un Ceaslov (Kitāb  
al-sāʽāt) la Bucureşti.  

Întocmită după versiunea greacă a textului6, varianta lui Dabbās poartă titlul 
Salā­ al-­akīm wa-fasād al-‘ālam al-damīm, „Mântuirea înţeleptului şi pierzania 
desfrânatei lumi”. Dabbās a precizat că el nu este autorul cărţii, ci doar a tradus-o. 
Numele autorului, Dimitrie Cantemir, lipseşte cu desăvârşire din traducerea arabă, 
ca şi orice referinţă la originalul scrierii, de aceea s-a crezut multă vreme că autorul 
ar fi fost fie patriarhul Dabbās însuşi, fie Sf. Vasile cel Mare, înregistraţi ca atare în 
cataloagele colecţiilor de carte veche din Levant. Aşa cum se ştie, relaţia dintre 
versiunea arabă şi original a fost descoperită în 1970 de Virgil Cândea, în căutările 
sale prin bibliotecile mănăstireşti din Liban. Sunt cunoscute astăzi 11 copii, dintre 
                                                 

3 V. Relations entre les peuples de l’Europe Orientale et les chrétiens arabes au XVIIe siècle. 
Macaire III Ibn al-Za‘īm et Paul d’Alep. Actes du Ier Colloque international, le 16 septembre 2011, 
Bucarest, ed. coord. Ioana Feodorov, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2012. 

4 Urmaşii acestei ilustre familii, care trăiesc astăzi la Beirut, au publicat un volum ce cuprinde 
mai multe capitole despre viaţa şi scrierile patriarhului Athanasie al III-lea: Antoine César Debbas, 
Nakhle Récho, Tā’rīh al-Óibā‘at al-‘arabiyya fī l-Mašriq. Al-BaÓriyark Atanāsīyūs al-tālit Dabbās 
(1685-1724), Beirut, Dār Al-Nahār, 2008. 

5 Marcu Beza a consultat un manuscris din secolul al XVIII-lea al acestei scrieri la Patriarhia 
Ortodoxă de la Damasc (V. Heritage of Byzantium, Londra, 1947, p. 72). Ea a fost editată, cu 
traducere românească, de Vasile Radu şi Kiril Karalevsky (Cyrille Charon) în „Biserica Ortodoxă 
Română”, anul XLVIII, nr. 10, oct. 1930, p. 851-864, 961–972, 1039–1050, 1136–1150, şi anul 
XLIX, nr. 2–3, feb.-mar. 1931, p. 15–32, 140–160.  

6 Κρίτηριον ἢ ∆ιάλεξις τοῦ Σοφοῦ µὲ τὸν Κόσµον ἢ Κρίσις τῆς Ψυχῆς µὲ τὸ Σῶµα. Ieremia 
Cacavelas a tradus textul românesc trimis lui de Cantemir într-un amestec de greacă literară şi 
populară, caracteristică dominantă a literaturii cretane a vremii, v. Cândea 1974: 44–46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



3 Intervenţiile traducătorului în textul versiunii arabe a „Divanului” lui Dimitrie Cantemir  137 

care cel mai cuprinzător manuscris este acela aflat la Paris, datat 1705, care conţine 
281 de pagini în format 20 × 14 cm, scriere nashī, cu rare inserţii de cerneală roşie.  

La definitivarea versiunii arabe a contribuit şi un alt cărturar arab, călugărul 
maronit Gabriel (Ğibrā’īl/Ğibrīl) Far­āt (care a luat numele de Germanos, 
Germānūs, la alegerea sa ca episcop de Alep în 1725)7. Patriarhul Athanasie, a 
cărui educaţie era preponderent grecească, a apelat la el pentru revizuirea mai 
multor traduceri ale sale din greacă în arabă. Far­āt şi-a petrecut cea mai mare 
parte a vieţii în Liban. Patriarhul Athanasie l-a rugat în mod repetat să revină la 
Alep, pentru a revedea mai multe lucrări ale sale (Féghali 1966: 117–118, 128; 
Nasrallah 1979: 137; 139–140; 144). Colofonul manuscrisului BnF menţionează 
munca „smeritului rob [al lui Dumnezeu], monahul Ğibrīl Far­āt, călugăr maronit 
din Alep”, care „a scris, a dat înveliş arăbesc şi a pus slovele pe hârtie cu mâna lui 
cea muritoare”. Vocabularul şi sintaxa versiunii arabe a Divanului sunt perfect 
accesibile şi agreabile unui public arabofon, creştin ori musulman, ceea ce plasează 
această versiune a lui Athanasie Dabbās printre primele scrieri din literatura arabă 
creştină pre-modernă. Apelul episcopului ortodox Athanasie Dabbās către un 
călugăr de altă confesiune şi preocuparea sa de a „menaja” sensibilităţile locale îmi 
întăreşte convingerea că versiunea arabă era destinată unei distribuţii largi, probabil 
prin tipărirea în atelierul înfiinţat de Dabbās la Alep chiar în anul încheierii acestei 
traduceri, cu ajutor românesc8.  

Apropierea dintre versiunea greacă şi cea arabă este remarcabilă: traducătorul 
s-a străduit să păstreze nealterat nu numai conţinutul ideatic al scrierii 
cantemiriene, ci şi vocabularul şi stilul expunerii. Am identificat totuşi mai multe 
tipuri de intervenţii în text, pe care le-am exemplificat în articolul menţionat. Cine 
a fost însă autorul acestor modificări: Dabbās sau Far­āt? În absenţa unor mărturii 
documentare despre colaborarea dintre cei doi se poate propune un răspuns 
provizoriu, întemeiat pe datele pe care le avem despre competenţele şi activitatea 
creatoare a fiecăruia dintre ei.  

Pe lângă cele sus-menţionate, Dabbās a compus în 1711 o Epistolă despre 
căinţă şi mărturisire (Risāla wağīza tūḍi­u kayfiyyat al-tawba wa-al-’i‘tirāf), a 
tradus în arabă Triodul, în 1715, a scris în 1719 Omilii pentru duminicile şi 
praznicele de peste an (Mawā‘īẓ ’āhād wa-’a‘yād al-sana), iar în 1721, în climatul 
confesional frământat creat de amplificarea acţiunilor misionare ale iezuiţilor în 
Levant, a tradus fragmente din opera cărturarului Elias Miniates (1669–1714) în 
                                                 

7 Pentru biografia şi scrierile lui Gabriel Far­āt v. Joseph Féghali, Germānos Far­āt, Archevêque 
d’Alep et arabisant (1670–1732), în „Melto. Recherches orientales”, Université Saint-Esprit, Kaslik – 
Jounieh, Liban, II, nr. 1/1966, p.115–129 (în continuare, „Féghali 1966”; Nahhād Razzūq, Germānūs Far­āt 
– ­ayātu-hu wa-’ātāru-hu (Viaţa şi scrierile sale), Kaslīk, Liban, 1998 (în continuare, Razzūq 1998). 

8 V. Ioana Feodorov, The Rumanian Contribution to Arabic Printing, în Impact de 
l’imprimerie et rayonnement intellectuel des Pays Roumains, Editura Biblioteca Bucureştilor, 
Bucureşti, 2009, p. 41–61. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



 Ioana Feodorov 4 138 

lucrarea sa Începutul schismei (Bad’ al-inšiqāq). Aşa cum se ştie, conflictele dintre 
ortodocşi şi catolici au dus la despărţirea Bisericii Antiohiene în 1724, după 
moartea patriarhului Athanasie. Programul editorial al tiparniţei pe care Dabbās a 
adus-o din Ţara Romînească şi a instalat-o în reşedinţa episcopală din Alep, care 
era menit să-i sprijine pe preoţii ortodocşi, a cuprins: Psaltirea (Kitāb al-Zabūr al-
šarīf) în 1706, ed. II în 1709; Tetraevanghelul, 1706, ed. II în 1708; în 1707, 
Cartea perlelor alese (Kitāb al-durr al-muntahab), cuprinzând 34 omilii ale Sf. Ioan 
Gură-de-Aur; în 1708, Cartea profeţiilor (Kitāb al-nubū’āt al-šarīf) şi Apostolul; în 
1711, Penticostarul, 66 de predici ale patriarhului Athanasie II al Ierusalimului, 
însoţite de o eulogie compusă de patriarhul Hrisant Notaras (1707–1731), o Predică 
a Sf. Ioan cu privire la prăznuirea Paştelui, Octoihul (Kitāb al-Baraklitīkū) şi 
Epistola despre căinţă scrisă de Dabbās. În 1716, ca episcop de Alep, el a emis un 
cod de conduită privitor la purtarea şi ţinuta potrivită pentru un bun creştin astfel încât 
să nu cadă pradă necuviinţei, desfrânării şi exceselor de orice fel, la hirotonirea în 
temeiul unor calităţi vădite („ca să se evite hirotonirile făcute din pricina corupţiei, 
a simoniei, a vreunei recomandări sau a vrerii celor puternici”) ş.a. 

Cunoscător de greacă şi de siriacă, Gabriel Far­āt a studiat limba arabă cu un 
šayh musulman (Haddad 1970: 52) şi scria poezie religioasă în această limbă. A 
compus un manual de arabă în care exerciţiile şi exemplele se întemeiau pe versete 
din Biblia în arabă, după modelul autorilor musulmani, care foloseau în manualele 
lor versete din Coran. Lucra de asemenea la un dicţionar etimologic al limbii arabe, 
folosind şi texte creştine, dicţionar care este şi astăzi una dintre cele mai bogate 
surse de informaţii filologice şi lexicale din cultura arabă creştină.  

Omiterea celor două predoslovii, prima adresată de Dimitrie fratelui său 
Antioh, domnul Moldovei (1695–1700, 1705–1707), a doua către cititor, precum şi 
a eulogiei dascălului său Ieremia Cacavelas, autorul traducerii în greacă, i se 
datorează fără îndoială lui Dabbās, care nu dorea, probabil, să trezească mânia 
protectorului său muntean, dar nici pe aceea a autorităţilor otomane. La I, 59 şi din 
nou la III, 9 Dabbās a omis cuvântul „moldoveni”, care ar fi putut conduce la 
identificarea autorului scrierii. Versiunea arabă a primit o nouă predoslovie, 
nesemnată, dar care, ţinând seama de laudele aduse patriarhului Dabbās, pare să fi 
fost scrisă de Gabriel Far­āt9. Textul este înfăţişat ca „un leac pentru toate relele, o 
lumină pentru orice orbire, o sabie cu două tăişuri”, iar traducerea lui în arabă se 
datorează dorinţei patriarhului de a oferi creştinilor comunităţii sale un text 
folositor în „lupta lăuntrică” a fiecăruia cu ispitele şi cu slăbiciunile sale. Referirile 
la episcopul Alepului, Athanasie, mereu la persoana a III-a, susţin ipoteza că acest 
text a fost redactat de Far­āt, cu oblăduirea viitorului patriarh.  

Este probabil că Dabbās, care cunoştea latina, a lăsat deoparte cuvintele şi 
expresiile păstrate de Cacavelas în această limbă, pe care le-a socotit de neînţeles 
                                                 

9 Alături de colofon, această predoslovie ar merita să fie comparată cu altele inserate de 
Gabriel Far­āt în scrierile sale (v. Féghali 1966: 115–129; Razzūq 1998), îngăduind o apreciere mai 
clară a contribuţiei sale la traducerile din limba greacă ale patriarhului Athanasie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



5 Intervenţiile traducătorului în textul versiunii arabe a „Divanului” lui Dimitrie Cantemir  139 

pentru cititorii sirieni obişnuiţi: de pildă, philetes latrones, la I, 57. Tot el trebuie să 
fi omis etimologia cuvântului pubertas din pasajul de la I, 85, privitor la vârsta de 
17 ani. Referirile la scrieri latine inaccesibile în Siria în original, ori inexistente în 
traducere arabă, sunt omise în mod sistematic: de pildă, la II, 78, citatele din 
Seneca, Epictet, Sallustius, Cato, Plutarh, Musonius, Juvenal, Ausonius ş.a. Este 
complet schimbată bibliografia recomandată de Wissowatius şi preluată ca atare de 
Cantemir, la III, 39: păstrând recomandarea de a citi Scara virtuţilor a Sf. Ioan 
Scărarul şi Imitatio Christi a lui Thomas a Kempis, care fuseseră traduse în arabă 
în prima jumătate a secolului al XVII-lea, traducătorul arab recomandă, în loc de 
Cicero, Plutarh, Epictet, Erasmus, pe Sf. Ioan Gură-de-Aur, Sf. Efrem, Sf. Isaac 
Sirul, Grădina părinţilor, Grădina spirituală şi Tipikonul compus în secolul al XI-lea 
de Sf. Cuvios Nicon, egumenul mănăstirii de pe Muntele Minunat, de lângă Alep. 
Recomandările sunt cel mai probabil datorate lui Far­āt, care a tradus şi a revizuit 
cea mai mare parte a acestor scrieri.  

Lipsa comentariilor defavorabile privitoare la Purgatoriu şi la „supuşii Papei” 
(I, 75; II, 75, de două ori) mi se pare a se datora de asemenea lui Dabbās, care 
dorea să nu-i supere pe cititorii săi cu înclinaţii spre uniunea cu Roma, în condiţiile 
în care urmărea să revină în scaunul patriarhal de la Damasc. Pasajele respective ar 
fi atras şi criticile misionarilor apuseni, care au fost foarte activi în Siria după 1660 
şi care aveau mare influenţă în comunităţile creştine locale.  

Adăugirile lămuritoare sunt adesea opţiuni dogmatice ale lui Dabbas, de pildă 
în pasajul de la III, 12: 

„Nu întru deşert şi fără ispravă odănăoară laconii, fiilor săi celor tineri, din 
necinstita beţie a-i întoarce vrând, pe hiloţi robii, îmbătându-i, cu fapte necinsteşte 
înaintea ochilor lor a-i pune obiciuiţi era. <I-au folosit aşadar ca pildă de învăţătură>”10.  

Într-o pastorală către enoriaşii săi, reluată de patriarhii următori, Athanasie 
interzicea bărbaţilor şi femeilor să aducă vin sau ‘araq la biserică, „ca nu cumva să 
se preschimbe în tavernă”11. 

Autorul gloselor cu privire la cuvinte puţin familiare cititorilor arabi, marcate 
prin cuvântul ­āšiya, ‘Notă’, şi naÑÑ, ‘Slovă’ (parantezele nu au început să fie fost 
folosite în arabă decât în secolul al XIX-lea), este fără îndoială Far­āt, autorul unui 
dicţionar etimologic folosit şi azi (menţionat mai sus):  

La I, 35: „...la bogazul de la Chersonis (care loc să chiamă acmu Bogaz-
Hisari). <Notă: Acest cuvânt înseamnă în arabă ‘insula pustie’, în vreme ce în 
turceşte aceste părţi se numesc Bogaz Hisari. Slovă:>”. 

La I, 59: „Poftele lumeşti ca sirinile, pre om adormindu-l, îl îniacă. <Notă: 
Sirena este una dintre făpturile legendare ale grecilor. Ei pretind că în unele părţi 
ale mării se aud glasuri triste şi unduioase, fără a se vedea cine cântă. Iar când o 
corabie trece pe lângă acele glasuri dulci, corăbierii sar fără întârziere şi se 
scufundă până în fundul mării, prăvălindu-se cu durere şi tânjind la cântecele 
                                                 

10 Pasajele între croşete < >, aici şi în continuare, au fost adăugate de traducătorul arab. 
11 Ar. hānūt, v. Heyberger 1994: 151.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



 Ioana Feodorov 6 140 

acelea ispititoare şi foarte înduioşătoare, lipsite de orice dram de raţiune. Şi aşa se 
pierdeau ei, înecându-se>”. 

La I, 76, „Lavirintul Chritului” primeşte o lungă explicaţie, cu detalii tehnice: 
„[...] mintea ca cum mi-ar fi întrat în lavirintul Chritului <Notă: Această vestită 
temniţă a fost zidită în cetatea Cretei de dregătorii greci şi era alcătuită din ziduri 
arcuite, unul înlăuntrul celuilalt, foarte groase, fără de poartă ori turn de apărare. În 
schimb, înlăuntrul său coturile erau întortocheate, făcute cu meşteşug, astfel ca 
acela ce intra nu mai găsea cale de ieşire. Iar când închideau pe cineva înăuntru, îl 
aruncau în mijloc de la o fereastră a judecătoriei, iar cel întemniţat se învârtea 
înăuntru căutând o cale de scăpare, dar fără a afla altceva decât căi şerpuite, închise 
de stâlpi sau coturi ce dădeau în cotloane dintre ziduri. Îşi petrecea zile nesfârşite 
între ele, mergând înainte şi înapoi, până ce murea de foame. Astăzi i se spune în 
popor „Temniţa Profetului Solomon”. Slovă.>”.  

La II, 85, partea a treia: „A patra vârstă [...] voiniciia iaste, carea ca cum ar fi 
o poamă [...] carea foarte păzită şi nebetejit păzită a fi să cade, ca nu cumva 
cărăbuşul viind să o încolţască”, traducătorul arab adaugă nota: <„Al-hāzibāz 
(‘cărăbuşii’) [...] sunt nişte gângănii care umblă prin iarbă şi prin poame, stricându-le. 
Li se spune îndeobşte al-‘arīğa>”.  

Citarea pasajelor biblice merită o cercetare separată. De câte ori Cantemir 
face referire la Sfintele Scripturi fără a preciza versetul, traducătorul arab 
completează pasajul şi dă referinţa exactă, în special în Cartea III, unde multe citate 
sunt lacunare. În opinia mea, aceste completări şi îndreptări i se datorează lui Far­āt, 
care avea chiar în anii aceia în lucru o versiune arabă a Evangheliilor pentru uzul 
creştinilor maroniţi. De pildă, la III, 28 traducătorul arab completează pasajul din 
original: „Cereţi şi vi se va da”, astfel: „Aşa cum a spus Atotputernicul în cap. 7 din 
Matei: Că oricine cere ia, <cel care caută află, şi celui care bate i se va deschide>”. 

La III, 15, în Divan se spune: „(Dacă ai vreme, caută Psalmul 95, str. 7)”12, 
iar traducătorul arab precizează: 

„<Astfel a grăit psalmistul în Psalmul 95: Astăzi de veţi auzi glasul Lui, să nu 
vă învârtoşaţi inimile voastre>”. (Ps 94, 7). 

Apar în traducerea arabă mai multe strofe inexistente în originalul grec, 
compuse fără îndoială de Gabriel Far­āt, care era un poet talentat, autorul unui 
divan publicat în mai multe ediţii13. La III, 16 sunt adăugate următoarele versuri:  

 وما الموت الا رحلة
 غير انها ، من المنزل الفاني الي المنزل الباقى

„<Ce altceva este moartea, afară de o călătorie,  
Dar una de la sălaşul cel vremelnic la cel veşnic?>” 

                                                 
12 Ἂν ἔχεις  καιρόν, ἰδὲς τὸν ϟεʹ Ψαλµ. στιχ. ζʹ. 
13 Aşa cum precizează Alphonse Mingana în catalogul colecţiei sale celebre de manuscrise 

arabe creştine, păstrată la Universitatea din Birmingham (Mingana 1936: 162), Divanul de poezie 
(Dīwān) al lui Far­āt cuprinde versuri compuse între 1695 şi 1720. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



7 Intervenţiile traducătorului în textul versiunii arabe a „Divanului” lui Dimitrie Cantemir  141 

Se ştie că Far­āt a scris versuri cu aceeaşi tematică, înainte şi după ce 
scrierea lui Cantemir fusese tradusă în arabă14.  

Glosele filologice elaborate din versiunea arabă se datorează fără îndoială lui 
Gabriel Far­āt, care îşi demonstrează în acest fel competenţele speciale în ştiinţele 
limbii. El a inserat în text cuvinte şi expresii din limba scrierilor religioase islamice 
şi a poeziei clasice. Astfel, sunt prezente construcţii specifice acestui nivel de 
limbă, sintagme repetitive compuse din sinonime, cu funcţie augmentativă, construcţii 
de tip ’itbā‘, intensificarea prin repetiţia unui cuvânt cu o consoană schimbată, o 
structură specific semitică: farā­a wa-marā­a, „vesel şi ferice” (I, 64), expresii 
populare: ibn al-Óarīq şi ibn al-sabīl, „Fiul drumului” (în română, „frate cu drumul”).  

La I, 85, numele greceşti ale celor şapte vârste ale omului l-au pus la grea 
încercare pe traducătorul arab, care s-a simţit nevoit să parafrazeze întregul pasaj 
într-o notă amplă, scrisă cel mai probabil de Far­āt.  

Rămân însă în versiunea arabă şi intervenţii care sunt greu de atribuit, de 
pildă, la finalul cap. III, 61: 

„<Ascultă ce a spus înţeleptul: rănile ce ţi le face un prieten sunt mai bune 
decât săruturile prefăcute ale duşmanului tău>”. 

Iarăşi, nu vom şti probabil niciodată care dintre cei doi traducători a 
îmbogăţit pasajul de la III, 23 şi a adăugat numele lui Titus:  

„Încă şi din limbi, adecă de la păgâni, culege pilde precum: dreptăţile de la 
Aristides, Camilius, Fabriţius; suferirea sărăciei de la Curius, Manenius, Cvinţius 
Ţiţinatus i proci [...]”, care a devenit în versiunea arabă: ”Ia de la Aristides 
dreptatea; de la Fabricius, răbdarea; de la Curius, cumpătarea; de la Tiberius, 
seninătatea; [...] <iar de la Titus, cinstea şi milostenia>”. 

Se poate trage aşadar concluzia că deosebirile de viziune teologică şi 
dogmatică au fost rezolvate de Athanasie Dabbās, care şi-a pus mai degrabă 
amprenta asupra conţinutului textului, în vreme ce adaptările filologice, traducerile 
de pasaje biblice şi glosarea pasajelor obscure au căzut în sarcina maronitului 
Gabriel Far­āt. Dorinţa lui Cantemir ca scrierea lui să se răspândească şi să-i aducă 
recunoaşterea lumii cărturăreşti s-a împlinit dincolo de aşteptări, fără ca el să fi 
aflat măcar: Divanul a atras atenţia unor mari cărturari sirieni şi i-a determinat să 
facă împreună eforturi însemnate de transpunere în limba creştinilor levantini.  

BIBLIOGRAFIE 

Dimitrie Cantemir, Opere complete. I. Divanul, ediţie îngrijită, studiu introductiv şi comentarii de 
Virgil Cândea, text grecesc de Maria Marinescu-Himu, Bucureşti, Editura Academiei RSR, 1974. 

Dimitrie Cantemir, Divanul sau gâlceava Înţeleptului cu Lumea sau giudeţul Sufletului cu Trupul, ediţia 
textului grecesc şi traducere în română de Virgil Cândea, Bucureşti, Editura Minerva, 1969. 

                                                 
14 Razzūq 1998: 189–226 (Capitolul Far­āt al-šā‘ir, „Far­āt poetul”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei



 Ioana Feodorov 8 142 

Dimitrie Cantemir, The Salvation of the Wise Man and the Ruin of the Sinful World ( alā­ al-­akīm 
wa-fasād al-‘ālam al-damīm), Arabic Edition, English Translation, Editor’s Note, Notes and 
Indices by Ioana Feodorov, Introduction and Comments by Virgil Cândea, Bucureşti, Editura 
Academiei Române, 2006. 

Joseph Féghali, Germānos Far­āt, Archevêque d’Alep et arabisant (1670–1732), în „Melto. Recherches 
orientales”, Université Saint-Esprit, Kaslik – Jounieh, Liban, II, nr. 1/1966, p. 115–129. 

Ioana Feodorov, The Edition and Translation of Christian Arabic Texts of the 17th–18th Centuries 
Referring to the Romanians, în RESEE, XLIII, 2005, nr. 1–4, p. 253–273. 

Ioana Feodorov, The Arabic Version of Demetrius Cantemir’s Divan by Athanasios Dabbās: an 
Unusual Case of Unitarian Ideas Travelling to the Near East, în „Chronos. Revue d’Histoire de 
l’Université de Balamand”, nr. 12/2005, p. 79–107. 

Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique (Syrie, Liban, 
Palestine, XVIe–XVIIIe siècle), Roma, 1994. 

Farid Jabre, Al-Ghazālī, Al-Munqid min a[l]- ālal (Erreur et délivrance), traduction française avec 
introduction et notes, Collection UNESCO d’oeuvres représentatives, Série arabe, Beirut, 1959. 

Jérôme Lentin, Recherches sur l’histoire de la langue arabe au Proche-Orient à l’époque moderne, 
textul tezei de doctorat, Université de la Sorbonne Nouvelle – Paris III, 1997 (distribuit de Atelier 
national de reproduction des thèses, Lille). 

Nahhād Razzūq, Germānūs Far­āt – ­ayātu-hu wa-’ātāru-hu („Germanos Far­āt – Viaţa şi scrierile 
sale”), Kaslīk, Liban, 1998. 

ABSTRACT 

This paper discusses the alterations, additions, and lacunae in the Arabic version of Dimitrie 
Cantemir’s Divan, his first printed book (Iaşi, 1698), written as he was living in Istanbul, close to the 
Sultan’s court, and planning to occupy the throne of Moldavia. The translator, Athanasios Dabbās, a 
Patriarch of the Church of Antioch and All the East, appealed to a Maronite scholar, Germānos Far­āt 
(future Maronite Bishop of Aleppo), to revise the Arabic text, which was ready in 1705, seemingly for 
publishing in the Aleppo printing-house established by Dabbās that same year. The contribution of 
each of the two is scrutinized here, based on particular passages in the Arabic text that differ from the 
source-text, leading to suggestions for further research that may ascertain their specific impact on the 
Moldavian prince’s outstanding work.  

Keywords: Dimitrie Cantemir, Divan, Athanasios Dabbās, Arabic translation, Christian Arabic 
literature. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:33 UTC)
BDD-A6965 © 2013 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

