
 

RITL, nr. 1–4, p. 23–36, Bucureşti, 2013 

MODELUL SLAVON VERSUS MODELUL LATIN  
ÎN TEXTELE BIBLICE ROMÂNEŞTI 

Eugen Pavel* 

1.1. Cercetarea influenţelor literare propagate în sfera vechiului scris 
românesc presupune decelarea aspectelor legate de preeminenţa limbilor sacre, ca 
limbi-sursă, care s-au consacrat la un moment dat în transmiterea operelor 
religioase fundamentale. Referindu-ne la originalele primelor traduceri ale textelor 
biblice, acestea sunt legate în mod organic de tradiţia medievală a culturii şi 
literaturii noastre, de o epocă în care se poate vorbi, după expresia lui N. Cartojan, 
de „un suflet românesc în formă slavonă”. Alcătuite la început fragmentar, sub 
forma unor cărţi de sine stătătoare, între care Psaltirea, Tetraevanghelul şi 
Apostolul deveniseră cele mai răspândite în secolul al XVI-lea, ele sunt îndatorate, 
aşadar, în cea mai mare parte unui model slavon. Potrivit lui I.-A. Candrea1, 
primele versiuni româneşti ale Psaltirii aparţin, cu excepţia Psaltirii Hurmuzaki, 
unei traduceri unice, care ar fi urmat o versiune asemănătoare cu cea sârbească a 
lui Branko Mladenović din 1346. Simpla ipoteză, emisă fără argumente în plus, nu 
va fi acceptată de către Ştefan Ciobanu, după care traducerea comună a psalmilor 
se revendică de la un text rutean, fapt motivat prin prezenţa în Psaltirea Scheiană a 
Crezului cu adausul „filioque”, explicat prin „ofensiva” catolică din acest spaţiu2. 
Tot Şt. Ciobanu lansează ideea că prototipul psaltirilor din secolul al XVI-lea se 
regăseşte într-o Psaltire slavo-română, cu text alternativ, din care ar fi fost 
„extrase” ulterior versiunile unilingve3, teorie împărtăşită mai târziu şi de G. Mihăilă4. 
Opinia privitoare la bilingvismul extins al primelor traduceri româneşti va fi privită 
cu rezerve de Ştefan Paşca5 şi respinsă, mai categoric, de I. Gheţie. Acceptând 
funcţia didactică a textelor bilingve, cel din urmă autor consideră că acestea nu pot 
fi socotite drept singurele izvoare din care s-ar fi desprins toate transpunerile 
româneşti ale cărţilor sfinte6. 
                                                 

* Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară „Sextil Puşcariu” al Academiei Române. 
1 Psaltirea Scheiană comparată cu celelalte Psaltiri din sec. XVI şi XVII traduse din 

sloveneşte, I, ediţiune critică, Bucureşti, Atelierele Grafice Socec & Co, 1916, p. CX–CXII. 
2 Ştefan Ciobanu, Istoria literaturii române vechi, ediţie îngrijită, note şi prefaţă de Dan Horia 

Mazilu, Bucureşti, Editura Eminescu, 1989, p. 96. 
3 Idem, Începuturile scrisului în limba românească, în AAR, seria III, Mem. secţ. lit., tom. X, 

mem. 3, 1940–1941, p. 45. 
4 Contribuţii la istoria culturii şi literaturii române vechi, Bucureşti, Editura Minerva, 1972,  

p. 243–244. 
5 Şt. Paşca, Contribuţii la istoria începutului scrisului românesc, în CL, I, 1956, nr. 1–4, p. 82–85. 
6 Ion Gheţie, Începuturile scrisului în limba română. Contribuţii filologice şi lingvistice, 

Bucureşti, Editura Academiei, 1974, p. 201. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 2 

 

24 

Recapitulând rezultatele cercetărilor privind versiunile străine care au stat la 
baza celor dintâi traduceri în română ale Sfintei Scripturi, Alexandru Mareş 
formulează câteva concluzii pertinente pe baza criticii textuale7. Supoziţia lui 
Candrea privind originalul PS se confirmă, însă numai parţial, sursa fiind o 
versiune intermediară între vechea traducere slavonă iniţială, revăzută prin 
colaţionarea cu textul grecesc (revizuire prezentă în manuscrisul lui Mladenović, ca 
şi în ms. sl. 205 BAR), şi variantele ulterioare în care a fost prelucrată această nouă 
redacţie. În privinţa Psaltirii Hurmuzaki, care prezintă mai multe diferenţieri 
textuale faţă de celelalte traduceri româneşti ale Psaltirii, este acreditată ideea că 
originalul se situează atât pe filiera noii redacţii, cât şi a unor traduceri vechi 
glagolitice, de tipul Psalterium Vindobonense şi Psalterium Sinaiticum, sau al 
redacţiei paleoslave de tipul Psalterium Bononiense.  

1.2. Traducerea celor patru evanghelii, transmisă prin cele două versiuni din 
secolul al XVI-lea, respectiv ediţia sibiană din 1551–1553 şi ediţia coresiană din 
1561, alături de copia manuscrisă a lui Radu de la Măniceşti din 1574, se revendică 
tot de la un model slavon. Sintetizând problematica surselor fructificate în 
versiunile Tetraevanghelului românesc, vom reţine, mai întâi, precizarea lui Emil 
Petrovici privind dependenţa traducerii tipărite între 1551 şi 1553 de textul slavon 
dispus în paralel, preluat din Tetraevanghelul apărut la Sibiu, în 1546, identic cu 
ediţia imprimată de Macarie în 1512. Acesta ar aparţine după E. Petrovici redacţiei 
bulgare, prezentând în unele situaţii şi forme proprii redacţiei sârbe sau ruse. 
Părerile privind izvorul Tetraevanghelului braşovean au înclinat, mai întâi, spre o 
versiune asemănătoare cu cea existentă în ediţia slavonă a lui Coresi din 1562, 
diferită de cea macariană (M. Gaster). Predominante au fost însă punctele de 
vedere care susţineau că traducerea din 1561 este dependentă de versiunea 
Tetraevanghelului slavon al lui Macarie. Şi în acest caz, disociaţiile lui Alexandru 
Mareş, după care versiunea coresiană nu s-a limitat la un izvor slavon unic, fiind 
rezultatul prelucrării mai multor surse, între care se detaşează ediţia tipărită la 
Sibiu, confruntată cu o versiune slavonă de tip B (diferită de cea macariană de tip 
A), au fost decisive sub raportul clarificărilor filologice. Autorul admite, totodată, 
că versiunea nou elaborată a evangheliilor s-a constituit, iniţial, sub forma unui text 
biling, care s-ar fi conservat fragmentar în copia din Codicele Bratul (1559–1560). 

2.1. Versiunile slavone nu au fost singurele invocate în privinţa surselor posibile 
ale traducerilor româneşti din secolul al XVI-lea. După ce constatase mai multe 
divergenţe faţă de formularul slavon, Emil Petrovici afirma în studiul introductiv la 
ediţia din 1971 că traducătorii Tetraevanghelului de la Sibiu ar fi apelat şi la Noul 
Testament al lui Luther, indicând o serie de corespondenţe care se explică numai 
prin analogie cu textul german. După ce a supus analizei exemplele date de 
Petrovici, alături de altele noi, Alexandru Mareş se întreabă, pe bună dreptate, dacă 
                                                 

7 Vezi Alexandru Mareş, Originalele primelor traduceri româneşti ale Tetraevanghelului şi 
Psaltirii, în Cele mai vechi texte româneşti. Contribuţii filologice şi lingvistice, Bucureşti, 1982,  
p. 183–205; idem, Scriere şi cultură românească veche, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2005, 
p. 259–281. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



3 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

25 

nu cumva traducerea s-a efectuat mai întâi din germană, iar ulterior, în vederea 
tipăririi, a fost colaţionată cu o versiune slavonă de tip A. Autorul recunoaşte că 
modul în care s-au valorificat cele două surse străine la realizarea versiunii 
româneşti (simultan sau succesiv, şi în ce ordine) este mai greu de stabilit. Nu vom 
analiza aici toate exemplele comentate, ci ne vom opri doar asupra a două contexte. 
În prima parte din Mt 9, 16, varianta din ES este următoarea: Nimenile nu 
cârpeaşte cu petecul nov veşmântul vechi. Echivalarea se distanţează de textul 
slavon, unde pentru sintagma petecul nov apare plata nebĕlena (cu semnificaţia 
„pânză nealbită, nebilită”). În CT corespondenţa cu originalul slavon este evidentă: 
Nime amu nu poate spărtura cârpi cu pânză nenălbită spre cămaşă veche. După ce 
arată că şi în Vulgata apare forma rudis, cu sensul „brut, crud, nelucrat”, Petrovici 
indică segmentul corespunzător din traducerea lui Luther: einem Lappen von 
neuem Tuch (cu semnificaţia „un petec de postav nou”). Ţinem să facem aici o 
observaţie privind configuraţia pasajului respectiv în diferitele versiuni latineşti. 
Într-adevăr, în VgCl, versetul respectiv are următoarea formulare: Nemo autem 
immittit commissuram panni rudis in vestimentum vetus. O variantă asemănătoare 
întâlnim şi la Erasm: Nullus autem immittit assumentum panni rudis in vestem 
veterem. La Beza, în schimb, sintagmei petecul nov îi corespunde întocmai forma 
panniculus novus, versetul fiind următorul: Nullus autem indit panniculum novum 
in vestimentum vetus. Într-o altă traducere românească din secolul al XVII-lea, 
Noul Testament de la Bălgrad din 1648, a cărui descendenţă o vom analiza mai jos, 
întâlnim, de asemenea, o transpunere fidelă a textului latin stabilit de Théodore de 
Bèze: Deci nime nu va cârpi veşmântul vechiu cu peatec nou. Un alt exemplu de 
concordanţă cu textul lui Luther menţionat de E. Petrovici apare în Mt 12, 43: PS 
locure uscate (cf. sl. bezĭ vodnaa „fără apă”) – germ. dürre Stätten; cf. CT fără-de-
apă. Corespondenţa apare însă în toate versiunile latineşti: VgCl loca arida; Erasm 
arentia loca; Beza arida loca. Sursa germană nu este deci singura care poate fi 
invocată în aceste contexte. Vom reveni cu un alt prilej asupra corespondenţelor dintre 
versiunea sibiană a primei evanghelii şi un posibil model latin secundar, aflat în 
concurenţă cu cel german. O ipoteză mai nouă, formulată de Ioan-Florin Florescu8, 
admite prezenţa unor concordanţe între ES şi versiunile husite ceheşti (Biblia 
Olomoucká), precum şi cu cele vechi germane de la sfârşitul secolului al XV-lea, editate 
şi tipărite de Johannes Mentelin, ipoteză asupra căreia nu ne pronunţăm deocamdată. 

2.2. În legătură cu traducerea Apostolului este admis de filologi tot un model 
slavon, fiind notorie concluzia lui Bohuš Tenora, după care acesta ar aparţine redacţiei 
a patra, prezentă în manuscrise şi tipărituri de provenienţă slavă răsăriteană, aflate 
în circulaţie începând din secolul al XIV-lea. Potrivit Marianei Costinescu, 
traducerea comună din care descind cele trei versiuni româneşti, Codicele 
Voroneţean, datat în c. 1563–1583 (CV), Praxiul coresian din 1566 (CPr) şi cel 
scris de popa Bratul în 1559–1560 (CB), urmează un prototip de redacţie 
                                                 

8 Vezi Ioan-Florin Florescu, Le Tétraévangile de Sibiu (1551–1553). Nouvelles informations sur les 
sources de la première traduction en roumain des Évangiles, în „Biblicum Jassyense”. Romanian 
Journal for Biblical Philology and Hermeneutics, vol. I, 2010, p. 38–90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 4 

 

26 

mediobulgară, revizuit pentru fiecare variantă în parte prin intermediul unor versiuni 
slavone diferite. În paralel, într-o anumită etapă a elaborării traducerii, s-a recurs şi de 
această dată la Biblia lui Luther, după cum susţine regretata editoare a CV, alături de 
un izvor latin, prin care se explică porţiunile de text care nu îşi găsesc corespondentul 
în versiunile slavone cercetate. Autoarea precizează, totodată, că nu s-a colaţionat 
textul tradus din slavonă direct cu ediţia lui Luther, ca în cazul Tetraevanghelului 
sibian, ci cu un izvor românesc tradus din germană. Este adevărat însă că nu se 
absolutizează aceste filiaţii, din moment ce nu au putut fi consultate toate redacţiile 
slavone ale Apostolului. Problema identificării izvorului latin nu este pe deplin 
elucidată, întrucât mediul reformat în care s-a efectuat traducerea agrea, probabil, într-o 
măsură mai mare prelucrările de dată recentă ale textului neotestamentar faţă de 
Vulgata. De notat că versiunea Noului Testament, în greacă şi latină, a lui Erasm, apărută 
la Basel, în 1516, va fi reeditată şi de cercurile ecleziastice luterane din Transilvania, la 
Braşov, în 1557. Rămâne, aşadar, ca viitoarele investigaţii comparatiste să aducă noi 
precizări privind versiunea latină utilizată şi în ce proporţii anume.  

Am fixat câteva repere privind stadiul cercetărilor asupra autorităţii 
modelului slavon în efectuatea primelor traduceri româneşti ale textului biblic, 
concurat, destul de timid, de un model latin şi, respectiv, de unul german. 

Nu vom insista asupra statutului modelului maghiar, adoptat singular în 
traducerea Paliei de la Orăştie din 1582, dar a cărui influenţă şi asupra altor 
traduceri româneşti ale textului biblic poate constitui un capitol încă deschis. Sunt 
relevante însă concluziile lui Mario Roques, expuse mai întâi într-un studiu din 
19139 şi reluate în introducerea la ediţia parţială a Paliei din 1925. Ideea centrală a 
studiului lui Roques este aceea că trăsăturile prin care Palia se detaşează de 
modelul maghiar nu provin nici din ebraică, nici din greacă, nici din slavonă, nici 
dintr-o versiune luterană. Traducătorii au apelat, după părerea sa, la o ediţie a 
Vulgatei corectate, care se apropie de Biblia publicată la Tübingen, în 1573, de 
Lucas Osiander. Critica textuală îi permite să observe, de exemplu, că Vulgata a 
fost transpusă, de preferinţă, în capitolele 1–5 ale Genezei şi 1–16 ale Exodului. 
Dar nu toate pasajele diferite de Pentateuhul lui Gáspár Heltai din 1551 îşi au un 
corespondent în ediţia lui Osiander, ceea ce îl determină să presupună folosirea şi a 
altor versiuni pentru unele concordanţe şi glose. Dacă împărţirea capitolelor 36–39 
ale Exodului corespunde cu secţiunile tradiţionale ale Vulgatei, în alte porţiuni 
versetele sunt dispuse întocmai după Biblia lui Luther sau după versiunile inspirate 
din aceasta. Împărţirea specială a capitolelor ar fi putut fi impusă, însă, posterior 
traducerii, în conformitate cu o altă sursă, nefructificată până atunci, având o 
structură similară. Analiza textuală comparativă pe care o întreprinde Roques pune 
în evidenţă, totodată, unele „contaminări”10 care apar între diversele texte originale, 
între care cele de provenienţă slavonă par să fi avut un rol mai mult formal.  
                                                 

9 L’original de la Palia d’Orăştie, în Mélanges offerts à M. Émile Picot, tome II, Paris, 
Librairie Damascène Morgand, 1913, p. 515–531. 

10 Legat de contribuţia diferitelor surse, a se vedea şi Alexandru Gafton, De la traducere la 
norma literară. Contribuţia traducerii textului biblic la constituirea vechii norme literare, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2012, p. 113–204.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



5 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

27 

3. Încercările de identificare în aceeaşi epocă a unui model latin predominant, 
care l-ar fi precedat pe cel slavon sau ar fi fost simultan cu acesta, comportă o 
discuţie aparte. Într-un articol publicat în 1981, I.C. Chiţimia11 vine cu un punct de 
vedere insolit în legătură cu originalele primelor traduceri româneşti. Istoricul 
literar avansează ideea că traducerea primitivă a psalmilor în limba română, cu 
referire specială la Psaltirea Scheiană, fructifică o traducere anterioară din limba 
latină, care, pentru „rămânerea în canonul ortodox oriental”, a fost revizuită sau 
rescrisă pe baza unui text slavon. El îşi fundamentează teoria în funcţie de 
recurenţele unor termeni de origine latină, precum mesereare „milă”, pănătare şi 
părătare „pătimire”, păraţ „cerul gurii”, vence, vânce, învence, prevence „a învinge”, 
a deşidera „a dori”. De asemenea, autorul face câteva paralelisme între „latinismele” 
din PS şi locurile corespunzătoare din Vulgata, ajungând la concluzia că nu poate fi 
vorba „de o întâlnire întâmplătoare a textelor”. Oricât de tentantă ar fi o asemenea 
ipoteză, ea nu poate răsturna, deocamdată, concluziile la care s-a ajuns în acest 
capitol al cercetării filologice. Intervenţia lui Ion Gheţie12 nu a fost numai o replică 
la teoria enunţată de I.C. Chiţimia, ci şi o abordare metodologică după care ar 
trebui să se ghideze orice demers de natură sursologică. În primul rând, simpla 
prezenţă în PS a unor cuvinte de origine latină nu este o garanţie că ele provin din 
ipoteticul izvor latinesc, şi nu din graiul viu al traducătorului sau al copiştilor. În al 
doilea rând, coincidenţele cu textul latinesc nu depăşesc, după cum observă I. 
Gheţie, 30–35 % dintre situaţiile luate în consideraţie. Considerăm că I.C. Chiţimia 
a selectat numai exemple care probau similitudini între formulările din latină şi 
cele din română. Daca vom alătura alte segmente paralele, filiaţia menţionată nu 
mai are nicio susţinere, aşa cum se poate observa în Ps 106, 38, unde prezenţa 
termenilor de origine slavă blagoslovi „a binecuvânta” şi umnoji „a înmulţi” exclude 
orice corespondenţă cu textul latinesc: 

PS: Şi blagoslovi ei şi umnojiră-se foarte; şi vitele lor nu nişchite. 
VgCl: Et benedixit eis et multiplicati sunt nimis; et jumenta eorum non 

minoravit. 

Singura cale de a indica în mod corect sursa traducerii este, după cum conchide 
I. Gheţie, compararea exhaustivă a textului românesc cu cel slavon şi latin, în urma 
căreia se poate deduce în ce măsură versiunea românească reflectă unele soluţii 
proprii uneia dintre cele două versiuni care i-ar fi putut servi drept model. 

O reexaminare a problematicii limbii-sursă a celor mai vechi traduceri în 
română ale Psaltirii a întreprins în ultimul timp Eugen Munteanu13. El porneşte de 
la ideea că, pe parcursul procesului de elaborare a traducerii, unul sau mai mulţi 
                                                 

11 Urme probabile ale unei vechi traduceri din latină în Psaltirea Scheiană, în RITL, XXX, 
1981, nr. 2, p. 151–156. 

12 A existat un izvor latin al psaltirilor româneşti din secolul al XVI-lea?, în LR, XXXI, 1982, 
nr. 2, p. 181–185. 

13 Slavon ou latin? Une réexamination du problème de la langue-source des plus anciennes 
traductions roumaines du Psautier, în AUI, Secţ. III, e. Lingvistică, XI, 1994, p. 57–70; idem, 
Lexicologie biblică românească, Bucureşti, Editura Humanitas, 2008, p. 122–144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 6 

 

28 

dintre traducători sau revizori au utilizat, exclusiv sau în acelaşi timp cu o versiune 
slavonă, şi o versiune latină. Pentru a-şi susţine demonstraţia, filologul ieşean 
compară cele mai vechi versiuni latine, ajungând la concluzia că PS prezintă 
convergenţe cu PsRom, o corecţie de fapt a primei traduceri în latină a textului 
sacru, cunoscută sub numele de Vetus Latina (sau Itala). În paralel, sunt redate 
formele din PsGal, cea de-a doua traducere a lui Ieronim, variantă adoptată şi în 
Vulgata Clementina. Dintre exemplele enunţate, câteva sunt edificatoare privind 
corespondenţele între PS şi PsRom, precum în Ps 102, 3: 

PS: Ce curăţeaşte toate fără-legile tale, ce vindecă toate lângorile tale. 
PsRom: Qui propitius fit omnibus iniquitatibus tuis, qui sanat omnes languores 

tuos. 
PsGal: Qui propitiatur omnibus iniquitatibus tuis, qui sanat omnes infirmitates 

tuas. 
VgCl: Qui propitiatur omnibus iniquitatibus tuis; qui sanat omnes infirmitates 

tuas. 

Într-adevăr, apare în acest context o identitate textuală între lat. languores şi 
rom. lângorile, reperabilă şi în Psaltirea lui Coresi. Forma este prezentă numai în 
PsRom, prin opoziţie cu lat. infirmitates din PsGal şi VgCl. În alte cazuri însă, 
acest gen de coincidenţe nu mai sunt probate între PS şi PsRom14. Vom relua 
exemplul oferit de autor din Ps 21, 30, pe care îl redăm de data aceasta în extensie:  

PS: Mâncară şi închirară-se toţi graşii pământului; şi într-însu cadu toţi ce 
deştingu îm pământu. 

PsRom: Manducaverunt et adoraverunt omnes divites terrae; in conspectu 
eius procident universi qui descendunt in terram. 

PsGal: Manducaverunt et adoraverunt omnes pingues terrae; in conspectu 
eius cadent omnes qui descendunt in terram. 

Vg Cl: Manducaverunt et adoraverunt omnes pingues terrae; in conspectu 
ejus cadent omnes qui descendunt in terram. 

Perechea rom. deştingu – lat. descendunt, semnalată de E. Munteanu în 
favoarea ipotezei sale sursologice, este comună şi pentru restul versiunilor latineşti. 
În schimb, între PS şi PsRom apare divergenţa graşii – divites „bogaţii”; în PsGal 
şi VgCl, concordanţa este clară: graşii – pingues. Aceste exemple sunt suficiente, 
aşadar, pentru a pune la îndoială utilizarea curentă a unei anumite versiuni în latină 
(Psalterium Romanum) în traducerea iniţială a Psaltirii Scheiene. Cercetările 
privind posibilitatea utilizării unui model latin în traducerea primelor texte biblice 
în româneşte nu sunt deocamdată definitive şi unanim acceptabile. 

4.1. Considerăm că translaţia propriu-zisă de la modelul slavon la cel latin se 
va produce abia la jumătatea secolului al XVII-lea, odată cu tipăriturile apărute la 
                                                 

14 Pentru comparare am utilizat celebra ediţie a lui Jacques Lefèvre d’Étaples (Jacobus Faber 
Stapulensis): Quincuplex Psalterium. Gallicum. Romanum. Hebraicum. Vetus. Conciliatum, Paris, 
Henrici Stephani officina, 1509 (BAR Cluj, cota C 59570). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



7 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

29 

Alba Iulia. Primele indicii, destul de vagi, privind originalul traducerii Noului 
Testament de la Bălgrad, din 1648, sunt furnizate chiar pe foaia de titlu, unde se 
arată explicit că textul este izvorât „cu mare socotinţă” dintr-o sursă grecească şi 
una slavonă. Cele două prefeţe cu care se deschide cartea, prima dedicatorie, către 
principele Transilvaniei, iar a doua adresată cititorilor, lărgesc paleta sursologică 
prin menţionarea, pe lângă aceste izvoare, şi a unui original latin. Considerăm că de 
fapt aceasta este versiunea principală după care s-a efectuat traducerea propriu-zisă 
în română, celelalte două izvoare fiind doar versiuni de control, menite să ateste, 
totodată, canonicitatea textului destinat clerului ortodox. Am presupus într-o 
lucrare anterioară15 că traducerea Noului Testament de la Bălgrad a urmat o ediţie 
bilingvă cu text paralel, în consonanţă cu stadiul pe care îl atinsese, în acel 
moment, criticismul biblic luteran. Promovat de cercurile calvine de la Alba Iulia, 
acest tip de ediţie greco-latină a fost pus, după părerea noastră, la dispoziţia 
traducătorilor şi a revizorilor din anturajul lui Simion Ştefan, ediţie pe care aceştia 
o vor fructifica în prima traducere integrală a textului neotestamentar în limba 
română. Faptul nu este în măsură să contrarieze, întrucât, peste câteva decenii, şi 
Nicolae Milescu, urmat de revizorii ulteriori ai traducerii sale, care va fi 
încorporată în cuprinsul Bibliei publicate la Bucureşti, în 1688, vor apela, în mare 
parte, la o ediţie a Septuagintei, apărută la Frankfurt, în 1597, tot într-un mediu 
protestant. Modul de editare instituit de Bibliile poliglote câştiga tot mai mult teren 
în biblistica epocii.  

Pornind de la asemănările care se constată între „şumele” fiecărui capitol al 
tipăriturii din 1648 şi textul scoliilor latine corespunzătoare, precum şi de la rolul 
gloselor marginale de a înregistra variante de traducere şi diferenţe de ordin 
semantico-lexical faţă de alte versiuni de control, putem lua în considerare 
posibilitatea folosirii, cu precădere, de către traducătorii de la Alba Iulia a unei ediţii 
greco-latine de tip poliglot. Astfel de ediţii bilingve vor apărea în tipografia familiei 
Estienne, începând de la mijlocul secolului al XVI-lea. Textul-etalon va fi Editio 
Regia (Royale Edition) publicată de Robert Estienne (Stephanus) la Paris, în 1550, 
care fructifica versiunea lui Erasm. În aceeaşi oficină va fi editată sistematic, 
începând din 1565, o nouă prelucrare în latină a textului lui Erasm, efectuată şi 
adnotată minuţios de teologul francez Théodore de Bèze (Theodorus Beza), 
discipolul lui Calvin (publicată mai întâi de Robert Estienne, în 1556), în paralel cu 
textul grecesc şi cu vechea versiune din Vulgata, cu numeroase amendamente 
conjecturale16. Dar atât tipăritura din 1569, cât şi primele ediţii cuprinzând 
traducerea lui Beza nu dispuneau de un aparat critic complet, inclusiv de reproducerea 
în paralel a tuturor versiunilor, aşa cum se va proceda abia în ediţia geneveză din 1580. 
O ediţie mai apropiată de data traducerii este Novum Testamentum graece & latine, 
                                                 

15 Eugen Pavel, Carte şi tipar la Bălgrad (1567–1702), Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2001, 
p. 163–167. 

16 Vezi Jan Krans, Beyond What is Written: Erasmus and Beza as Conjectural Critics of the 
New Testament, New Testament Tools and Studies 35, Leiden & Boston, Brill, 2006, p. 195–332. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 8 

 

30 

tipărită la Geneva, în 1611, în oficina lui Samuel Crispin, care reia textul stabilit de 
Henri II Estienne, cu o prezentare pe trei coloane (în greacă, în versiunea nouă a lui 
Beza şi în versiunea veche din Vulgata), având la fiecare capitol câte un rezumat 
(argumentum). Rezumate identice apar şi în ediţia geneveză din 1604, însă textul 
este dispus numai pe două coloane: versiunea grecească şi versiunea lui Beza. 
Glosele marginale explicative foarte amănunţite, precum şi posibilitatea 
confruntării a două versiuni latine cu prototipul grecesc, constituiau, astfel, pentru 
editorii de la Alba Iulia un model de critică textuală de înaltă ţinută, pe care l-au aplicat 
în mod consecvent. Cert este că acest tip de editare ştiinţifică a textului biblic, bazat pe 
traducerea din greacă a Noului Testament efectuată de către Théodore de Bèze, 
constituia, în acel moment, una dintre sursele cele mai autorizate în epocă. Aceasta va 
fi urmată îndeaproape şi de traducătorii în engleză ai versiunii King James17 şi va sta la 
baza ediţiilor elzeviriene, începând din 1624, adoptate ulterior ca „textus receptus”.  

Am demonstrat că cea mai mare parte a coincidenţelor dintre rezumatele 
capitolelor Noului Testament din 1648 şi cele întâlnite în ediţia lui Beza nu sunt 
datorate hazardului, ci ele sugerează o posibilă relaţie de filiaţie. Vom oferi şi alte 
exemple în acest sens, care probează existenţa unor concordanţe evidente, fără însă 
a fi transpuse mecanic, ci chiar corelate mai exact de către traducătorii bălgrădeni:  

Mc 16 

Beza 

1. Christi resurrectio. 9. Christus apparet Maria Magdalenae et aliis. 15. 
Mittit Apostolos ad praedicandum. 19. Ascensio Christi. 

NTB 

1. Scularea lui Hristos. 9. Hristos să arată Mariii Magdalinii şi altor. 15. 
Trimise apostolii a propovedui. 19. Suirea lui Hristos. 

Ap 5 

Beza 

1. Librum septem sigillis obsignatum. 3. Quem nemo aperire poterat. 6. Agnus 
ille Dei. 6. Dignus qui ipsum aperiat. 12. Omnium cœlistium voce decantatur. 

NTB 

1. Carte sămnată cu 7 peceţi. 3. Pre carea nime nu o poate deşchide. 6. Mielul 
lui Dumnezău. 9. Destoinic să o deşchiză, cum cântă toţi ai ceriului. 

Similitudinile cu unele izvoare latine nu se limitează numai la nivelul 
rezumatelor introductive, inexistente în Vulgata, ci apar şi în alte porţiuni ale 
textului. Un indiciu privind utilizarea unei anumite surse latine drept versiune de 
                                                 

17 A se vedea Irena Dorota Backus, The Reformed Roots of the English New Testament: The 
Influence of Theodore Beza on the English New Testament, Pittsburgh, PA, Pickwick Press, 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



9 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

31 

bază îl constituie glosa la toponimul Vad Bun: greceaşte îl chema acel loc Pulcru 
(FA 27, 8). Termenul corespunde, în realitate, formei din versiunea lui Beza, unde 
apare Pulchros portus, spre deosebire de versiunea greacă, unde întâlnim sintagma 
Καλoὺς Λιµένας. Menţionăm că şi în traducerea lui Erasm apare Pulchriportus, iar 
în varianta lui Tremellio, Portus pulchri, spre deosebire de Vulgata, unde 
echivalenţa este Boniportus. 

Vom compara în continuare un verset din Rugăciunea domnească, în cele 
două ocurenţe evanghelice. În Lc 11, 3, formularea din NTB (Pâinea noastră de 
toate zilele dă-ne noao astăzi) corespunde întocmai Vulgatei (Panem nostrum 
quotidianum da nobis hodie), dar şi, parţial, versiunilor lui Beza (Panem nostrum 
quotidianum da nobis in diem) şi Erasm (Panem nostrum quotidianum da nobis 
quotidie). În schimb, în Mt 6, 11, traducătorii de la Bălgrad optează tranşant pentru 
noua variantă a lui Beza, identică în acest loc cu cea din Erasm: Panem nostrum 
quotidianum da nobis hodie; NTB Pâinea noastră de toate zilele dă-ni-o noao 
astăzi; cf. Vulgata Panem nostrum supersubstantialem da nobis hodie. Notăm că, 
în acelaşi context, Petru Pavel Aron tradusese în 1760–1761 pasajul din Vulgata cu 
fidelitate şi o anumită adecvare stilistică: Pânea noastră ce mai presus de fire dă-
ne noao astăzi. Translaţia de la paradigma de sorginte slavonă (Pita noastră 
săţioasă dă-ne noao astăzi/în toate zilele), întâlnită la Coresi, la cea de inspiraţie 
occidentală s-a generalizat, prin urmare, în formula Rugăciunii domneşti, care 
circula în epocă, precum şi în întreg cuprinsul primei traduceri a Noului Testament 
în limba română. 

4.2. În cazul Psaltirii de la Bălgrad din 1651, versiunea de bază pe care au 
valorificat-o cărturarii ardeleni, aşa cum arătat pe larg în alt loc18, traducerea în latină 
a lui Sante Pagnini, în forma latinizantă a numelui, Xantes Pagninus (c. 1470–
1541)19. Renumitul orientalist italian a realizat, după o muncă de 30 de ani, o nouă 
traducere din ebraică a Bibliei, prima în latină în care sunt numerotate distinct 
versetele fiecărui capitol. Noua traducere a Bibliei a fost publicată, mai întâi, de Robert 
Estienne, la Lugdunum (Lyon), în 1528, o altă ediţie a aceleiaşi versiuni fiind îngrijită 
de Michel Servet, la Lyon, în 1542. Biblia latină a lui Pagnini, apreciată pentru 
traducerea foarte literală, va fi preluată, în a doua jumătate a secolului al XVI-lea, în 
cadrul ediţiilor poliglote scoase, mai întâi, de Plantin, iar mai apoi în cele apărute sub 
îngrijirea lui François Vatable. Aceste ediţii se remarcau prin câteva principii 
                                                 

18 Eugen Pavel, op. cit., p. 180–200. 
19 În legătură cu opera lui Pagnini, a se vedea Richard Simon, Histoire critique du Vieux 

Testament, Rotterdam, Reinier Leers, 1685, p. 313–318; Timoteo M. Centi, L’attività letteraria di 
Santi Pagnini (1470–1536) nel campo delle scienze bibliche, în „Archivum Fratrum Praedicatorum”, XV, 
1945, p. 5–51; Giovanni Luzzi, Santi Pagnini e la sua traduzione latina della Bibbia, Torre Pellice 
(Torino), Arti Grafiche „L’Alpina”, 1946 (extras din „Bollettino della Società di Studi Valdesi”, vol. 79–
82, 1943–1944); Edgar Wind, Sante Pagnini and Michelangelo. A Study of the Succession of Savonarola, 
în „Gazette des Beaux-arts”, XXVI, 1944 [apărut în 1947], p. 211–246; Anna Morisi Guerra, Santi 
Pagnini traducteur de la Bible, în Théorie et pratique de l'exégèse. Actes du troisième colloque 
international sur l'histoire de l'exégèse biblique au XVIe siècle (Genève, 31 août–2 septembre 1988). 
Textes réunis par Irena Backus et Francis Higman, Genève, Libraire Droz S.A., 1990, p. 191–198. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 10 

 

32 

comune de redactare: dispunerea textului biblic pe patru coloane (ebraică, greacă, 
Vulgata şi noua traducere a lui Pagnini), un aparat critic riguros, cu ample note 
infrapaginale, precum şi redarea titlurilor ebraice ale cărţilor Vechiului Testament. 
Am luat în considerare, pentru confruntare, o ediţie din Biblia Sacra, în două 
volume, apărută, în îngrijirea lui Arias Montanus, la Anvers/Antwerpen, în oficina 
plantiniană, în 1572. Pe lângă aceasta, am avut în vedere şi ediţia adnotată de 
Vatable, realizată tot pe baza versiunii lui Sante Pagnini, tipărită în 1616, la 
Heidelberg, în două volume. Modelul prelucrat în Psaltirea de la Bălgrad, din 1651, 
este recognoscibil, aşadar, atât prin titlurile ebraice reproduse, cât, mai ales, în 
corespondenţele ce se pot evidenţia între textul românesc şi textul latin stabilit de 
Pagnini, cu care concordă majoritatea soluţiilor adoptate de traducătorii ardeleni. Am 
constatat, pe de altă parte, raportări sporadice la textul grecesc, pe lângă cele privind 
structura şi numerotarea psalmilor, ca şi la Vulgata, multe dintre acestea fiind incluse 
în glosele marginale, care formează în multe cazuri un aparat critic sui-generis. Vom 
aduce câteva exemple noi în favoarea acestei filiaţii pe care am propus-o. În Ps 86, 4, 
dependenţa PB faţă de textul latin al lui Pagnini este totală, în opoziţie cu textul Vulgatei: 

PB: Pomeni-voiu Eghipetul şi Vavilonul între cunoscuţii miei; iată Palistina şi 
Tirul şi cu Arapiia, cesta au născut acolea. 

VgCl: Memor ero Rahab et Babylonis, scientium me; ecce alienigenae, et 
Tyrus, et populus Æthiopum, hi fuerunt illic. 

LXX: µνησθήσοµαι Ρααβ καὶ Βαβυλῶνος τοῖς γινώσκουσίν µε· καὶ ἰδοὺ 
ἀλλόφυλοι καὶ Τύρος καὶ λαὸς Αἰθιόπων, οὗτοι ἐγενήθησαν ἐκεῖ. 

Pagnini: Memorabo Ægyptum et Babel inter scierntes me; ecce Pelesthina, et 
Tyrus cum Æthiopia, iste nmatus est ibi. 

Un alt exemplu privind modalitatea complexă de traducere dublă este ilustrat în 
Ps 2,12:  

PB: Sărutaţi Fiul (luaţi învăţătură); ca să nu să mânie (Domnul) şi să periţi 
din calea direaptă. 

VgCl: Apprehendite disciplinam, nequando irascatur Dominus, et pereatis de 
via justa. 

LXX: δράξασθε παιδείας, µήποτε ὀργισθῇ  κύριος καὶ ἀπολεῖσθε ἐξ ὁδοῦ δικαίας. 
Pagnini: Osculamini Filium, ne forte irascatur, et pereatis in via.  

În secvenţa sărutaţi Fiiul (luaţi învăţătură), traducerea prin filieră latină din 
ebraică (osculamini Filium) este dublată în paranteză cu varianta din celelalte versiuni: 
LXX δράξασθε παιδείας; Vg apprehendite disciplinam; sl. prÏimite nakazanÏe; vezi şi 
PS, CP1, CM luaţi învăţătură; cf. şi PH prindeţi învăţătura; CP2 certarea învăţătură. 
Restul versetului din PB urmează, de asemenea, structura din Septuaginta şi din 
Vulgata. Cărturarii de la Alba Iulia instituie în traductologia noastră metoda umanistă a 
comparării izvoarelor, realizând, totodată, primele ediţii cu o pronunţată tentă critică.  

O altă încercare de a se detaşa de originalul slavon în favoarea celui latin îi va 
aparţine, în a doua jumătate a secolului al XVII-lea, lui Dosoftei, care în epilogul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



11 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

33 

Psaltirii de-nţăles din 1680 afirmă că „s-au tălmăcit de pre izvodul lui S-tii Ieronim, 
carile-i elineaşte, şi lătineaşte, şi evreiaşte”, precizând că „noi de pre-acel izvod 
foarte am silit de-am pus cuvintele precum să află acolo”. Vom analiza cu un alt 
prilej versiunea şi tipul de ediţie poliglotă utilizate de cărturarul moldovean20. 

5. Ediţiile integrale ale Sfintei Scripturi, începând cu Biblia de la Bucureşti din 
1688, se revendică masiv de la modelul elen, respectiv de la Septuaginta, în timp ce 
sursele slavone sau latine sunt trecute pe un plan secundar, fără a fi însă total 
ignorate. Astfel, sursele traducerii primare ale lui Nicolae Milescu efectuate între 
anii 1661–166421 sunt menţionate chiar în Cuvântul-înainte cătră cititori din ms. 
45 (BAR, Cluj), din care derivă BB, şi anume ediţia Septuagintei din 1597, de la 
Frankfurt („Frangofort”), considerată a fi „un izvod carele-i mai ales decât toate 
altele”. La acesta se adaugă, pentru comparaţie, „izvodul slovenescu”, identificat 
cu ediţia de la Ostrog din 1581, apoi altul în „leteneşte”, probabil una dintre ediţiile 
uzuale ale Vulgatei, scoase în fosta oficină plantiniană de la Anvers/Antwerpen, 
precum cele apărute în 1599, 1619, 1628 sau în 1645. Nu optăm pentru una dintre 
tipăriturile similare anterioare din acest centru datorate lui Christophe Plantin, 
întrucât acestea erau, de regulă, ediţii poliglote, lucru pe care prefaţatorul nu l-ar fi 
trecut sub tăcere în explicaţiile sale de natură sursologică. Este adus în discuţie tot 
în preambul şi un „alt izvod letenescu, ce au fost scos de curând den limba 
jidovască”, în care am putea să presupunem una dintre noile traduceri în latină din 
Biblia Sacra realizate de ebraişti renumiţi precum Sante Pagnini, Sebastian 
Münster, Léon de Juda, Sébastien Castalion sau de Emanuele Tremellio, împreună 
cu François de Jon, apărute succesiv în secolul al XVI-lea, iar unele reeditate şi în 
secolul următor. O sursă slavonă declarată stă la baza unei alte traduceri complete a 
Sfintei Scripturi, conservată în ms. BAR 4389, atribuită lui Daniil Andrean Panoneanul, 
în a cărei prefaţă modelele urmate sunt delimitate astfel: „Drept aceaea, alăturând 
izvodul slovenesc carele au fost tipărit în Russia cea mică, în cetatea Ostrovului, şi 
izvodul lătinesc, care au fost tipărit în cetatea Antverpiei, şi acel izvod rumânesc de 
care se spuse mai sus, aşa de pre dânsele cu multă socotinţă am prepus”. 

În privinţa Bibliei tipărite la Blaj, în 1795, alături de Biblia din 1688 şi de 
ediţia critică de referinţă a Septuagintei, apărută la Franeker, în 1709, aparţinând 
lui Lambert Bos, este pusă la contribuţie, într-o măsura mai mică, şi o ediţie greco-
latină a lui François Vatable, precum cele apărute la Heidelberg în 1586, 1599 sau în 
1616, sub îngrijirea lui Corneille-Bonaventure Bertram, text reeditat, la Paris, în 
1729–174522. Aparatul critic al Bibliei lui Samuil Micu conţine, de asemenea, o 
serie de trimiteri la alte izvoare, între care se detaşează Vulgata (din care vom reda 
pasajele corespunzătoare fiecărei referinţe):  
                                                 

20 Vezi şi Dragoş Moldovanu, Miscellanea philologica, în LR, XXXIII, 1984, nr. 5, p. 420–425.  
21 A se vedea, în acest sens, şi Virgil Cândea, Raţiunea dominantă. Contribuţii la istoria 

umanismului românesc, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1978, p. 106–171. 
22 Vezi Eugen Pavel, Între filologie şi bibliofilie, Cluj-Napoca, Biblioteca „Apostrof”, 2007,  

p. 102–103.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 12 

 

34 

Nm 11, 25: Iară deaca s-au odihnit duhul într-înşii, au prorocit şi apoi nu au 
mai adaos (a); nota a, p. 132: Bibliia letinească Vulgata are: Şi după ce au 
odihnit întru ei Duhul, au prorocit, şi mai mult nu au încetat; cf. VgCl: 
Cumque requievisset in eis Spiritus, prophetaverunt, nec ultra cessaverunt.  

Jd 8, 13: Şi s-au întors Ghedeon, feciorul lui Ioas, de la războiu, de la suirea 
Aresului (a); nota a, p. 221: Vulgata are: înainte de răsăritul soarelui; cf. 
VgCl: Revertensque de bello ante solis ortum.  

1 Rg 24, 4: şi Saul au întrat ca să se gătească (a); nota a, p. 262: Sirul are: şi 
Saul au întrat ca să doarmă. Latinul are: ca să-şi deşearte pântecele; cf. 
VgCl: ut purgaret ventrem. 

Modelul latin se va impune categoric prin traducerea Vulgatei, în 1760–1761, 
de episcopul ardelean Petru Pavel Aron şi colaboratorii săi. Sursa transpunerii 
corpusului veterotestamentar apusean o constituie versiunea revizuită a Vulgatei, 
publicată la Roma, în 1592, aşa-numita Biblie a Papei Clement al VIII-lea (Sixto-
Clementina), devenită, în urma corecturilor efectuate în cuprinsul ediţiilor din 1593 
şi 1598, textus receptus al bisericii catolice. Ediţia propriu-zisă pe care au utilizat-o, 
după toate probabilităţile, traducătorii români, intitulată Biblia Sacra Vulgatae 
editionis, a văzut lumina tiparului la Veneţia, în oficina lui Nicolò Pezzana, în 
1690. Din păcate, impactul acestei opere în cultura românească a fost limitat, nu 
atât datorită literalităţii excesive a traducerii, cu o limbă suprasaturată de calcuri şi 
semicalcuri după latină, cât datorită nepublicării manuscrisului (păstrat actualmente 
la BAR Cluj) la data elaborării sale. Este posibil ca o anumită reticenţă a mediilor 
ecleziastice din Transilvania, unde biserica greco-catolică îşi păstrase orientarea de 
rit bizantin, corelată cu moartea episcopului P.P. Aron în 1764, iar, mai apoi, cu 
apariţia, în 1795, a Bibliei traduse de Samuil Micu să fi condus la trecerea într-un 
cvasianonimat a celei de-a doua traduceri integrale a textului biblic din latină în 
limba română23.  

6. Câteva concluzii se impun privind statutul modelului slavon versus 
modelul latin în traducerile biblice româneşti din secolele al XVI-lea – al XVIII-lea: 

A. Versiunile latineşti sunt folosite la început doar ca versiuni de control în cursul 
traducerii sau al reviziei. 

B. Acceptând colaborarea mai multor traducători la aceeaşi lucrare, probabil că 
doar unii dintre aceştia au apelat la originalul latin, de unde şi apariţia unor 
coincidenţe şi echivalări evidente doar în anumite porţiuni ale textului. 

C. În situaţiile în care se îndepărtează de sursa slavonă, traducătorii/editorii 
încearcă să disimuleze acest fapt prin mai multe modalităţi: 
a)  redarea în paralel a textului slavon, chiar şi atunci când nu concordă cu 

traducerea românească (CB); 
b)  păstrarea unor titluri de cărţi sau subtitluri în slavonă (PO, NTB);  

                                                 
23 Idem, Arheologia textului, Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă, 2012, p. 58–68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



13 Modelul slavon versus modelul latin în textele biblice  

 

35 

c)  afirmarea derutantă în prefeţe a probităţii cu care s-a apelat la izvorul 
tradiţional ortodox („tipărit în Ţara Moscului”, după cum se afirmă în NTB);  

d)  menţinerea structurii compoziţionale de inspiraţie slavonă, respectiv 
împărţirea textului în pericope (zaceale), în paralel cu împărţirea în versete, 
preluată din sursa originală greco-latină; 

e)  inserarea îndrumărilor liturgice şi tipiconale în slavonă, pentru uzul liturgic. 
D. Sub aspect sursologic, asistăm, pentru prima dată, la o mutaţie, prin trecerea 

de la modelul slavon şi, respectiv, de la cel maghiar din secolul al XVI-lea, la 
modelul umanist greco-latin, consacrat în spaţiul european prin traducerile 
textului biblic aparţinând lui Sante Pagnini şi Théodore de Bèze efectuate la 
mijlocul secolului al XVII-lea la Bălgrad. 

E. Traducerile integrale ale Sfintei Scripturi în limba română din secolele al 
XVII-lea – al XVIII-lea preiau, cu câteva excepţii, prototipul din LXX, 
modelul slavon, ca şi cel latin, manifestându-se în câteva opere singulare, care 
nu vor mai primi girul tiparului. 

SURSE 

BB = Bibliia, adecă Dumnezeiasca Scriptură ale ceii Vechi şi ale ceii Noao Leage, Bucureşti, 1688 
(ed. I.C. Chiţimia, Mihai Moraru, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 
Ortodoxe Române, 1988, reed. 1997; ed. Vasile Arvinte, Ioan Caproşu, Alexandru Gafton, Laura 
Manea, N. A. Ursu, vol. I–II, Iaşi, Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, 2001–2003). 

BBl = Bibliia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Legii Vechi şi a ceii Noao, Blaj, 1795 (ed. Ioan 
Chindriş, Eugen Pavel, Roma, Tipografia Vaticana, 2000). 

Beza = Novum Iesu Christi Testamentum, graece & latine, Theodoro Beza interprete, [Geneva], Apud 
Samuelem Crispinum, MDCXI [1611]. 

CB = Codicele Bratul, 1559–1560 (ed. Al. Gafton, Iaşi, Editura Univesităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 
2003). 

CM = Coresi, Molitvenic rumânesc, Bălgrad, c. 1567–1568 (ed. Vladimir Drimba, Bucureşti, Editura 
Academiei Române, 1998). 

CP = Coresi, Psaltire, Braşov, 1570. 
CP1 = Coresi, Psaltirea slavo-română, Braşov, 1577 (ed. Stela Toma, Bucureşti, Editura Academiei, 1976). 
CP2 = Şerban Coresi, Psaltirea slavo-română, Braşov, c. 1589. 
CPr = Coresi, Praxiu, Braşov, c. 1566 (ed. I. Bianu, Bucureşti, Cultura Naţională, 1930). 
CT = Coresi, Tetraevanghelul, Braşov, 1561 (ed. Florica Dimitrescu, Bucureşti, Editura Academiei, 1963). 
CV = Codicele Voroneţean, c. 1563–1583 (BAR, ms. rom. 448; ed. Mariana Costinescu, Bucureşti, 

Editura Minerva, 1981). 
Erasm = Novum Testamentum Iesu Christi, graece et latine, primo quidem studio et industria Des. 

Erasmi Roter. accurate editum, Basileae, Per haeredes Nicolai Bryling, 1571. 
ES = Tetraevanghelul slavo-român, Sibiu, 1551–1553 (ed. facsimilată Emil Petrovici, L. Demény, 

Bucureşti, Editura Academiei, 1971). 
Gaster CR =  Gaster, M., Chrestomatie română, vol. I–II, Leipzig–Bucureşti, F. A. Brockaus & Socec 

et co., 1891. 
LXX = Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes (ed. Alfred Rahlfs, 

Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, 1979). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei



 Eugen Pavel 14 

 

36 

NTB = Noul Testament sau împăcarea au Leagea Noao a lui Isus Hristos, Domnului nostru, Bălgrad, 
1648 (ed. Dalila-Lucia Aramă et al., Alba Iulia, Editura Episcopiei Ortodoxe Române, 1988; 
reed. 1998). 

Pagnini = Hebraicorum Bibliorum Veteris Testamenti latina interpretatio, opera olim Xantis Pagnini 
Lucensis nunc verò Benedicti Ariae Montani Hispalensis (…), Antuerpiae, Christophorus 
Plantinus regius prototypographus excudebat, [1572].  

PB = Psaltire, Bălgrad, 1651 (ed. Alexandra Moraru, Mihai Moraru, Alin Mihai Gherman, Alba Iulia, 
Editura Reîntregirea, 2001). 

PH = Psaltirea Hurmuzaki, c. 1501–1510 (BAR, ms. rom. 3077; ed. Ion Gheţie şi Mirela Teodorescu, 
Bucureşti, Editura Academiei Române, 2005). 

PO = Palia de la Orăştie, 1582 (ed. Viorica Pamfil, Bucureşti, Editura Academiei, 1968; ed. Vasile 
Arvinte, Ioan Caproşu, Alexandru Gafton, Sorin Guia, Iaşi, Editura Univesităţii „Alexandru Ioan 
Cuza”, 2005). 

PS = Psaltirea Scheiană, c. 1573–1578 (BAR, ms. rom. 449; ed. I. Bianu, Bucureşti, Carol Göbl, 1889; 
cf. Psaltirea Scheiană comparată cu celelalte Psaltiri din sec. XVI şi XVII traduse din sloveneşte, 
I, ediţiune critică de I.-A. Candrea, Bucureşti, Atelierele Grafice Socec & Co, 1916). 

PsGal = Psalterium Gallicanum (ed. Jacques Lefèvre d’Étaples, Paris, Henrici Stephani officina, 
1509). 

PsRom = Psalterium Romanum (ed. Jacques Lefèvre d’Étaples, Paris, Henrici Stephani officina, 
1509) 

VgA = Biblia Vulgata, trad. P. P. Aron et al., vol. I–V (ed. I. Chindriş, Niculina Iacob, Bucureşti, 
Editura Academiei Române, 2005). 

VgCl = Biblia Sacra Vulgatae editionis Sixti V. P. M. iussu recognita atque edita, Romae, Ex 
Typographia Vaticana, MDXCVIII [1598] (ed. Michael Hetzenauer, Ratisbonae et Romae, 
Sumptibus et typis Friderici Pustet, 1914). 

ABSTRACT 

In the beginning, there are examined several perspectives on the authority of the Slavonic 
originals in the compilation of the first Romanian translations of the biblical text in the sixteenth 
century, against the background of their rather pale contenders, namely the Latin model and, 
respectively, the German one. The hypothesis that the primitive translation of the Psalms into 
Romanian valorized a previous translation from Latin – possibly from the Psalterium Romanum, a 
translation that was supposedly revised or rewritten on the basis of a Slavonic version, for inclusion in 
the Oriental canon – is not sufficiently credible. Nor is the opinion concerning the use of Luther’s 
original in the translation of portions of text from the Tetraevangelion of Sibiu in 1551–1553 
irrefutable, as in these passages there are also similarities with Theodore Beza’s edition of the New 
Testament. The actual mutation from the Slavonic to the Latin model occurred only at the middle of 
the eighteenth century, with the printed versions that appeared in Alba Iulia, which adopted the 
sources of Greek-Latin humanism, consecrated in the European space through the new translations of 
the biblical text made by Sante Pagnini and Theodore Beza. The complete editions of Holy Scripture 
into the Romanian language, among which were included the 1688 Bible from Bucharest and the 
1795 Bible from Blaj, were largely derived from the Greek model, more specifically, from the 
Septuagint, while the Slavonic and Latin sources were relegated to the background, without being 
totally ignored. The Latin model categorically imposed itself through the translation of the Vulgate 
into Romanian, in 1760–1761, by the Transylvanian Bishop Petru Pavel Aron and his collaborators, 
whose source was a revised version, published in Rome in 1592 and re-edited in 1593 and 1598: the 
so-called Bible of Pope Clement VIII (Sixto-Clementina). 

Keywords: the Biblical text, sources of translation, the Slavonic model, the Latin model, Sante 
Pagnini, Theodore Beza. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 22:14:00 UTC)
BDD-A6955 © 2013 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

