
77

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

literatură  universală

TATIANA  CIOCOI

Universitatea de Stat 
din Moldova
(Chişinău)

MOŞTENIREA  LUI  DANTE:
CÂTEVA  ASPECTE  PRIVIND
INSTITUŢIONALIZAREA  LITERATURII
FEMININE  ÎN  ITALIA

Abstract

This study is an attempt to prospect historical, ideological and aesthetic 
coordinates of the Italian critical thinking from the first half of the 20th century that gave 
rise to the difficult integration of feminist literature into the national „literary canon”.  
The research highlights gender prejudices present in the critical system (selection, 
evaluation, interpretation) by B. Croce, L. Capuana, G. Verga and others.

Cu ocazia adoptării poziţiei oficiale a Bisericii Catolice faţă de revendicarea 
dreptului femeilor la preoţie, Umberto Eco revine la obsedanta sa căutare a „limbii perfecte 
în cultura europeană,” amintindu-le femeilor că cel care a dat nume lucrurilor, având 
deci o relaţie mintală, de la suflet la suflet, cu Dumnezeul Genezei, este Adam. Pentru 
semioticianul italian, ca şi pentru toţi specialiştii în limbaj din toate timpurile, chestiunea 
producerii Cuvântului (anuloma) are o importanţă crucială, pentru că ea fundamentează 
dreptul urmaşilor lui Adam asupra Sensului şi structurează „logic” în jurul acestui Adevăr 
întregul drum civilizator pe o durată de peste două milenii. Fireşte, Umberto Eco nu pune 
la îndoială deplina umanitate a femeilor, recunoscută şi de Papă în Mulieris dignitatem  
(15 august 1988), dar forţa tradiţiei îl împiedică să conceapă că şi-ar primi ultima 
împărtăşanie din aceeaşi mână care a semnat contractul cu şarpele. Că prima creatură umană 
este un bărbat şi că acest bărbat a vorbit cu Dumnezeu într-o limbă greu de precizat, pentru 
Eco este o certitudine de necontestat. Problema care îl preocupă şi pe care a dezbătut-o şi 
Dante Alighieri în De vulgari eloquentia este că din Sfânta Scriptură rezultă că mai întâi  
a vorbit femeia, adică Eva, atunci când i-a răspuns Prinţului Tenebrelor, dar, citează Eco 
din marele său predecesor, „e mai conform raţiunii să considerăm că bărbatul a fost cel 
care a vorbit primul, şi nu se cuvine să nu credem că un act atât de nobil al genului uman 
a ieşit mai întâi de pe buzele unui bărbat şi nu de pe cele ale unei femei” [apud 1, p. 54]. 
Felul în care Dante a interpretat textul biblic este definit de Eco ca „isteric îngrijorat,” 
pentru că în loc să deducă fără eforturi că „în orice caz Adam vorbise înaintea Evei, adică 
atunci când le-a dat animalelor un nume,” „Dante era dispus chiar să corecteze Biblia, atât 
de tare era neliniştit că o femeie ar putea vorbi prima” [1, p. 54]. Fetelor, staţi la locul 
vostru, – le sfătuieşte Eco pe catolicele moderne care şi-au imaginat că ar putea asculta 
o liturghie rostită de o cardinală. Puterea tradiţiei este foarte profundă, iar atunci când se 
sprijină pe autoritatea opiniei unui întemeietor al culturii, „rămas în istorie înainte de toate 
pentru idealizarea şi practic divinizarea unei femei,” devine un argument la îndemâna 
oricărei atitudini misogine sau pur şi simplu patriarhal-conservatoriste.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



78

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

Opiniile semioticianului italian cu privire la relaţia femeilor cu Papa şi cu 
patriarhatul relevă o conduită discursivă tipică pentru ceea ce sociologul francez Émile 
Durkheim numeşte „inconştient androcentric” (Despre diviziunea muncii sociale (1893)). 
Protejat de coerenţa practică şi de experienţa doxică, a căror continuitate este asigurată 
de logica reproductivă a învăţământului, acest sistem de viziuni şi diviziuni este mereu 
ajustat principiilor preexistente, ajungând să consacre ordinea prestabilită drept o existenţă 
cunoscută şi recunoscută oficial. Despre acest subtil mecanism de funcţionare a relaţiei 
dintre semne Umberto Eco este la fel de informat ca şi Durkheim, de aceea nu pretinde că 
fantasma papesei ar fi ceva mai mult decât un inel din marele lanţ al raportului de putere 
între genuri.

Observaţia reputatului semiotician depăşeşte cadrul strict al disputelor teologice 
şi vizează dominanta gândirii patriarhale în Italia catolică şi papală ca un fenomen 
mai vast de natură politică, socială şi culturală. Chipul static în care se analizează 
stereotipurile genuriale în Italia este mai cu seamă vizibil în mediul academic, unde 
cunoaşterea este produsă şi ratificată de autoritatea discursurilor savante. Comparând 
situaţia feminismului italian cu cel din majoritatea ţărilor europene şi cu cel anglo-
saxon, unde universitatea şi academia au devenit locurile de depozitare şi transmitere a 
cunoaşterii feminine, Raffaella Baccolini remarca, în prefaţa la prima antologie italiană 
de Critică feministă şi teorie literară (1997), că „atenţia acordată categoriei analitice 
de gen sexual a reprezentat o adevărată revoluţie ştiinţifică, a cărei nerecunoaştere 
şi blocare a provocat, mai ales în Italia, efecte de provincialism meschin, închidere 
şi stagnare pe poziţii ştiinţifice înapoiate” [7, p. 12]. Faptul că Academia Italiană a 
dezbătut ani în şir problema relevanţei sau a irelevanţei studiilor feministe pentru 
progresul general al ştiinţei a avut drept efect retragerea în underground a cercetărilor 
feministe care, nefiind stimulate şi instituţionalizate, au întârziat să ofere o perspectivă 
specifică pentru apartenenţa lor naţională. Pe de altă parte, situaţia studiilor feministe 
în cadrul Academiei Italiene scoate în evidenţă logica raportului de putere între genuri, 
care este încă foarte departe de a fi soluţionată în această ţară. Abundenţa studiilor 
feministe în universităţile franceze, germane sau americane şi absenţa lor aproape totală 
din câmpul italian al producerii noilor forme de cultură este o realitate care dă nota 
caracteristică a conştiinţei modernităţii în Italia: „lipsa unui loc rezervat cercetărilor 
feministe în interiorul universităţilor italiene a provocat întârzieri nu doar în procesul de 
vizibilitate, ci şi în cel de legitimare a acestui tip de cercetare, dar mai ales, a provocat 
o gravă defazare faţă de reţeaua didactico-ştiinţifică europeană şi internaţională, pe care 
femeile italiene au încercat din răsputeri să o recupereze în ultimii ani. […] lipsa studiilor 
feministe a însemnat pentru Italia o periculoasă întârziere în problema acceptării de 
către Academie a presupoziţiilor teoretice ale criticii feministe” [7, p. 15].

O suită de observaţii formulate de Pierre Bourdieu în studiul său consacrat 
dominaţiei masculine (La domination masculine (2002)) explică această evoluţie blândă a 
feminismului italian prin faptul că paradigma viziunii androcentrice a supravieţuit aproape 
intactă în inconştientul mediteraneean. Circularitatea perfectă a raportului dinamic pe care 
societăţile mediteraneene îl întreţin cu schemele interpretative ale cosmogoniei antice este 
asigurată de un şir de „strategii de reproducere prin care bărbaţii, deţinătorii monopolului 
asupra instrumentelor de producere şi de reproducere a capitalului simbolic, intenţionează 
să-şi asigure conservarea sau sporirea acestui capital: strategii de fecunditate, strategii 
matrimoniale, strategii educative, strategii economice, strategii succesoriale, toate 
orientate spre transmiterea puterilor şi privilegiilor moştenite” [3, p. 73]. Punctul de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



79

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

vedere al lui Bourdieu este foarte răspândit în rândul etnologilor. Există un şir de cercetări 
comparate ale riturilor şi tradiţiilor din Grecia, Italia, Spania, Egipt, Turcia etc., care atestă 
o schemă perceptivă comună pentru toate popoarele din bazinul mediteraneean bazată pe 
principiul onorii masculine şi al dispreţului feminin (J. Peristiany, Honour and Shame: 
the Values of Mediterranean Society (1974); J. Pitt-Rivers, Mediterranean Countryment. 
Essays in the Social Antropology of the Mediterranean (1963)). Chintesenţa acestui areal 
cultural, aşa cum este ea înţeleasă de etnologi şi de Bourdieu însuşi, constă în asocierea 
masculinităţii cu principiul nobleţei, care generează atât ierarhiile şi diviziunile sociale 
(medic/infirmieră, patron/secretară, profesor/asistentă etc.), cât şi manifestările vizibile 
ale diferenţelor între sexe (comportament, ţinută, coafură etc.) sau, într-un sens mult mai 
larg, detaliile, aparent insignifiante, ale comportamentului cotidian care conţin nenumărate 
apeluri la respectarea ordinii prestabilite: „pe platourile televiziunii, femeile sunt aproape 
întotdeauna cantonate în roluri minore, tradiţional rezervate „sexului slab;” când ele nu 
sunt flancate de un bărbat, care le pune în valoare şi care le adresează plezanteriile şi 
aluziile mai mult sau mai puţin discrete ce fac parte din ambiguităţile înscrise în relaţia de 
„cuplu,” ele nu reuşesc să se impună, sau să-şi impună cuvântul, rămânând imuabil în rolul 
de „animatoare” sau „prezentatoare;” dacă participă la o dezbatere publică, ele trebuie să 
lupte în permanenţă pentru accesul la cuvânt şi pentru captarea atenţiei, marginalizarea la 
care sunt supuse fiind cu atât mai implacabilă cu cât nu se inspiră dintr-o intenţie explicită, 
ci dintr-un exerciţiu automatizat al inconştientului: ele sunt întrerupte, iar răspunsul la 
întrebarea inteligent formulată de o femeie este adresat bărbatului, de parcă, prin definiţie, 
o întrebare inteligent formulată nu poate proveni de la o femeie” [3, p. 85].

Această analiză caracterologică ar putea continua, dar trăsăturile schiţate sunt 
îndestulătoare pentru a ne îngădui să înţelegem că fenomenul la care se referă cercetările 
anterior menţionate este o diferenţiere socială de esenţă „machistă,” izvorâtă dintr-un 
complex masculin de superioritate moştenit de societăţile mediteraneene într-o măsură mai 
mare decât celelalte de la vechii greci şi romani, care nu-i puteau ierta unui bărbat asumarea 
unui rol rezervat tradiţional femeii fără a-l face vinovat de trădarea propriului sex. În unele 
ţări, machismul este ridicat la rangul de problemă de stat, pentru că în actualele condiţii 
ale competitivităţii maxime pe plan economic, intelectual sau profesional, acest cult al 
performanţei masculine devine principala cauză a depresiilor şi afecţiunilor psihologice 
ale bărbaţilor pe care le constată, tot mai frecvent, psihiatrii, psihanaliştii şi sexopatologii. 
În articolul Bărbaţii luptă împotriva machismului, publicat în El Pais din 13 decembrie 
2007, Carmen Moran menţionează că acest stereotip mintal şi comportamental constituie 
o adevărată tară pentru spanioli, iar în condiţiile expansiunii revendicărilor feministe, el 
este resimţit ca o agresiune sexuală atât împotriva femeilor, cât şi împotriva bărbaţilor. 
Înţelegând că motivul învingerii rezidă în triumful multisecular, bărbaţii spanioli, cei care 
deţin exerciţiul puterii legislative, au promovat un proiect guvernamental de „dedoxificare 
machistă” a Spaniei. În ceea ce priveşte spaţiul italian, problema machismului va fi amplu 
dezbătută în proza feminină de cea mai diversă factură, în special, în romanele autoarelor 
provenite din Sud.

Există, aşadar, o serie de premise care explică inerţiile şi blocajele ce au împiedicat 
demersurile feministe din Italia să se sincronizeze cu progresul general al acestui tip de 
gândire critică. Alături de „vocaţia” catolică, papală, patriarhală şi machistă a Italiei, 
fascismul a avut de jucat un rol nu mai puţin decisiv în afirmarea tardivă a conştiinţei 
femeilor din această ţară. Nu întâmplător una din primele cărţi dedicate relaţiei femeilor 
italiene cu creaţia, intitulată, de altfel, foarte sugestiv Acea lume a mănuşilor şi a stofelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



80

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

(1987), începe cu precizarea că scriitoarele italiene pot fi grupate în două perioade 
distincte: cele de la începutul secolului al XX-lea şi cele de după 1945. Conturând o serie 
de profiluri ale scriitoarelor italiene din secolul al XX-lea, Paola Blelloch notează că 
raportul italienelor cu literatura a fost întotdeauna extrem de complicat. Imposibilitatea 
de a se referi la nişte modele feminine anterioare limita considerabil sursa de inspiraţie a 
scriitoarelor italiene, provocându-le grave probleme de identitate: la începutul secolului, 
ele se puteau inspira doar din modelele masculine sau din cele ale scriitoarelor străine, 
dar prima alternativă comporta un act de renunţare, iar a doua de sfidare, atât renunţarea 
cât şi sfidarea cauzându-le sentimente de nesiguranţă, de inadecvare şi de culpabilitate 
greu de depăşit. O relativă compensare a traumatismelor derivate din constrângerile şi 
alienările pe care le-au suportat timp îndelungat este asigurată de revendicările politice 
obţinute de primele feministe italiene, printre care şi unele scriitoare ca Anna Maria 
Mozzoni, Emilia Mariani, Giulia Cavallari sau Guadalberta Beccari. Dar imediat ce 
au fost obţinute principalele drepturi juridice şi accesul teoretic la toate tipurile de 
carieră, fascismul a anulat de iure şi de facto aceste progrese. Femeile au fost nevoite 
să se reîntoarcă în „sânul familiei” şi să se mulţumească cu singura aspiraţie permisă 
şi încurajată care era căsătoria. Femeile nu au rezistat asaltului violenţei psihologice a 
fascismului care, lipsindu-le de posibilitatea angajării în câmpul muncii, le-a sistat orice 
independenţă economică şi le-a diminuat orice sacrificiu personal, cu excepţia celui de 
a da naştere eroilor patriei. Aşa cum notează Blelloch, „mama eroină,” procreatoarea 
fiilor patriei, a fost adesea exaltată şi premiată, dar i-a fost negată adevărata contribuţie 
socială şi intelectuală, iar educaţia ei a fost readusă în albia binarismelor tradiţionale. 
Tinerele necăsătorite, din ce în ce mai numeroase după ce Primul Război Mondial 
decimase populaţia masculină, au trăit în timpul anilor fascismului o existenţă inutilă şi 
obscură, aproape inconştientă. Perspectiva căsătoriei, singura posibilă şi admisă, le tăia 
dorinţa şi chiar capacitatea de a urma alte cariere sau alte idealuri. E semnificativ faptul 
că nicio femeie nu a avut curajul şi forţa de a depune o mărturie în scris despre destinul 
unei întregi generaţii ratate de femei” [2, p. 16].

Suspendată astfel cel puţin pentru douăzeci de ani, din 1925 până în 1945, forţa 
intelectuală şi creativă a femeilor din Italia va bascula într-o afirmare lentă şi dificilă, 
care începe să se alinieze conştiinţei globale a feminismului abia în ultimele două-trei 
decenii. Necesitatea obiectivă, indispensabilă, de a „excava” adevărul despre viaţa inutilă, 
claustrată, obscură şi nesigură pe care au trăit-o femeile în perioada fascismului a putut fi 
realizată abia în anii optzeci ai secolului trecut când apare, fără semnătură (!), Le confessioni 
di una piccola italiana: memorie anonime (1983), sau La preparazione (1982), de Lalla 
Kezich şi Zeta o le zie (1980), de Laura Lilli. De altfel, fenomenul „confesiunilor nude” 
ale femeilor despre mizeria, frica, foamea, ura şi violurile suportate în timpul marilor 
evenimente istorice masculine nu este specific doar pentru Italia. Din motive lesne de 
înţeles, care vizează atât onoarea femeilor, cât şi fragilitatea psihică a bărbaţilor, jurnalul 
ţinut de o berlineză între 20 aprilie şi 22 iunie 1945 (Eine Frau in Berlin), când femeile au 
fost singurele care au „întâmpinat” armata sovietică intrată triumfător în Berlin, suportând 
fiecare, indiferent de vârstă, condiţia fizică sau starea psihică, zeci de violuri în fiecare zi, 
a fost publicat abia în 2002, după moartea autoarei şi fără numele ei pe copertă.

Semn al unui evident tradiţionalism cultural, „explozia” literaturii feminine 
în Italia are loc cu o întârziere de cel puţin cincizeci de ani faţă de Anglia, Franţa 
sau America, unde scriitoare ca Jane Austen, surorile Brönte, George Sand, Flora 
Tristan, Harriet B. Stowe, Margaret Fuller ş.a. au început să-şi câştige existenţa din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



81

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

activitatea scriitoricească şi să exercite o influenţă considerabilă în mediul literar încă 
de la începutul secolului al XIX-lea. Din acest prim val de interprete ale destinului 
feminin fac parte un şir de scriitoare în mare parte absente, până de curând, în istoriile 
literaturii italiene: Cristina Trivulzio di Belgioioso (1808-1871), Emilia Ferretti Viola 
(Emma, 1844-1929), Anna Zuccari (Neera, 1846-1918), Maria Antonietta Torriani (La 
Marchesa Colombi, 1846-1920), Matilde Serao (1870-1945), Ada Negri (1870-1945), 
Grazia Deledda (1871-1936), Sibilla Aleramo (1876-1960), Anna Banti (1895-1985), 
Alba de Céspedes (1911-1997). Se consideră, în mod curent, că modernitatea literaturii 
italiene din secolul al XX-lea este marcată de apariţia, în 1903, a revistei Il Leonardo, 
redactată de Giovannni Papini, La Critica, de Benedetto Croce şi Il Regno, de Enrico 
Corradini. Întâmplarea face ca în acelaşi an, 1903, să fie publicat editorialul florentin 
Bemporad (Almanacco italiano. Piccola enciclopedia popolare della vita pratica), 
care anunţa deschiderea „secolului femeilor” prin creionarea profilurilor literare ale 
douăzeci şi una de scriitoare: Vittoria Aganoor, Luisa Anzoletti, Guadalberta Alaide 
Beccari, Sofia Bisi Albini, Rachele Botti Binda, Maria Alinda Bonacci Brunamonti, 
Grazia Deledda, Luigi di San Giusto, Donna Paola, Febea, Gemma Ferruggia, Fulvia, 
Antonietta Giacomelli, Jolanda, Marchesa Colombi, Neera, Maria Pezzé Pascolato, 
Regina di Luanto, Sfinge, Térésah. În mod inexplicabil, almanahul lui Bemporad nu le 
include pe Matilde Serao, Annie Vivanti, Ada Negri şi Carolina Invernizio, ale căror 
implicaţii culturale şi literare s-au bucurat de o largă audienţă în cercurile intelectuale 
ale epocii. Camuflată prudent, revendicarea tacită a apartenenţei femeilor la cultura 
italiană rămâne un obiectiv documentar de un salutar pionierat, dar în mod evident 
şi regretabil, fără ecou. Cu excepţia Matildei Serao, cunoscută mai mult datorită 
activităţii sale jurnalistice, şi a Graziei Deledda, considerată o autoare minoră în 
pofida Premiului Nobel repurtat Italiei în 1926, instituţionalizarea celorlalte scriitoare 
nu a fost orientată decât prin informaţii de a doua mână, articole introductive sau de 
sinteză, de obicei, negative. O preocupare sistematică şi în spirit efectiv modern pentru 
acest „arhipelag scufundat” al culturii italiene se observă abia în ultimii ani, când 
cercetătoarele feministe italiene au întreprins aceeaşi muncă de arheologie literară, 
punând în discuţie legitimitatea criteriilor care oficializează valoarea şi nonvaloarea 
literară, ca şi colegele lor din Europa sau de peste ocean.

Se poate afirma cu toată certitudinea că ideea literaturii feminine a fost întâmpinată 
de conştiinţa critică italiană cu o inflexibilitate mult mai mare decât în alte ţări. Studii 
literare concludente pun în lumină vitalitatea discursului moralizator despre activitatea 
spirituală a femeilor, contestând, în mod radical şi de la o distanţă aristocratică în ordinea 
spiritului, orice merit al acestei literaturi care are „prea puţine raporturi cu literatura.” 
Având o ereditate foarte încărcată, tradiţionalul hiat dintre natură şi cultură se bucură în 
continuare de mare prestigiu şi are efecte considerabile asupra conştiinţei literaturii din 
secolul al XIX-lea şi de la începutul secolului al XX-lea. Concepţia romantică despre esenţa 
naturii sublime a femininului este propagată cu titlu de explicaţie cauzală normativă. Chiar 
şi unii adepţi foarte progresişti ai ştiinţei „eliberate de dogme şi revelaţii,” cum era Carlo 
Cattaneo (1801-1869), nu-i recunoaşte femeii decât rolul stereotip de muză, inspiratoare şi 
„infirmieră celestă” pentru bărbatul creator de opere artistice. Pe Cattaneo îl interesează în 
aceeaşi măsură studiul faptelor pozitive care conduc la dezvoltarea societăţii, ca şi datoria 
morală a femeilor de a menţine ordinea socială şi unitatea armonioasă a lumii. Acest 
nucleu central al ghidului său politico-moral se extinde asupra funcţiei artei şi devine 
un puternic factor de exacerbare a opoziţiei simbolice dintre raţionalitatea caracterului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



82

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

masculin şi iraţionalitatea celui feminin. Faptul că în cadrul marelui ansamblu cultural 
european încep să se afirme, fie şi cu jumătate de gură, unele voci literare feminine, îi 
inspiră lui Carlo Cattaneo un amplu studiu culturologic dedicat romanului feminin 
contemporan din Italia (Sul romanzo delle donne contemporanee in Italia (1861)). Un 
bilanţ vertiginos, obsedat de pierderile umanităţii provocate de pătrunderea femeilor în 
acest domeniu rezervat spiritului masculin prin excelenţă, exprimă o stare de angoasă 
existenţială profund înrădăcinată în mentalitatea epocii. Cu înţelesul sau subînţelesul că 
„natura” feminină nu este adaptată exerciţiilor intelectuale, avertismentele lui Cattaneo 
traduc eterna mitologie a eternului feminin: „femeia noi o dorim aşa cum este ea de fapt, 
nici mai puţin, ca să nu o umilim, dar nici mai mult, căci i-ar dăuna în egală măsură. 
Sublime în ordinea naturală, ele n-ar putea râvni la o superioritate amăgitoare în ordinea 
convenţională a societăţii. Ceea ce noi încercăm să obiectivăm cu preţul atâtor studii şi 
artificii, la ea rămâne un caracter profund subiectiv. Noi suntem poeţii, ea este poezia. Noi 
iubim, dar nu este ea însăşi iubirea? Ne seduce virtutea? Ea este virtutea” [4, p. 58].

 După ce dă o lungă listă de „superiorităţi” feminine, Cattaneo ajunge la o concluzie 
de mare candoare intelectuală: „Femei influente asupra civilizaţiei, asupra literaturii, 
asupra artei? Dar toate exercită o asemenea influenţă! Artele, literatura, civilizaţia sunt 
emanaţia frumuseţii şi dragostei lor. Nu putem nega faptul că ele domnesc pretutindeni. 
Nu există nicio operă de geniu în spatele căreia nu s-ar ascunde, obscură şi ignorată, o 
muză inspiratoare, o femeie” [4, p. 359]. Predica devine şi mai evidentă când tezele lui 
Cattaneo decretează drepturile permise femeilor în vederea asigurării unei armonii sociale 
desăvârşite: „dacă femeia îşi abandonează tăcerea, dacă se smulge din obscuritatea în 
care străluceşte cu mult mai mare putere decât în orice splendoare a faimei, ea trebuie să 
coboare printre noi în calitate de infirmieră, de misionară” [4, p. 62]. Cu o dezinvoltură 
totală, femeile sunt chemate să contribuie la consolidarea diviziunii dintre sfera publică şi 
cea privată, acceptând această separare de teritorii ca pe un rezultat „firesc” al suprapunerii 
biologiei feminine şi a ceea ce femeile sunt capabile să facă sau să devină. Mult mai acută 
şi mai bine sistematizată, cu efecte mult mai grave pentru dezvoltarea unei conştiinţe 
auctoriale feminine, este manipularea imaginii scriitoarei de către filosoful italian: 
„aceeaşi misiune trebuie să o exercite femeile şi în literatură, ele ar trebui să reconducă de 
la artă spre natură, de la iluzie spre adevăr, de la aspectul imaginativ spre sensul practic 
al lucrurilor. Lor le revine sarcina de a demonstra că frumosul rezidă în adevăr, că poezia 
este în natură. […] Ceea ce sperăm să găsim în cărţile datorate femeilor italiene este o 
analiză amănunţită a sentimentului, o delicată şi fină cunoaştere a inimii umane” [4, p. 
62]. Deoarece înţelegerea rolului scriitoarei este stereotipă şi lipsită de nuanţe, romanele 
scrise de femei, care „nu sunt cărţi ce se citesc cu multă plăcere,” sfârşesc prin a-i produce 
filosofului italian un sentiment de profundă dezamăgire: „aşteptările noastre rămân 
ofensate în cel mai înalt grad când, în locul unui plăcut colocviu cu doamnele poeziei şi 
ale dragostei, ne găsim în acea atmosferă de pedanterie, înfumurare şi vanitate, refugiul 
împotriva cărora îl căutăm tocmai la femeie” [4, p. 58]. Argumentul esenţial, decisiv, 
împotriva valorii producţiilor literare feminine este formulat, aşadar, în funcţie de criteriile 
biologic-antropologice. Întrucât femeile sunt percepute ca fiind destinate biologic rolului 
de soţie şi mamă, ar fi cu totul excesiv să li se pretindă o contribuţie culturală originală, 
totalitatea sau suma competenţelor raţionale şi creative fiind asociate în mod axiomatic cu 
masculinitatea spiritului. Relaţia femeilor cu sfera domestică (îngrijirea copiilor, a soţilor, 
a gospodăriei) este transferată asupra domeniului creaţiei, în care li se deleghează aceeaşi 
„specializare îngustă,” redusă la serviciul de muză, cititoare sau „barometru” al moralităţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



83

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

poetului. Această formulă de compromis estetic sancţionează orice viziune neconformă 
„chemărilor naturale” pentru calităţile femeilor. Din fericire, efectele negative şi chiar 
ravagiile „pasiunilor imorale” ale unei George Sand sau George Eliot nu au corupt încă 
vocaţia mesianică a scriitoarelor italiene. Oricât de relative, modeste, iar uneori profund 
discutabile ar fi realizările lor literare, ele constituie, oricum, un evident progres faţă de 
cele franceze sau engleze, pentru că ilustrează adeziunea la ethosul consacrat: „Găsiţi şi 
la poetele noastre contemporane acel dezgust pentru viaţa reală, acea aspiraţie la o ordine 
nedefinită a lucrurilor, acea dorinţă arzătoare a unei existenţe agitate, libere, emancipate? 
Nu, la ele puteţi descoperi doar cultul ştiinţei, cultul patriei şi al artei, sau cultul religiei” 
[4, p. 66].

Ipoteza implicită a existenţei unei legături între masculinitate şi superioritatea 
raţiunii asupra pasiunii şi a instinctelor se va extrapola, ca o fixaţie esenţială a organonului 
ideologico-literar, şi asupra secolului al XX-lea. Emergenţa literelor feminine din 
această perioadă impunea evaluarea lor comparativă şi aprecierea trăsăturilor operelor 
din punctul de vedere al calităţilor valorice concrete legate de acestea. În practică însă 
demersurile critice vor aprecia mai mult conformitatea sau abaterea acelor texte faţă de 
singura „unitate de măsură estetică” recunoscută de instituţia literară, care este canonul 
ideatic şi stilistic masculin. Reflexul direct al acestui reducţionism dogmatic este crearea 
unui câmp semantic bazat pe opoziţia virilitate/feminitate, cu o corespondenţă valorică 
imediată în superior/inferior, care judeca textele feminine drept „viguroase,” „robuste,” 
„scrise cu minte de bărbat,” dacă acestea răspundeau aşteptărilor criticii literare, şi 
„inconsistente”, „impudice,” „imature,” „prea feminine,” dacă prezentau o deviere de la 
percepţia dominantă a sferei valorilor literare. Dovezile cele mai concludente, din primele 
decenii, sunt oferite de Benedetto Croce (1866-1952) şi Giovanni Verga (1840-1922), 
ale căror voci, critică şi literară, au avut o mare rezonanţă în Italia şi dincolo de hotarele 
ei. Prin generalizarea progresivă a ideii de literatură „mică,” „minoră,” „marginală” în 
orice caz, literatura feminină se conceptualizează în termenii unei literaturi secunde în 
raport cu cea „autentică” masculină, iar abundenţa de clişee şi locuri comune ale condiţiei 
„precare” a feminităţii transformă scriitoarea într-o entitate creativă „imatură”, privită 
cu o anume indulgenţă şi mărinimie paternă. Într-o scrisoare adresată Paolinei Greppi 
în 1890, Giovanni Verga îşi mărturisea decepţia provocată de lectura unui roman al 
Gemmei Ferruggia şi, cu aceeaşi ocazie, îşi exprima viziunea panoramică referitor la 
pretenţiile „oarecum naive” ale femeilor de a crea produse estetice. Pentru că nu are „prea 
mare încredere în femeile scriitoare, sau mai exact, în valoarea lor artistică, inclusiv în 
George Sand, care e o plicticoasă, şi nici în Serao, care face excepţie, dar numai pentru că  
e o hermafrodită,” o imploră pe Greppi să-şi asume „sarcina amară” a unei judecăţi critice 
solicitate de Gemma Ferruggia pentru romanul său. Marele patron şi pionier al verismului 
italian îşi formulează, la sfârşitul acestei confesiuni epistolare, profesiunea de credinţă,  
a cărei morală e uşor de ghicit pentru oricine: „arta o vreau făcută la modul cel mai serios, 
n-ar trebui să se înveţe scrierea cărţilor precum se învaţă confecţionarea pantofilor, iar 
între un roman nereuşit şi o pereche de pantofi buni, prefer pantofii” [9, p. 7].

Diversificarea şi localizarea mai precisă a conceptului de masculinitate a 
creaţiei formează şi preocupările estetico-filosofice ale lui Benedetto Croce. Afirmând 
impersonalitatea artei, criticul italian explică mecanismele creaţiei prin capacitatea 
artistului de a transcende şi a sublima viaţa psihică individuală. Dar această stăpânire 
sau chiar interzicere a dorinţelor şi pasiunilor umane poate fi realizată numai de un „eu 
raţional,” dotat cu capacitatea de a distila experienţa empirică şi stările elementare într-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



84

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

un angajament moral superior. De sorginte hegeliană, concepţia restabilirii integrităţii 
raţiunii, în toate implicaţiile sale logice, estetice, economice şi etice, este exprimată în 
stil monumental în cele patru volume ale filosofiei croceene (Filosofia come scienza 
dello spirito (1902-1917)). Se recunoaşte şi se reafirmă astfel dihotomia conceptuală 
dintre raţiune, masculinitate, adevăr şi intelect, pe de o parte, şi simţ, feminitate, eroare 
şi emoţie, pe de altă parte. În acelaşi spirit romantic şi hegelian este explicată prezenţa, 
tot mai numeroasă, a femeilor în câmpul literaturii. Din cauza caracterului confesional al 
scrisului, dar mai ales din cauza „efeminării estetice a bărbaţilor,” porţile cetăţii literelor 
au cedat sub presiunea femeilor, „fiinţe afective şi practice în cel mai înalt grad,” care „se 
află în largul lor când sunt invitate să-şi reverse sufletul, fără a le păsa cât de puţin de lipsa 
stilului” [6, p. 133].

În pofida faptului că premisele teoretice de la care pleacă Benedetto Croce privesc 
creaţia literară ca un act de ruptură în raport cu biografia artistului şi contextul în care 
a fost realizată, profunzimea prejudecăţilor conceptuale privind femeile îl determină pe 
criticul italian să explice problema formei operelor feminine prin factori de ordin biologic 
şi anatomic: „se pare că femeile, capabile să dezvolte în ele timp de nouă luni un germen 
de viaţă […], sunt de obicei incapabile să se descurce cu gestaţiile poetice: zămislirile lor 
artistice sunt aproape întotdeauna imature” [6, p. 134]. Şi această concluzie are urmări 
directe asupra definiţiei globale, de sinteză, a literaturii feminine, pe întreaga durată a 
secolului al XX-lea. Demonstraţia cea mai radicală în acest sens, este delimitarea netă a 
zonei artei autentice şi a celei lipsite de valoare, pe care Croce o întreprinde în Poezia şi 
non poezia (1923). Cu câţiva ani mai devreme, în 1919, cu prilejul scrierii unei prefeţe 
la romanul Una giovinezza del secolo XIX de Anna Radius Zuccari (Neera), aceleaşi 
principii ale poeticităţii operei literare operau un clasament al scriitoarelor italiene şi 
străine. Astfel, conţinuturile ideatice ale textelor lui Neera sunt elogiate pentru „solida 
şi desăvârşita filosofie morală,” pentru sensul practic al acestei „gânditoare virile” care 
nu promovează paritatea sexelor. Mitul neutralităţii artei este reactivat cu această ocazie: 
„omul tinde spre o unitate spirituală, spre un ideal cu o valoare absolută; dar pentru a 
atinge această satisfacţie majoră, care este specifică vieţii umane, nu este necesar ca 
femeia să ia locul bărbatului sau invers” [5, p. 3]. Dramele şi nuvelele Claricei Tartufari se 
bucură şi ele de aprecierea esteticianului italian pentru că denotă un „temperament robust” 
şi o „simţire viguroasă” a problemelor realităţii. Prin caracterul său „frivol,” lipsit de 
preocupări nu numai literare, dar şi sociale, opera Adei Negri este „impudică” şi deci, prin 
definiţie, contrară „poeziei autentice.” Un atare verdict critic se sprijină doar pe evaluarea 
dimensiunii sentimentale împinse „la limita extremă” care, după părerea esteticianului, nu 
este mediată şi „purificată” de „interesele superioare ale omului,” fără a specifica însă dacă 
în categoria „om” este inclusă şi femeia. Ideologizarea moralizantă capătă aspecte de-a 
dreptul aberante, cel puţin din perspectiva actuală, când este vorba despre „neglijenţele” 
şi „imperfecţiunile” formale ale lui George Sand datorate, evident, „straniei vieţi afective” 
şi originii „senzuale şi patologice” a biografiei ei scandaloase. Exemplu, în acelaşi timp, 
de alienare feminină şi de îndoctrinare patriarhală, Sand îi serveşte lui Croce pentru a le 
reaminti femeilor locul pe care trebuie să-l ocupe în ordinea culturală: „ideologia erotică 
a lui Sand mai poate fi întâlnită încă la multe femei care, dând frâu liber oricărui capriciu 
al sentimentului, se prezintă drept nişte campioane ale libertăţii” [5, p. 4]. Cu o lejeritate 
impresionistă care uimeşte la un critic de talia lui Croce sunt judecate şi contribuţiile 
literare ale lui Annie Vivanti, ale cărei „insuficiente elaborări artistice” sunt cauzate de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



85

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

sentimentele absolut libere ale scriitoarei care „neluând în serios viaţa, pare să nu acorde 
prea mare atenţie nici acelei flori a vieţii care este arta” [5, p. 4].

Polarizarea virilitate/feminitate, atât de vizibilă la Benedetto Croce, face tot mai 
evidentă prejudecata că modelul masculin este centrul exclusiv al iniţiativei creatoare de 
civilizaţie, cultură, valori literare. Astfel de concluzii sunt foarte răspândite la teoreticienii 
şi criticii literari italieni din prima jumătate a secolului al XX-lea. Există, aşadar, doar artă 
şi non-artă, literatură şi non-literatură, orice operă care nu trece „testul de canonizare” 
elaborat de Croce, cade în desuetudine prin lipsă de adeziune. Privit din perspectiva 
relaţiilor literare, acesta este un exemplu tipic de constituire a canonului la scară naţională. 
Că aceleaşi „opere exemplare” masculine urmau să treacă proba de validitate prin 
confruntare cu modelele canonice franceze, considerate o normă universală a literaturii 
lumii, constituie deja o problemă de legitimare a unei literaturi mari, sau mai puţin mari, 
în cadrul ierarhiilor eurocentrice. Supremaţia valorică a textelor lui Verga, Capuana, 
Carducci, Pascoli sau D’Annunzio faţă de cele feminine, minore, marginale, lipsite de 
valoare, rămâne însă o problemă de ordin intern, pentru că Italia, datorită apartenenţei 
sale la „tripla alianţă” a centrului cultural francez-german-italian, nu a cunoscut reacţii de 
respingere a etalonului literaturii franceze de tipul eseului iconoclastic al lui Miguel de 
Unamuno, Despre europenizare (1906).

Un aspect al instituţionalizării abuzive a „marilor” curente, şcoli, mişcări sau cărţi 
ale „marilor” creatori de artă este că istoriile literare, curricula şcolară şi cea universitară, 
manualele şi cursurile de literatură prezintă procesul evolutiv al culturii doar în baza 
acelor modele incontestabile ale valorii şi gustului estetic. Faţa masculină a canonului 
italian poate fi observată în monumentala Storia della letteratura (1871) a lui Francesco 
De Sanctis, dar şi istoriile literare mai recente reproduc schemele perceptive în aceleaşi 
contururi. Ca rezultat, o mişcare atât de controversată şi de „manifestă” pe plan european 
ca futurismul italian este difuzată şi receptată ca un „succes” exclusiv al lui Filippo 
Tommaso Marinetti. Convenţionalismul didactic-academic ignoră rolul jucat în cadrul 
experienţelor avangardiste de Benedetta Cappa (1897-1977), scriitoare, paroleliberistă, 
pictoriţă, scenografă, graficiană, regizoare şi soţie a lui Marinetti, care incarna cel mai 
adecvat ideea de „artist total” predicată de futurişti. Lăsăm fără comentariu faptul că cele 
două volume ale Dicţionarului futurismului (Il dizionario del futurismo (2001)), elaborate 
de Ezio Godoli, creează o imensă breşă în interiorul celui mai „viril” curent literar, arătând 
că principiile şi convenţiile futurismului au fost „împărtăşite,” uneori radical polemic, 
de către Gladia Angeli, Marietta Angelini, Leandra Angelucci Cominazzini, Annaviva, 
Aurel, Pina Bocci, Flora Bonheur, Alzira Braga, Brunas, Charlotte Caillot, Giannina 
Censi, Nene Centonze, Franca Maria Corneli, Immacolata Corona, Dina Cucini, Maria 
D’Arezzo, Mina Della Pergola, Fanny Dini, Maria Ferrero Gussago, Maria Giananni, 
Fulvia Giuliani, Adele Gloria, Maria Goretti, Magamal, Marisa Mori, Elisa Pezzani, Laura 
Pittaluga, Maria Ricotti, Enif Robert, Rosa Rosà, Valentine de Saint-Point, Irma Valeria, 
Wanda Wulz şi Rougena Zatcova.

O altă derivată a legitimării supremaţiei valorilor literare masculine este crearea unui 
efect Pigmalion inversat la modul negativ. Conştiinţa auctorială feminină, dominată de o 
gravă nesiguranţă de sine, de agorafobie şi de complexul „neputinţei învăţate” (learned 
helplessness, în formula scriitoarei americane Jan Morris) este Galatheea discursurilor 
critice masculine. Din acest punct de vedere, apare foarte semnificativ faptul că primul 
roman declarat feminist din Italia Una donna (1904), de Sibila Aleramo, narează istoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



86

LII Philologia
2010 septembrie-decembrie

autobiografică a autoarei care este nevoită să-şi sacrifice familia şi să înfrunte scepticismul 
părerilor suverane ale adevăraţilor artişti ai cuvântului pentru a se realiza în calitate de 
scriitoare şi jurnalistă. Una donna este un text – program pentru scriitoarele italiene de 
la începutul secolului al XX-lea, pentru că „această carte trebuia să fie o revanşă pentru 
violenţa pe care am suportat-o mereu din partea bărbaţilor… trebuia să fie o carte care ar fi 
demonstrat lumii întregi sufletul femeii moderne… şi ar fi făcut să palpite de remuşcare şi 
de dorinţă sufletul bărbatului” [8, p. 122]. Sindromul „inadecvării” conştiinţei auctoriale 
feminine este constatat, cu titlu de notă specifică a perioadei, şi de Paola Blelloch în 
caracterizarea pe care o face literaturii feminine italiene din secolul trecut: „scriitoarele 
începutului de secol sunt influenţate nu atât de evenimentele politice şi economice sau 
de progresele ştiinţifice, pe care nu le-au privit cu adevărat niciodată, cât de istoria lor 
personală, exprimând dorinţa de a depăşi complexele derivate dintr-o existenţă claustrată 
şi centrată pe ele însele, de a sparge barierele unei îndelungate dependenţe şi obedienţe. 
La începutul secolului, personajele prozei feminine din Italia exprimă condiţia femeii care 
ar vrea, dar nu poate să-şi mărturisească sentimentul de culpabilitate şi de neadecvare în 
raport cu creaţia artistică” [2, p. 12].

Alte romane, nu mai puţin semnificative, precum Lavinia fuggita (1963) de Anna 
Banti, La donna nera (1976) de Antonietta Macciocchi, Quaderno proibito (1978) de 
Alba de Cèspedes, sau Approdo invisibile (1980) de Grazia Livi ilustrează persistenţa 
duplicităţii conştiinţei auctoriale feminine, determinate de acelaşi joc al ambiguităţii 
critice, de recunoaştere teoretică sporadică şi de respingere practică generală, cu care se 
confruntau scriitoarele modernismului italian. Sub influenţa acestor oscilări permanente 
între complicitate şi ruptură, între iminenţa aflării în interiorul discursurilor culturale şi 
nevoia imperioasă de denunţare a mecanismelor care le susţine, identitatea literaturii 
feminine se cristalizează treptat în tendinţa de a-şi afirma poziţia marginală drept o 
condiţie a diferenţierii faţă de „marii autori instituţionalizaţi.” Întrebarea-cheie, pe care şi-
au pus-o cercetătoarele italiene din generaţia Women’studies din anii ’80, uneori agresivă, 
polemică, este următoarea: cum s-a constituit, s-a transmis şi a dominat tradiţia literară 
masculină şi de ce această tradiţie nu le-a rezervat femeilor decât o „prezenţă mută”? 
Primele reflecţii critice cu privire la raportul femeilor cu literatura pornesc anume de la 
constatarea acestei „absenţe” din istorie a femeilor în calitate de locutoare ale discursurilor 
proprii, dublate de un bogat patrimoniu de reprezentări feminine ca obiecte ale enunţatului 
şi ca produse ale imaginarului masculin. Confruntate cu o instituţie literară care deţine 
monopolul competenţelor selective, congregaţiile pionieristice de cercetătoare feministe 
se aflau în faţa a două soluţii: denunţarea şi protestarea împotriva absenţei femeilor 
de pe scena istoriei, urmată de o febră a descoperirii şi „umplerii rafturilor” cu textele 
depozitate în arhivă pentru irelevanţa lor estetico-literară. Se asistă, pe întreaga durată 
a deceniului al optulea, la o proliferare de antologii, culegeri, istorii, portrete literare, 
relecturi ale povestirilor, romanelor, autobiografiilor, canţonierelor şi epistolelor scrise de 
femei. Această contribuţie a epocii nu poate fi trecută cu vederea, chiar dacă procesul de 
contestare a normelor literare „clasice” este uneori predicat „cu furie” şi pune în circulaţie 
un lexic puternic impregnat de semnele corpului feminin. Conştientizarea faptului că 
valorile şi comportamentele masculine funcţionează în societate drept o normă pozitivă, 
în timp ce femeia şi femininul sunt „celălalt,” elementul negativ, a condus la unele 
manifestări feministe radicale. Sputiamo su Hegel (Să scuipăm pe Hegel), publicat de 
Carla Lonzi în 1974, este un manifest de revoltă feministă care exemplifică cel mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei



87

Philologia LII
septembrie-decembrie 2010

concludent gândirea esenţialistă italiană din acea perioadă. Subminarea exclusivismului 
valorilor estetice capătă o dimensiune protestatară şi politică percepută cu tot mai multă 
claritate, care ajunge să proclame moartea literaturii ca pe un refuz al „vechilor clişee 
poetice feminine”. În Lessico politico delle donne (1979), Laura Di Nola propune 
înlocuirea criteriului estetic, valoric, canonic al eternei poezii masculine cu o poezie 
violentă, în care ar reverbera „urletul celor care-şi vor istoria înapoi, cu toată furia 
conexă la o perpetuă excludere.” Puţinele studii scrise pe această temă nu reprezintă, 
propriu-zis, o legitimare a manifestărilor feministe radicale, ci o justificare a unei realităţi 
incontestabile a epocii. Dar pe măsură ce promotoarele italiene ale Women’studies se 
ocupau de cercetarea scriitoarelor „uitate” (arheologia literară şi revizuirea canonului), 
de studierea specificităţii genurilor literare cultivate de femei (scrisori, jurnale intime, 
impresii de călătorie, autobiografii etc.) şi de restaurarea rolului istoric jucat de femei în 
cultură, politică şi societate, apărea tot mai imperioasă necesitatea de a defini identitatea 
subiectului feminin. Toate coordonatele epistemologice conduceau spre o dilemă 
insurmontabilă: cum poate fi definit subiectul feminin fără a risca neo-esenţialismul 
şi reproducerea logicii binare care a limitat gândirea patriarhală a Occidentului şi, mai 
ales, cum pot fi disociate femeile, ca apartenenţă la o colectivitate distinctă, de ceea ce 
s-a constituit istoric drept un „mit” al identităţii feminine? Se ajunge, în felul acesta, în 
mod progresiv, la o criză a studiilor feministe şi la o nouă formulă de cercetare oferită 
de pătrunderea studiilor genuriale în spaţiul feminismului italian.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Eco, Umberto, Pliculeţul Minervei, Bucureşti, Humanitas, 2004.
2. Blelloch, Paola, Quel mondo dei guanti e delle stoffe: profili di scrittrici italiane 

del’900, Verona, Essedue, 1987.
3. Bourdieu, Pierre, La domination masculine, Paris, Édition du Seuil, 2002.
4. Cattaneo, Carlo, Sul romanzo delle donne contemporanee in Italia. În: Scritti 

letterari, artistici, linguistici e vari, Firenze, Le Monnier, 1948.
5. Croce, Benedetto, Prefazione a Neera. Una giovinezza del XIX secolo, Milano, 

Cogliati, 1919.
6. Croce, Benedetto, Breviario di estetica, Bari, Laterza, 1969.
7. Critiche femministe e teorie letterarie, (a cura di) Raffaela Baccolini, Maria 

Giulia Fabi, Vita Fortunati, Rita Monticelli, Bologna, CLUEB, 1997.
8. Aleramo, Sibilla, Una donna, Milano, Bompiani, 1978.
9. Verga, Giovanni, Lettera del 21.2.1890. În: G. Raya, Una lettera di Verga sulle 

donne scrittrici, L’Osservatore politico letterario, 1979, XXV, 7.
10. Farnetti, Monica, Pagare il canone. În: Le Eccentriche. Scrittrici del 

Novecento, (a cura di) Anna Botta, Monica Farnetti, Giorgio Rimondi, Mantova, Tre 
Lune Edizioni, 2003.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:38:43 UTC)
BDD-A6946 © 2010 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

