
13

Philologia LIII
mai-august 2011

SERGIU  COGUT

Institutul de Filologie
(Chişinău)

CARNAVALESCUL  OPEREI  RABELAISIENE
ÎN  VIZIUNEA  LUI  M.  BAHTIN

Abstract

This article is centred upon the outstanding contribution of the Russian scholar Mikhail 
Bakhtin to the research concerning the masterpiece of the great French humanist Fr. Rabelais. 
In his analysis of this writer’s famous work Gargantua and Pantagruel, M. Bakhtin emphasizes 
the importance of the folklore tradition and especially of the chronotop defining it for the 
world outlook of the Fr. Rabelais who developed a carnivalesque philosophy. The main idea of 
this one concerns the dynamism of human life. It is worth mentioning that a specific feature of 
this folk culture is that it places much emphasis on the so-called „ambivalence”. By focusing 
on the communal body in which birth and death are intimately intertwined, Bakhtin’s carnival 
is able to evade the fears of life and to celebrate the „cheerful death” of an individual.

Teoreticianul Mihail Bahtin s-a afirmat ca unul dintre cei mai valoroşi cercetători, 
poeticieni ai romanului nu doar datorită teoriei sale ce vizează dialogismul romanesc, 
dar şi graţie ideilor sale despre carnaval, ideilor ce se referă la cultura, cu precădere la 
literatura, carnavalescă. De altfel, carnavalescul trebuie înţeles ca o filozofie în care, după 
cum remarcă M. Vasile, „valoarea centrală este dinamismul vieţii refractar sistemelor 
închise, metafizice” [1, p. 100]. Definitorie pentru această concepţie este „ambivalenţa”, 
care stimulează şi presupune „un dialog mai nuanţat, asociind unitatea şi opoziţia, 
identitatea şi transformarea, cuprinzând în jocul său de semnificaţii nu doar individul 
uman liber, ci umanitatea în genere, mai mult, universul întreg într-o liberă manifestare şi 
devenire” [Ibidem, p. 100].

Genul carnavalesc e abordat în Discursul în roman, dar „cultura populară 
a râsului”se bucură de un interes sporit şi de o cercetare intensă mai cu seamă în 
Formele timpului şi ale cronotopului în roman. În această lucrare, M. Bahtin 
realizează o investigare a anumitor cronotopi depistaţi în diferite forme romaneşti, 
de atenţia remarcabilului savant învrednicindu-se asemenea concepte ca „devenire”, 
„unitate”, „identitate”, „creştere”. Reflectând pe marginea cronotopului ilustrat în 
romanul lui Apuleius Măgarul de aur şi în capodopera lui Petronius Satiriconul, 
Bahtin accentuează ideea că drumul vieţii eroului din romanul lui Apuleius e conceput 
sub aspectul metamorfozei: după ce devine măgar, Lucius revine la ipostaza de om. 
Astfel, după cum susţine teoreticianul dialogismului, în cazul acestui autor antic avem 
„o reprezentare a întregului vieţii omeneşti”: dar nu avem încă o „devenire în sens 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:01 UTC)
BDD-A6874 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



14

LIII Philologia
2011 mai-august

strict”, ci numai o criză şi o renaştere. Сu toate acestea, „lanţul aventurii” devine mai 
activ, schimbă eroul şi destinul său. De remarcat că plinătatea timpului, de origine 
folclorică, aşa cum observă M. Bahtin, este pierdută de romanul grec.

Dintre toate capitolele acestui studiu, două sunt acelea care „cuprind, in nuce”, 
toată problematica monografiei François Rabelais şi cultura populară în Evul Mediu 
şi Renaştere. Ele sunt intitulate Cronotopul rabelaisian şi, respectiv, Bazele folclorice 
ale cronotopului rabelaisian. În acestea „cultura populară a râsului” este concepută 
ca derivată din concepţia folclorului arhaic, în care Bahtin descoperă un cronotop 
ideal, imaginat în „procesul muncilor agricole”. Timpul, în folclor, este „colectiv”, 
„timpul creşterii productive”; el se măsoară şi se diferenţiază numai în funcţie de 
evenimentele colective.

În cazul acestui cronotop, nici mişcarea, nici chiar metamorfoza nu suprimă unitatea 
fenomenelor, întrucât fiecare eveniment e pătruns de prezenţa şi necesitatea întregului. 
Chiar şi moartea e obligatoriu urmată de renaştere, deoarece e concepută ca o semănare. 
Aşadar, râsul însoţea fenomenul morţii, dat fiind că ea era privită numai ca o fază a unui 
ciclu perpetuu şi nu ca final al existenţei.

Dar în epoca sclavagistă se conturează culturile oficiale, privilegiate, pentru care 
erau specifice stilurile „înalte”, „serioase” ilustrate de epopee, tragedie. De cealaltă 
parte, râsul nu mai este agreat de această cultură şi devine expresia viziunii populare 
asupra lumii ce se manifestă prin saturnalii şi carnavaluri medievale. Aceste sărbători 
reprezentative pentru spiritul carnavalesc „aveau, la rândul lor, un «conţinut filosofic» 
esenţial şi profund. Spre deosebire de festivităţile oficiale, carnavalul «celebra eliberarea 
temporară a omului de sub puterea adevărului dominant…, suspendarea tuturor relaţiilor, 
privilegiilor, normelor şi interdicţiilor ierarhice. Carnavalul era adevărata sărbătoare  
a timpului, sărbătoarea devenirii, a schimbărilor şi înnoirilor, ostilă eternizării împlinirii 
şi sfârşitului. El privea către un viitor mereu deschis»” [Ibidem, p. 106].

După cum rezultă chiar şi din titlurile scrierilor lui M. Bahtin, exponenţială 
pentru viziunea carnavalescă şi pentru literatura care o ilustrează este creaţia marelui 
umanist François Rabelais. Astfel, în capitolul Cronotopul rabelaisian, savantul rus 
menţionează că sarcina pe care şi-a asumat-o marele creator este „aceea a purificării 
lumii spaţio-temporale de elementele, nocive pentru ea, ale concepţiei despre lumea 
de apoi, de interpretările şi ierarhizările acestei lumi pe verticală, de antiphyzie, 
molima de care se infectase. Această sarcină polemică se îmbină, la Rabelais, cu 
cea pozitivă: reconstruirea unei lumi spaţio-temporale adecvate, în calitate de 
cronotop nou pentru omul nou, armonios şi unitar, de noi forme ale relaţiilor umane”  
[2, p. 391]. Cu referire la cele două sarcini, savantul notează: „Această îmbinare  
a sarcinii polemice cu cea pozitivă – sarcina purificării şi cea a restaurării lumii reale 
şi a omului real – determină trăsăturile metodei artistice a lui Rabelais, specificul 
realismului său fantastic” [Ibidem, p. 391].

Abordând problema limbajului caracteristic pentru cultura şi literatura carnavaleşti, 
M. Bahtin se referă la „«formulele» înjurăturilor obscene, care nu-şi pierduseră definitiv 
semnificaţia rituală antică; aceste înjurături obscene sunt larg răspândite în limbajul 
cotidian, constituind specificul ideologic şi stilistic al acestui limbaj «cu precădere în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:01 UTC)
BDD-A6874 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



15

Philologia LIII
mai-august 2011

păturile sociale de jos». Formulele magice profanatoare «care includ şi obscenităţi» şi 
înjurăturile obscene curente sunt înrudite, constituind două ramuri ale aceluiaşi arbore, 
care îşi are rădăcinile în folclorul dinaintea apariţiei claselor, ramuri care, bineînţeles, au 
modificat natura primară nobilă a acestui arbore” [Ibidem, p. 410].

În viziunea savantului, metodei artistice a lui Rabelais îi este specifică construirea 
seriilor (cele ale corpului uman sub aspect anatomic şi fiziologic, seriile vestimentaţiei 
umane, seriile bucatelor, seriile băuturii şi beţiei, etc.). Meditând pe marginea lor,  
M. Bahtin concluzionează că ele distrug „ierarhia stabilită a valorilor prin crearea unor 
noi vecinătăţi între cuvinte, lucruri şi fenomene” [Ibidem, p. 419], ceea ce îi permite 
scriitorului să restructureze imaginea lumii, să o materializeze şi să o corporalizeze. 
În acest sens: „se restructurează radical şi imaginea tradiţională a omului în literatură, 
restructurare săvârşită pe baza sferelor neoficiale şi extraliterare ale vieţii lui. Omul este 
exteriorizat şi pus în lumină exclusiv prin cuvânt, în toate manifestările existenţei sale. 
Dar în această acţiune omul nu este dezeroizat, coborât, nu devine nicidecum un om cu 
«existenţa inferioară»” [Ibidem, p. 419].

S-a menţionat anterior că există chiar o filozofie specifică carnavalului, în care ca 
şi în oricare alta, de o atenţie deosebită se bucură fenomenul morţii. Aşadar, în viziunea 
carnavalescă, moartea se prezintă, în accepţia lui Bahtin, astfel: „distrugând imaginea 
ierarhică a lumii şi construind în locul ei una nouă, Rabelais trebuia totodată să reconsidere 
moartea, să o pună la locul ei în lumea reală şi, mai întâi, s-o prezinte ca făcând parte din 
ciclul temporal global al vieţii, care păşeşte mai departe şi nu se împiedică de moarte, 
nu se cufundă în genunea vieţii de apoi, ci rămâne toată aici, în acest timp şi spaţiu, sub 
acest soare, ca să arate, în fine, că în această lume moartea nu constituie pentru nimeni 
şi pentru nimic un sfârşit esenţial” [Ibidem, p. 421]. De aici şi ideea că „în majoritatea 
cazurilor, Rabelais prezintă moartea orientând-o spre râs, el înfăţişează morţi vesele” 
[Ibidem, p. 423]. În legătură cu acest râs, specific artei lui Rabelais, ilustrul cercetător 
afirmă că este „legat nemijlocit de genurile medievale impuse de figurile măscăriciului, 
picaroului şi prostului, avându-şi rădăcinile înfipte în adâncurile folclorului primitiv. 
Dar râsul rabelaisian nu numai că distruge legăturile tradiţionale şi nimiceşte straturile 
ideale, el relevă şi vecinătatea directă, frustă a tot ceea ce oamenii despart prin ipocrizia 
minciunii” [Ibidem, p. 392].

Unul dintre cei mai cunoscuţi prozatori contemporani Milan Kundera, profesor la 
Rennes şi la Paris unde a predat cursuri de teoria şi istoria romanului european, a publicat 
eseul Arta romanului, în care meditează asupra proverbului evreiesc, „Omul gândeşte, 
Dumnezeu râde”, ca apoi să remarce: „îmi place să-mi imaginez că François Rabelais  
a auzit într-o zi râsul lui Dumnezeu şi că astfel s-a născut ideea primului mare roman 
european. Îmi place să cred că arta romanului a venit pe lume ca ecoul râsului lui Dumnezeu” 
[3, p. 195]. În continuare, încercând să nuanţeze învăţătura şi semnificaţia acestui proverb, 
scriitorul afirmă că „omul gândeşte şi adevărul îi scapă. Fiindcă cu cât gândesc mai mult, 
cu atât gândirea unuia se îndepărtează de gândirea altuia. Şi, în fine, pentru că omul nu 
este niciodată ceea ce gândeşte el a fi. Aceasta este situaţia fundamentală a omului ieşit 
din Evul Mediu, care ni se dezvăluie în zorii epocii moderne” [Ibidem, p. 195].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:01 UTC)
BDD-A6874 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



16

LIII Philologia
2011 mai-august

Cu referire la contribuţia remarcabilă a lui Rabelais la dezvoltarea limbii 
franceze şi anume la capacitatea lui de a inventa neologisme, M. Kundera ne aminteşte 
despre unul dintre acestea, susţinând că „a fost uitat şi lucrul acesta poate fi regretabil.  
E vorba de cuvântul agelast; cuvântul provine din greacă şi înseamnă: cel care nu râde, 
care n-are simţul umorului. Rabelais îi detesta pe agelaşti. Îi era frică de ei” [Ibidem,  
p. 195]. Exprimându-şi propria opinie, prozatorul contemporan accentuează că „nu există 
pace posibilă între romancier şi agelast” [Ibidem, p.196], iar ceva mai departe el susţine, 
pe urmele lui M. Bahtin, că „romanul s-a născut nu din spiritul teoretic, ci din spiritul 
umorului” [Ibidem, p. 197].

La rândul său, Dan Grigorescu, apelând la concepţia dată, afirmă că acel proces 
„căruia Bahtin i-a dat numele de «carnavalizare» sprijină identificarea a cel puţin unui tip 
de cultură populară, preluat şi pus în acţiune în textele multor scriitori moderni importanţi 
pentru care, adesea, el reprezintă cel mai larg context ce poate stabili o relaţie cu scrierile 
lor. În sistemul lui Bahtin, carnavalul e o instituţie socială, dar «carnavalizarea» nu se 
limitează la el. În sensul lui cel mai larg, termenul propus de comentatorul lumii lui 
Rabelais desemnează un proces de interacţiune prin care aparente realităţi opuse – corp 
şi spirit, muncă şi joc, pozitiv şi negativ, superior şi inferior, sobrietate şi râs – sunt legate 
între ele într-un schimb ambivalent, reciproc contestatar, care e, deopotrivă literal şi figurat, 
«re-creator»”. [4, p. 73] Ceva mai departe, cercetătorul român menţionează că Bahtin 
„consemnează, în mai multe rânduri, mari variaţii ale rolului carnavalului în societate şi 
a «carnavalizării» în literatură şi insistă asupra carnavalescului ca dimensiune vitală în 
existenţa umană” [Ibidem, p. 73]. Aşadar, în viziunea lui M. Bahtin, carnavalescul este  
o trăsătură definitorie a literaturii care ilustrează cultura populară a râsului, iar romanul 
este anume genul la originea căruia se află această cultură.

Şi o altă importantă precizare. Deja în studiul Discursul în roman, Bahtin,  
cu referire la simbolul carnavalului, care este bufonul, în raportul acestuia cu picaroul 
şi cu prostul, observă că „păcăleala veselă a picaroului este o minciună justificată 
pentru mincinoşi, prostia este o neînţelegere justificată a minciunii: acestea sunt 
cele două răspunsuri ale prozei date patetismului înalt şi oricărei seriozităţi şi 
convenţionalităţi. Dar între picarou şi prost apare, ca o originală îmbinare a lor, 
figura bufonului. Acesta este un picarou care şi-a pus masca prostului pentru  
a motiva, prin incomprehensiune, denaturările demascatoare şi încurcarea limbajelor 
şi a numelor elevate. Bufonul este una dintre figurile cele mai vechi ale literaturii, iar 
limbajul lui, determinat de poziţia socială specifică (de privilegiile măscăriciului), 
una dintre formele cele mai vechi ale discursului uman în artă” [5, p. 272].

În concluzie, după o perioadă de reticenţe şi animozităţi, astăzi este recunoscută 
aproape unanim contribuţia substanţială a savantului rus la studierea creaţiei 
rabelaisiene, monografia sa despre marele umanist fiind tradusă în zeci de limbi, 
bucurându-se de un succes uriaş, întrucât literaţii din toată lumea s-au convins că 
această muncă titanică întreprinsă de ilustrul teoretician în elaborarea megastudiului 
despre autorul lui Gargantua şi Pantagruel asigură o înţelegere profundă a acestei 
capodopere, dar şi a contextului social şi ideologic în care François Rabelais şi-a 
manifestat neînfricatul geniu artistic. Dimensiunea carnavalescă pune în valoare 
natura polifonică a romanului modern.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:01 UTC)
BDD-A6874 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



17

Philologia LIII
mai-august 2011

REFERINŢE  BIBILOGRAFICE

1. Vasile, Marian, M. Bahtin: discursul dialogic. Istoria unei mari idei, Editura Atos, 
Bucureşti, 2001.

2. Bahtin, Mihail, Formele timpului şi ale cronotopului în roman// Probleme de 
literatură şi estetică (traducere de Nicolae Iliescu, prefaţă de Marian Vasile), Editura Univers, 
Bucureşti, 1982.

3. Kundera, Milan, Arta romanului (traducere din franceză de Simona Cioculescu), 
Editura Humanitas, Bucureşti, 2008.

4. Grigorescu, Dan, Istoria culturii şi neliniştile ei, Editura Eminescu, Bucureşti, 
1992.

5. Bahtin, Mihail, Discursul în roman // Probleme de literatură şi estetică (traducere de 
Nicolae Iliescu, prefaţă de Marian Vasile), Editura Univers, Bucureşti, 1982.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:01 UTC)
BDD-A6874 © 2011 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

