
26

LIII Philologia
2011 ianuarie-aprilie

SERGIU COGUT
Institutul de Filologie

(Chişinău)

POLIFONIA  ROMANULUI  ÎN  EXEGEZA 
BAHTINIANĂ

Abstract

This article concerns the polyphonical novel as it was understood and 
explained by Mikhail Bakhtin in his work, Problems of Dostoyevsky’s Poetics. He 
stated that each character in Dostoevsky’s work represents a voice that speaks for an 
individual self, distinct from others. This idea of polyphony is related to the concepts 
of unfinalizability and self-and-others, since it is the unfinalizability of individuals that 
creates true polyphony. His concept of novelistic polyphony is based on the musical 
polyphony. Bakhtin also emphasized that, unlike other novelists, Dostoevsky does not 
appear to aim for a ‘single vision’, going beyond simply describing situations from 
various angles. This outstanding writer engendered fully dramatic novels of ideas, one 
of the most famous being The Brothers Karamazov. At the same time, the author of the 
article mentions some of the approaches to the novelistic polyphony that can be found 
in the works of such contemporary literary theorists as the scholars Terry Eagleton, 
Nicolae Manolescu as well as in The Art of the Novel published by a remarkable 
writer, Milan Kundera.

Conceptul de polifonie a fost aplicat studiului romanului de către Mihail Bahtin 
în monografia despre poetica lui Dostoievski, întrucât el accentua faptul că anume acesta 
este marele merit al genialului prozator: de a fi creat noul tip de roman pe care savantul rus 
a hotărât să îl numească polifonic, împrumutând termenul dat din muzicologie.

În altă parte am abordat problema carnavalescului care este, de asemenea, 
definitorie pentru perspectiva bahtiniană de a cerceta romanul, reliefând îndeosebi rolul 
dialogului socratic şi al satirei menippee ca surse datorită cărora a apărut romanul în 
Antichitate. Pe parcursul evoluţiei acestuia, Bahtin a evidenţiat rolul unor asemenea 
maeştri ca Rabelais şi Dostoievski în ilustrarea, prin intermediul capodoperelor pe care 
le-au creat, influenţei covârşitoare pe care a exercitat-o tradiţia carnavalescă asupra 
dezvoltării romanului. Dar, în cazul lui Dostoievski, carnavalescul este strâns legat 
de polifonia romanelor acestuia, de aceea şi remarcă cercetătorul V. Tonoiu că anume 
carnavalizarea „dusă de Dostoievski până la adevărata polifonie face posibil contactul 
familiar între oameni care în viaţa normală nu s-ar putea întâlni ca parteneri egali”  
[1, p. 120].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



27

Philologia LIII
ianuarie-aprilie 2011

În ceea ce priveşte esenţa polifoniei ca trăsătură definitorie a creaţiei  dostoievski-
ene, Mihail Bahtin chiar la începutul monografiei sale consacrate poeticii acestuia remarcă 
următoarele: „În operele lui evoluează o multitudine de caractere şi destine, trăind în acelaşi 
univers obiectiv şi trecute prin filtrul aceleiaşi conştiinţe scriitoriceşti; nu, întru închegarea 
unitară a unui eveniment, se îmbină aici, fără a se contopi, o pluralitate de conştiinţe egale 
în drepturi, cu universurile lor. Prin însăşi concepţia artistică a scriitorului, principalii 
eroi dostoievskieni sunt nu numai obiecte ale cuvântului său, dar şi subiecte purtătoare 
ale propriului lor cuvânt cu semnificaţie directă. (…) Conştiinţa eroului este dată ca una 
străină, aparţinând altcuiva, fără însă a se obiectualiza, fără a se închide, fără a deveni 
un simplu obiect al conştiinţei autorului. În acest sens, imaginea eroului dostoievskian 
se deosebeşte de obişnuita imagine obiectivată a eroului din romanul tradiţional” [2, p. 
9]. Această tratare a eroului său de către marele prozator îi permite lui Bahtin să susţină 
că anume Dostoievski este creatorul romanului polifonic, un tip de roman inedit. Astfel, 
„opera sa nu se încadrează în niciuna din formele existente şi nu se supune niciuneia din 
schemele stabilite de istoria literaturii, pe care ne-am deprins să le aplicăm fenomenelor 
caracteristice pentru romanul european. În scrierile sale apare un erou cu glasul construit 
întocmai ca şi glasul autorului însuşi din romanul de tip obişnuit. Afirmaţiile eroului cu 
privire la persoana lui şi la universul înconjurător cântăresc tot atât de greu, pe cât cântăresc 
îndeobşte afirmaţiile autorului. Cuvântul său nu se subordonează imaginii obiectivate a 
eroului spre a deveni unul din elementele ce-l caracterizează şi nici nu serveşte drept 
megafon pentru glasul autorului. El se bucură de o autonomie cu totul neobişnuită în 
structura operei, părând că răsună alături de cuvântul autorului şi se împleteşte într-un fel 
nemaiîntâlnit cu aceasta şi cu vocile celorlalţi eroi, de egală intensitate cu el” [Ibidem, p. 
9-10].

După cum s-a menţionat anterior, termenul „polifonie” a fost preluat din teoria 
muzicii. Iată de ce abordând problema romanului polifonic într-o Discuţie despre arta 
compoziţiei, cunoscutul prozator contemporan Milan Kundera, bun cunoscător al artei 
muzicale, e de părerea că „nu este atât de inutilă comparaţia romanului cu muzica. Într-
adevăr, unul din principiile fundamentale ale marilor polifonişti era egalitatea vocilor: 
niciuna din voci nu trebuie să domine, niciuna nu trebuie să servească drept simplu 
acompaniament” [3, p. 96]. Pentru el, o marcă a polifoniei, atât în muzică, cât şi în literatură, 
este simultaneitatea. Iată de ce lipsa ei caracterizează opusul polifoniei romaneşti care 
este compoziţia uniliniară. În această ordine de idei, el remarcă efortul romanului de a 
deschide breşe în naraţiunea continuă a unei istorii. Ca exemplu clasic de uniliniaritate 
în roman el aduce capodopera lui Cervantes despre Don Quijote, remarcând că deşi „în 
timp ce călătoreşte Don Quijote întâlneşte alte personaje care-şi povestesc propria lor 
istorie. În primul volum sunt patru”, altfel zis „breşe care permit ieşirea din trama liniară 
a romanului” [Ibidem, p. 94-95], totuşi nu este vorba de polifonie, întrucât romanul nu 
satisface condiţia simultaneităţii. Preluând termenul datorat lui Şklovski, marele scriitor 
afirmă că în acest caz „e vorba de nuvele «încastrate» în structura romanului” [Ibidem, 
p. 95]. Iar ca exemplu de roman polifonic conturat în secolul al XIX-lea, M. Kundera 
menţionează romanul aceluiaşi Dostoievski Demonii, în care depistăm că „trei linii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



28

LIII Philologia
2011 ianuarie-aprilie

evoluează simultan şi, la nevoie, ar fi putut forma trei romane independente: 1. romanul 
ironic al iubirii dintre bătrâna Stavroghin şi Stepan Verhovenski; 2. romanul romantic al 
lui Stavroghin şi al relaţiilor lui amoroase; 3. romanul politic al unui grup revoluţionar. 
Dat fiind faptul că toate personajele se cunosc între ele, o tehnică fină de afabulare a putut 
lega cu uşurinţă aceste trei linii într-un singur ansamblu indivizibil” [Ibidem, p. 95].

În scrierile prozatorului rus apare un erou cu glasul construit întocmai 
ca şi glasul autorului însuşi din romanul de tip obişnuit. Afirmaţiile eroului cu 
privire la persoana lui şi la universul înconjurător cântăresc tot atât de greu, pe cât 
cântăresc îndeobşte afirmaţiile autorului. Cuvântul său nu se subordonează imaginii 
obiectivate a eroului spre a deveni unul din elementele ce-l caracterizează şi nici nu 
serveşte drept megafon pentru glasul autorului. El se bucură de o autonomie cu totul 
neobişnuită în structura operei, părând că răsună alături de cuvântul autorului şi se 
împleteşte într-un fel nemaiîntâlnit cu acesta şi cu vocile celorlalţi eroi, de egală 
intensitate cu el” [2, p. 8-10].

Ele sunt în corelaţie strânsă cu unele fragmente din capitolul intitulat Ideea la 
Dostoievski, în care Bahtin vorbeşte de eroii celebri ai marelui scriitor ca fiind oameni ai 
ideii, de aceea el susţine că „eroilor principali ai lui Dostoievski le este dat «să cugete la 
cele mai presus de fire şi să râvnească la ele», fiecare dintre ei «are probleme mari, cărora 
nu le-a găsit încă dezlegarea», pe toţi îi interesează în primul rând «să găsească soluţia». 
În această soluţionare a ideii rezidă toată viaţa lor adevărată şi propria lor nonfinitate. 
Dacă ni-i închipuim în gând fără ideea care îi stăpâneşte, le distrugem cu desăvârşire 
chipul. Cu alte cuvinte, imaginea eroului este indestructibil legată de imaginea ideii şi nu 
poate fi separată de ea. Noi vedem eroul în idee şi prin ea, iar ideea o vedem în erou şi prin 
el” [2, p. 120]. În acest context, el afirmă că procesul creării imaginii ideii la Dostoievski 
se explică prin „profunzimea cu care a înţeles natura dialogală a gândirii umane, natura 
dialogală a ideii. Dostoievski a ştiut să descopere, să vadă şi să înfăţişeze adevărata sferă 
în care se desfăşoară viaţa ei”.

În acest context, merită menţionate şi următoarele afirmaţii ale lui Bahtin: 
„Descoperirea artistică a naturii dialogice a ideii, a conştiinţei şi a oricărei vieţi umane 
luminate de conştiinţă (deci, ţinând şi ea, cât de cât, de idee) a făcut din el un mare artist al 
ideii” [Ibidem, p. 122]. Referindu-se nemijlocit la viaţa şi natura ideii, savantul rus afirmă 
că ea „nu poate exista în conştiinţa individuală izolată; rămânând ostracizată acolo, ea 
degenerează şi moare. Ideea prinde viaţă, adică se formează şi se dezvoltă, îşi găseşte şi îşi 
înnoieşte expresia verbală, generează idei noi numai din momentul în care leagă raporturi 
dialogale temeinice cu alte idei, aparţinând altor indivizi. Gândul omului devine gând 
autentic, devine idee numai când vine în contact viu cu gândul altcuiva, întrupat în vocea 
altcuiva, adică în conştiinţa altcuiva exprimată prin cuvânt” [Ibidem, p. 121].

Aceasta îi permite să conchidă că Dostoievski „făurea de fapt imaginile vii ale 
ideilor pe care le descoperea, le surprindea sau le intuia uneori în realitatea concretă” 
[Ibidem, p. 124]. Iar această originală viziune asupra ideii se datora facultăţii geniale a 
lui Dostoievski „de a auzi dialogul epocii sale ori, mai exact, de a auzi epoca sa ca pe un 
dialog major, de a desluşi în ea nu numai diferite glasuri, ci mai cu seamă raporturile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



29

Philologia LIII
ianuarie-aprilie 2011

dialogale dintre ele, interacţiunea lor dialogală. Auzea şi glasurile puternice, consacrate, 
predominante ale epocii, adică ideile ei predominante, diriguitoare (oficiale şi neoficiale), 
dar şi glasurile încă firave, idei care încă nu s-au conturat pe deplin, idei ce mocnesc 
în spuză şi pe care nu le-a auzit nimeni în afară de el, precum şi idei ce de-abia prind 
a încolţi, embrionii unor viitoare concepţii despre lume şi viaţă” [Ibidem, p. 124]. În 
continuare, Bahtin remarcă faptul că pe lângă capacitatea excepţională a lui Dostoievski 
de a surprinde vocile-idei ale viitorului, „încercând să le ghicească, ca să mă exprim 
astfel, după locul ce le era rezervat în dialogul prezentului, la fel cum poţi ghici o replică 
viitoare, încă nerostită, a unui dialog în plină desfăşurare” [Ibidem, p. 125], lui îi reuşea 
să desluşească în dialogul prezentului şi rezonanţele vocilor-idei atât din trecutul imediat, 
cât şi dintr-un trecut depărtat.

Pentru a înţelege adecvat polifonia, trebuie elucidat conceptul bahtinian de 
„voce”. Această conexiune dintre idee şi voce este exprimată la Bahtin chiar şi grafic. În 
această privinţă, conform opiniei noastre, se dovedeşte a fi ilustrativ următorul fragment, 
în care teoreticianul afirmă că Dostoievski continua „în linie punctată aceste idei fără 
legătură până la punctul intersecţiei lor dialogale. În felul acesta presimţea viitoarele 
întâlniri dialogale între idei în prezent complet disparate. Prevedea noile combinaţii de 
idei, apariţia noilor voci-idei şi modificările survenite în distribuirea tuturor vocilor-idei 
în cadrul dialogului universal. De aceea acest dialog rusesc şi universal care răsună în 
operele lui Dostoievski, cu voci-idei care trăiesc de pe acum şi altele abia pe cale de a 
se naşte, nefinite şi grele de noi posibilităţi, atrage şi astăzi în jocul său superior şi tragic 
mintea şi glasul cititorilor săi” [2, p. 126].

În acest context, merită remarcată precizarea că în viziunea lui Bahtin, „idee” nu 
exprimă ceea ce se înţelege în mod curent prin acest termen. Aşadar, pentru a clarifica 
specificul pe care-l cunoaşte „ideea” în tratarea lui Bahtin, am ales frazele în care el 
susţine că ilustrul prozator „nu gândea în idei, ci în puncte de vedere, în conştiinţe, în voci. 
Încerca să recepteze şi să formuleze fiecare idee în aşa fel, încât aceasta să devină expresia 
şi rezonanţa omului în totalitatea sa, dând astfel glas, într-o formă nederulată, concepţiei 
acestuia despre lume, de la alfa la omega. Numai ideea de acest gen, concentrând o întreagă 
poziţie spirituală, intra ca element component în concepţia artistică dostoievskiană; ea 
prezenta pentru marele scriitor o unitate indivizibilă” [Ibidem, p. 129].

Referitor la polifonia lui M. Bahtin, cunoscutul cercetător T. Eagleton menţionează 
în una din cele mai reuşite lucrări ce s-a bucurat de un succes răsunător următoarele: 
„Cuvintele sunt «polifonice», nu încremenite într-o singură semnificaţie: ele sunt 
întotdeauna cuvintele unui anumit subiect uman destinate altuia, iar acest context concret 
le va forma şi le va schimba semnificaţia. Mai mult, cum toate semnele sunt concrete – la 
fel de concrete precum corpul sau maşina – şi cum nu poate exista o conştiinţă umană în 
absenţa lor, teoria lui Bahtin asupra limbajului a pus bazele unei teorii materialiste chiar 
a conştiinţei. Conştiinţa umană era legătura activă, concretă şi semiotică a subiectului cu 
ceilalţi, nu un tărâm ferecat lăuntric, lipsit de aceste relaţii; conştiinţa, la fel ca limbajul, 
era simultan atât «în interiorul», cât şi «în afara» subiectului. Limbajul nu era văzut ca 
«expresie», «reflectare» sau sistem abstract, ci un mijloc material de producţie, prin care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



30

LIII Philologia
2011 ianuarie-aprilie

corpul material al semnului era transformat, printr-un proces de conflict social şi prin 
dialog, în semnificaţie” [4, p. 140-141].

Cercetând poetica lui Dostoievski, în capitolul Eroul şi poziţia autorului faţă 
de erou, M. Bahtin operează o distincţie de o însemnătate incontestabilă între romanul 
polifonic dostoievskian sau dialogic, pe de o parte, şi romanul monologic, pe de alta. 
Dar intenţionând să clarifice esenţa fiecăreia dintre aceste două categorii de roman, 
exegetul rus se referă la cartea altui specialist în domeniu, aceasta fiind intitulată Despre 
limbajul literaturii beletristice, al cărei autor este V. V. Vinogradov, pentru a reproduce 
nişte cugetări ce aparţin lui N. G. Cernîşevski şi care au fost formulate în prefaţa la 
romanul său rămas neterminat, unul dintre titlurile căruia este Perla creaţiei. Savantul 
rus se  referă anume la acest autor şi la cugetările lui, deoarece, după  cum  remarcă,  
„V. Vinogradov, vorbeşte de concepţia extrem de interesantă, aproape polifonică, a unui 
roman neterminat de N. G. Cernîşevski” [2, p. 92]. Dar scriitorul respectiv atunci când 
distinge şi el două categorii de roman, dintre care una încă nu era cunoscută literaturii 
ruse, utilizează o altă pereche de termeni. Aşadar, Cernîşevski menţiona că şi-a propus 
să scrie „un roman riguros obiectiv, care să nu poarte nici cea mai vagă urmă a opiniilor 
mele, ba chiar mai mult, nici măcar a simpatiilor mele personale. În literatura rusă 
nu există niciun roman de acest gen. Oneghin, Un erou al timpului nostru sunt piese 
nemijlocit subiective” [Ibidem, p. 93]. Shakespeare e considerat acel model ilustru care 
a cultivat o manieră de a scrie ce l-a inspirat pe Cernîşevski, întrucât genialul creator 
englez „zugrăveşte oamenii şi viaţa fără a trăda propria sa părere despre problemele ce le 
rezolvă personajele sale,  fiecare după placul său. Othello spune «da», Iago spune «nu», 
Shakespeare tace, fiindcă nu se simte îndemnat să exprime aprobarea sau dezaprobarea 
sa pentru «da» sau «nu»” [Ibidem, p. 93]. Referindu-se la propria sa creaţie, autorul în 
cauză remarca următoarele: „Căutaţi cu cine simpatizez şi cu cine nu… Nu veţi găsi… 
În Perla creaţiei, fiecare situaţie poetică este examinată sub toate faţetele ei – căutaţi cu 
ce punct de vedere ţin sau nu ţin. Căutaţi a vedea cum o părere se transformă în alta, 
complet diferită de ea” [Ibidem, p. 93].

Apreciind contribuţia şi intenţia inovatoare ale acestui contemporan al 
lui Dostoievski, dar în acelaşi timp susţinând că romanul polifonic veritabil este 
creaţia marelui prozator, M. Bahtin afirmă, cu referire la atât cât a reuşit să realizeze 
Cernîşevski, că „nu putem califica această concepţie drept una polifonică în sensul 
deplin al cuvântului. Noua poziţie a scriitorului îşi află aici o definiţie prin excelenţă 
negativă, având drept caracteristică absenţa obişnuitei subiectivităţi a acestuia. Lipsesc 
indicaţiile cu privire la dinamica dialogică a scriitorului, fără de care noua sa poziţie 
este irealizabilă” [Ibidem, p. 96].

În acest context, merită menţionat studiul lui N. Manolescu Povestirea şi romanul 
în care el abordează problema romanului polifonic. Definind-o ca o pluralitate de voci 
(„Nu mai avem de-a face în roman cu o unică voce, ci cu mai multe”), el susţine: „Această 
polifonie deosebeşte fundamental romanul de povestire. Aici toţi vorbesc şi unul singur 
citeşte. Aceasta înseamnă şi o pluralitate de perspective. Naratorul povestirii nu era doar 
unic, ci şi incontestabil ca autoritate. În roman, creditul naratorului, fie el acela impersonal 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



31

Philologia LIII
ianuarie-aprilie 2011

de la Tolstoi, e garantat de personaje. Naratorul e chiar mai puţin decât purtătorul lor de 
cuvânt. Face prezentările şi atât. Restul e treaba personajelor” [5, p. 287]. De asemenea, 
criticul precizează că „Flaubert a numit această abţinere a naratorului «obiectivitate», 
iar Henry James, mai propriu, «dramatizare». Romanul a devenit un gen polifonic şi 
pluralist” [Ibidem, p. 287]. Trebuie să menţionăm în primul rând faptul că N. Manolescu 
confundă în cazul de faţă naratorul cu autorul, deşi în teoria literară contemporană a fost 
evidenţiat faptul că e necesar să distingem între aceste două entităţi. Mai ales că sunt 
multe exemple de romane, dintre care asemenea creaţii polifonice ca Doctor Faustus 
de Th. Mann sau Recviem pentru nebuni şi bestii de A. Buzura, ce vin să susţină şi să 
ilustreze această teză: naratorul Serenus Zeitblom din primul roman menţionat nu este 
nicidecum autorul Thomas Mann sau cel care narează la persoana 1, ziaristul Matei 
Popa nu este însuşi autorul Aug. Buzura în cazul acestui Recviem pentru nebuni şi bestii. 
Dar totodată, identificând autorul cu naratorul, criticul român ne sugerează că după ce 
ne prezintă personajele sale, acesta se retrage. Însă nu este cazul să interpretăm poziţia 
autorului într-un roman polifonic din această perspectivă a „obiectivităţii” lui Flaubert 
sau a „dramatizării” lui Henry James. Poziţia romancierului este totuşi una căreia nu-i 
lipseşte activismul, întrucât autorul şi-l manifestă, în cazul polifoniei dostoievskiene, 
prin arta compoziţiei. Astfel, prozatorul rus şi-a afirmat originalitatea prin capacitatea 
lui de a confrunta în romanele sale diferite voci care în realitatea obiectivă evitau să 
comunice, dar şi acest concept de „voce” semnifică pentru Mihail Bahtin expresia totală 
a individualităţii, a personalităţii fiecărui erou dostoievskian. În această ordine de idei, 
M. Bahtin vorbeşte despre personajele-ideologi din creaţia lui Dostoievski. Mai mult, 
e necesar să accentuăm faptul că însuşi teoreticianul rus în proiectul său de revizuire a 
cărţii despre Dostoievski se referă la o asemenea pistă de interpretare greşită a tezelor sale 
despre polifonie şi poziţia autorului în romanul polifonic, susţinând că punctul de vedere 
expus în monografia despre poetica lui Dostoievski nu afirmă vreo pasivitate a autorului 
care „doar montează puncte de vedere străine, adevăruri străine, renunţând totalmente la 
adevărul său” [6, p. 310]. Mihail Bahtin accentuează că în cazul marelui scriitor rus este 
necesar să vorbim de o activitate a autorului, dar una ce are un caracter specific, dialogic. 
Astfel, trebuie să distingem între o activitate în raport cu un lucru mort, cu un material mut 
şi alta ce se raportează la o conştiinţă străină vie şi cu drepturi depline. Aceasta e deja o 
activitate întrebătoare, provocatoare, responsivă, care poate fi de acord, dar poate fi şi una 
care să riposteze, să contrazică.

Atunci când a fost publicată pentru prima dată monografia despre creaţia lui 
Dostoievski, A.V. Lunacearski a scris un articol despre acest studiu în care dezaproba 
ideea lui M. Bahtin despre romanul polifonic ca gen esenţialmente nou, creat de marele 
prozator rus, susţinând că atât în cazul pieselor lui Shakespeare, cât şi în cel al romanelor 
lui Balzac de asemenea se poate vorbi de trăsături prin care acestea îşi manifestă caracterul 
polifonic. Dar în ediţia a doua a lucrării sale, M. Bahtin, referindu-se la aceste idei din 
articolul lui Lunacearski, susţine că opera dramatică a marelui scriitor englez totuşi nu 
poate fi categorisită ca polifonică. În sprijinul obiecţiei sale, savantul rus aduce câteva 
argumente. Unul dintre ele este că „drama prin însăşi natura ei n-are nicio contingenţă cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



32

LIII Philologia
2011 ianuarie-aprilie

adevărata polifonie; drama poate avea multe planuri, dar nu poate avea şi multe lumi, ea 
nu admite mai multe sisteme de referinţă, ci numai unul singur” [2, p. 50]. Celelalte două, 
la rândul lor, se referă atât la eroii lui Shakespeare, susţinând că ei nu sunt ideologi în toată 
accepţia cuvântului, cât şi la ideea că polifonia presupune o multitudine de voci plenare în 
limitele unei singure opere, iar în fiecare dintre dramele scriitorului renascentist se poate 
vorbi de voce plenară numai în cazul unui singur erou.

Merită accentuată ideea lui Bahtin că într-un roman polifonic, eroii se bucură de 
independenţă faţă de autor, dar ea este una relativă. În cazul romanelor dostoievskiene, 
teoreticianul rus vorbeşte de o asemenea independenţă a eroilor în contextul relevării 
specificului concepţiei artistice a celebrului scriitor. Astfel, cercetătorul menţionează că 
aceasta „cere dialogizarea tuturor elementelor construcţiei literare. De unde şi nervozitatea 
aparentă, totala epuizare sufletească şi neliniştea, caracteristice pentru atmosfera romanelor 
lui Dostoievski, ce ascunde unui ochi superficial fineţea artistului care calculează şi 
cântăreşte cu minuţie măsura necesităţii fiecărui ton, fiecărui accent, fiecărei întorsături 
neaşteptate în cursul unui eveniment, a fiecărui scandal sau a fiecărei excentrităţi. Numai 
în lumina acestui obiectiv artistic putem înţelege adevăratele funcţii ale unor elemente de 
compoziţie cum sunt, bunăoară, naratorul şi tonul său, dialogul exprimat compoziţional, 
particularităţile naraţiunii autorului” [Ibidem, p. 91].

În cartea sa consacrată discursului dialogic al lui M. Bahtin, exegetul M. Vasile 
susţine că în tratatul Discursul (Cuvântul) în roman, savantul rus reabilitează creaţia lui 
Tolstoi din punctul de vedere al polifoniei, renunţând la ideea că Dostoievski e adevăratul 
creator al romanului polifonic. De aceea i se pare cu atât mai stranie poziţia lui M. Bahtin, 
exprimată în a doua ediţie a monografiei despre poetica lui Dostoievski, în care teoreticianul 
de asemenea susţine teza referitoare la marele merit al scriitorului rus de a fi creat romanul 
polifonic. Atunci când formulează această obiecţie la adresa lui M. Bahtin, cum că el s-ar 
contrazice în privinţa polifoniei ca reuşită literară datorată lui Dostoievski, cercetătorul 
român consideră că îşi justifică remarca aducând următorul citat din studiul respectiv: 
„Astfel discursul la Tolstoi se deosebeşte printr-o dialogizare interioară netă, atât în 
obiect, cât şi în orizontul cititorului, ale cărui particularităţi semantice şi expresive Tolstoi 
le simte acut. Aceste două linii ale dialogizării (în majoritatea cazurilor nuanţate polemic) 
sunt foarte strâns împletite în stilul lui: discursul la Tolstoi, chiar în expresiile sale cele 
mai „lirice”, şi în descrierile cele mai epice consună şi distonează (mai mult distonează) 
cu deferite aspecte ale conştiinţei socioverbale plurilingve, care înconjoară obiectul, şi în 
acelaşi timp se insinuează polemic în orizontul obiectual şi axiologic al cititorului, ţinând 
să lovească şi să distrugă fondul aperceptiv al înţelegerii lui active” [7, p. 138]. Dar, de 
fapt, aceste idei ale lui Bahtin nu se referă la polifonie, ci la imaginea artistică specifică 
prozei romaneşti, întrucât în acelaşi tratat citim, cu referire de asemenea la Tolstoi, dar 
şi la alţi prozatori, următoarele: „În drumul spre sensul său şi spre expresia sa, discursul 
trece prin mediul discursurilor şi accentelor străine, consună ori e în dezacord cu anumite 
elemente ale lui, izbutind, în acest proces dialogizat, să-şi modeleze chipul şi tonul stilistic. 
Aceasta este imaginea artistică în proză şi, în special, imaginea prozei romaneşti. Intenţia 
directă a discursului, în atmosfera romanului, apare inadmisibil de naivă şi, în esenţă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



33

Philologia LIII
ianuarie-aprilie 2011

imposibilă, fiindcă naivitatea însăşi, în condiţiile unui roman autentic, capătă inevitabil un 
caracter polemic intern şi, în consecinţă, este şi ea dialogizată (de pildă, la sentimentalişti, 
la Chateaudriand, la Tolstoi)” [7, p. 132]. Iar în cazul creaţiei tolstoiene este vorba de 
împletirea atitudinii dialogice faţă de discursul străin, al celuilalt în obiect cu cea faţă 
de discursul străin în răspunsul anticipat al ascultătorului (cititorului), pe când polifonia 
presupune o anumită poziţie artistică a autorului faţă de erou care este una „dialogală 
realmente realizată şi efectuată până la capăt, care afirmă independenţa, libertatea 
interioară, lipsa de precizie şi de finitate a eroului. Eroul nu este pentru autor un «el» sau 
un «eu», ci un «tu» cu valoare plenară, adică «eul» altui individ cu drepturi depline («tu 
eşti»)” [2, p. 88]. Aceasta se explică prin faptul că în viziunea lui Dostoievski – artistul, 
„adevărată viaţă a personalităţii se produce tocmai în punctul acestei neconcordanţe a 
omului cu el însuşi, în punctul trecerii lui peste hotarele a ceea ce este el ca viaţă materială, 
care poate fi pândită, definită şi prezisă fără voinţa lui, «în contumacie». Adevărată viaţă 
a personalităţii este accesibilă numai în cazul unei pătrunderi dialogale, căreia îi răspunde 
ea însăşi, printr-o dezvăluire liberă şi nestingherită” [Ibidem, p. 83].

Merită remarcată şi precizarea lui Bahtin că deja în Oameni sărmani, Dostoievski 
a încercat pentru prima oară să arate, încă imperfect şi confuz, acel ceva lăuntric nefinit 
din om, pe care Gogol şi ceilalţi autori ai «povestirilor despre slujbaşul sărman» n-au 
izbutit să-l arate de pe poziţiile lor monologice” [Ibidem, p. 82].

După cum rezultă din această constatare, romanului polifonic dostoievskian 
ca model ilustrativ de proză dialogică, Bahtin îi contrapune romanele pentru care e 
caracteristic monologismul, ceea ce presupune că orizontul autorului nu poate să se 
intersecteze „nicăieri şi nu se ciocneşte în dialog cu orizonturile-optici ale eroilor, 
cuvântul său nu simte nicăieri împotrivirea unui eventual cuvânt din partea eroului, care 
să arunce o lumină diferită, o lumină proprie asupra aceluiaşi obiect, să-l prezinte prin 
prisma adevărului său. Punctul de vedere al autorului nu se poate întâlni cu punctul de 
vedere al eroului pe aceeaşi platformă, la acelaşi nivel. Punctul de vedere al eroului (acolo 
unde autorul îl arată) este întotdeauna obiectual pentru punctul de vedere al autorului” 
[Ibidem, p. 101].

Drept exemplu remarcabil de astfel de romane pot servi cele scrise de geniul literar 
al lui L. Tolstoi. Deşi, după cum remarcă Bahtin, personajele principale din romanele sale 
nu rămân surde unele faţă de altele, „drumurile lor se încrucişează şi se împletesc în fel 
şi chip. Eroii se cunosc între ei, fac schimb de «adevăruri», discută în contradictoriu ori 
cad de acord, angajează dialoguri între ei (inclusiv pe problemele filozofice ale timpului). 
Eroi de talia lui Andrei Bolkonski, Pierre Bezuhov, Levin şi Nehliudov posedă orizonturi 
proprii, evoluate, uneori aproape coincidente cu orizontul autorului (adică uneori autorul 
pare să privească lumea cu ochii lor), câteodată glasurile lor răsună aproape la unison 
cu glasul autorului, (…) niciunul din ei nu ajunge vreodată în acelaşi plan cu cuvântul 
şi cu adevărul autorului, care nu leagă raporturi de dialog cu niciunul din ei. Toţi eroii 
împreună cu orizonturile, cu adevărurile, căutările şi disputele lor, sunt înscrişi în întregul 
monologic şi monolitic al romanului, complinitoriu pentru ei, care nu realizează nicicând 
la Tolstoi «marele dialog» caracteristic lui Dostoievski” [2, p. 102].

Iar în alt context, dar tot cu referire la această antiteză dintre Dostoievski şi 
Tolstoi, Bahtin menţionează următoarele: „procesul de creaţie la Dostoievski, reflectat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



34

LIII Philologia
2011 ianuarie-aprilie

în ciornele sale, se deosebeşte în mod izbitor de procesul de creaţie al altor scriitori (de 
pildă al lui L. Tolstoi). Dostoievski nu dăltuieşte chipuri umane obiectivate, nu caută un 
limbaj obiectual pentru personajele sale (caracteristice şi tipice), iar pentru autor cuvinte 
de încheiere expresive, concrete; el caută în primul rând cuvinte pentru erou, pline de 
miez şi independente parcă de autor, care să-i exprime nu caracterul (sau tipicul) şi nici 
poziţia în împrejurările de viaţă date, ci ultima sa poziţie de sens (ideologică) în lume, 
punctul său de vedere asupra acesteia; iar pentru autor şi ca autor, Dostoievski caută 
cuvinte şi situaţii în planul subiectului, prin care să provoace, să zădărască, să iscodească, 
să dialogheze” [Ibidem, p. 58].

Merită accentuat faptul că un roman polifonic presupune o atitudine a autorului 
faţă de erou care prin specificitatea ei asigură originalitatea artei dostoievskiene, întrucât 
el este pe drept cuvânt considerat creatorul acestui tip de roman. Propunem un exemplu pe 
care îl considerăm elocvent pentru poziţia autorului faţă de erou, faţă de discursul acestuia, 
care caracterizează creaţia marelui prozator. Astfel, în capitolul din Fraţii Karamazov 
intitulat Spovedania în versuri a unei inimi arzătoare, Dmitri, îşi expune propria sa 
filozofie despre om: „Eu, frăţioare, eu sunt viermele acesta, şi poezia parcă-i scrisă anume 
pentru mine! Noi, toţi Karamazovii, suntem la fel, şi în sufletul tău, îngere, viermele 
trăieşte şi e sortit să dezlănţuie adevărate furtuni! Furtuni, îţi spun, fiindcă desfătarea se 
dezlănţuie ca o furtună, mai aprigă chiar decât o furtună! Frumosul este ceva cumplit, 
înfiorător! …Crede-mă că pentru cei mai mulţi oameni frumosul este însăşi Sodoma! 
Poţi tu să dezlegi taina asta? Şi te cutremuri când te gândeşti că frumosul nu este numai 
ceva care te înspăimântă, dar în acelaşi timp şi o taină nepătrunsă. Aici se dă lupta dintre 
diavol şi Dumnezeu, iar câmpul de bătălie este însuşi sufletul omului” [8, p. 166-167]. În 
legătură cu această atitudine a scriitorului faţă de personajul său, cercetătorul A. Kovács 
menţionează că, deşi fragmentul respectiv este „un punct esenţial pentru desfăşurarea 
viziunii lui Dostoievski asupra vieţii”, „este necesar să examinăm problema validării de 
către autor a ideilor de aici. Punctul de vedere exprimat de Dmitri nu coincide decât 
parţial cu punctul de vedere al romancierului. Divergenţa principală rezidă în aceea că 
eroul deplânge obligativitatea pentru om de a cunoaşte binele sau răul din experienţa sa 
proprie, pe când autorul consideră această experienţă, care cere atitudine activă şi jertfe, 
o cale sigură spre fericire şi cunoaştere. Dmitri se află abia la începutul încercărilor şi de 
aceea nu poate să facă distincţie între bine şi rău” [9, p. 118].

Accentuând specificul fiecărui tip de roman, M. Bahtin menţiona: „Dinamismul 
complinitoriu al unui autor de romane monologice se manifestă mai cu seamă prin aceea 
că aruncă o umbră obiectuală asupra oricărui punct de vedere pe care el nu-l împărtăşeşte, 
supunându-l, într-o anume măsură, procesului reificării. Spre deosebire de acesta, 
la Dostoievski dinamismul scriitoricesc se manifestă în tendinţa de a duce fiecare din 
punctele de vedere în conflict până la punctul culminant al forţei şi al profunzimii, până la 
ultima limită a puterii de convingere” [2, p. 97].

Referindu-se la problema monologismului în proiectul de revizuire a cărţii despre 
Dostoievski publicat în antologia Estetica creaţiei verbale, cercetătorul menţiona: „În 
cazul unei abordări monologice (în stare absolută sau pură), altul rămâne în întregime 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



35

Philologia LIII
ianuarie-aprilie 2011

numai obiect al cunoştinţei, nu o altă conştiinţă. De la el nu aştepţi un astfel de răspuns 
care ar putea schimba totul în lumea conştiinţei mele. Monologul e definitiv şi surd la un 
răspuns străin, nu îl aşteaptă şi nu-i recunoaşte forţa decisivă. (…) Monologul pretinde a 
fi ultimul cuvânt” [6, p. 318].

Drept exponent al unei noi etape în evoluţia polifoniei romanului M. Kundera 
îl consideră pe remarcabilul scriitor din secolul trecut Herman Broch, menţionând că 
integrarea „genurilor neromaneşti în polifonia romanului reprezintă inovaţia revoluţionară 
a lui Broch” [3, p. 96].

În concluzie, merită să accentuăm faptul că ideile lui Mihail Bahtin despre 
romanul polifonic, cele care se referă la cuvântul bivoc sau cuvântul interior dialogat, 
alcătuind împreună cu cele referitoare la cuvântul bivoc sau cuvântul interior dialogat 
o viziune organică asupra prozei romaneşti, au contribuit substanţial la aprofundarea 
cercetării care se axează nemijlocit pe această problematică literară. Se poate afirma că 
geniul artistic dostoievskian şi-a găsit, deşi relativ târziu, teoreticianul şi criticul care să 
elaboreze şi să aplice aparatul conceptual adecvat specificului romanelor lui. Referindu-
se la rolul incontestabil al creaţiei acestui titan al romanului pentru literatura universală, 
scriitorul Ion Fercu afirmă în unul din articolele sale că „universul dostoievskian ocupă 
în mijlocul acestui Babilon fascinant al scriitorilor poziţia unui coridor dintr-un hotel. 
Firesc, opţiunile estetice, morale, politice, religioase ale acestora sunt diverse. Lucrând 
fiecare în camere diferite, toţi utilizează însă, în cele din urmă, «coridorul» dostoievskian, 
pentru că nu pot evita să treacă prin el…” [10]. Dar după cum creaţia marelui scriitor 
rus a influenţat profund arta romanescă, a cărei exponenţi au fost prozatori de renume 
ai literaturii ultimelor două secole, tot aşa şi teoria lui M. Bahtin s-a afirmat ca una într-
adevăr rezistentă în timp, întrucât a deschis noi orizonturi de investigaţie care continuă să 
fie valorificate până în prezent.

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Vasile Tonoiu. Omul dialogal: Un concept-răspântie. – Bucureşti: Editura Fundaţiei 
Culturale Române, 1995, 372 p.

2. Mihail Bahtin. Problemele poeticii lui Dostoievski. – Bucureşti: Univers, 1970, 381 p.
3. Milan Kundera. Arta romanului. – Bucureşti: Humanitas, 2008, 203 p.
4. Terry Eagleton. Teoria literară. O introducere. – Iaşi: Polirom, 2008, 308 p.
5. Nicolae Manolescu. Andersen cel crud şi alte teme. – Bucureşti: Corint, 2006, 398 p.
6. Mihail Bahtin. Estetica slovesnogo tvorcestva. – Moskva: Iskusstvo, 1979, 424 p.
7. Мihail Bahtin. Probleme de literatură şi estetică. – Bucureşti: Univers, 1982, 598 p.
8. Feodor Dostoievski. Fraţii Karamazov. – Bucureşti: Leda, 2007, 1096 p.
9. Albert Kovacs. Poetica lui Dostoievski. – Bucureşti: Est-Vest-Leda, 2007, 372 p.
10. http://www.ateneu.info/2010/02/marin-preda-si-%E2%80%9Ecoridorul %E2%80%9D-

dostoievskian/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:21 UTC)
BDD-A6859 © 2011 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

