
61

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

CLAUDIA MATEI

Institutul de Filologie
(Chişinău)

ERMETISMUL  ITALIAN  ŞI  POEZIA  PURĂ: 
CERTITUDINI  ŞI  INCERTITUDINI

 
Abstract

The author investigates the genesis of Italian poetic hermetism and its relationship 
with pure poetry, critical interpretations of this phenomenon in works written by well-known 
Italian aestheticians and literary scholars of the past century: Benedetto Croce, Francesco 
Flora, Mario Petrucciani, Giacomo Debenedetti, Giovanni Macchia, Michele Ragola, Giuseppe  
de Robertis, Giorgio Barberi Squarotti, etc, as well as representative poets of the Italian 
„hermetic school” Italian – Giuseppe Ungaretti, Eugenio Montale, Salvatore Quasimodo and 
Mario Luzi. There are tackled the problems of similarities and differences between Italian 
and Romanian or French hermetism, the „political” issue of Italian hermetism, the correlation 
between the concept of hermetism and that of neoclassicism, used by some critics to refer 
to the works of great Italian poets of the twentieth century, difficulties of critical discourse, 
critical certainties and uncertainties of interpretation of poetic hermetism.

În critica literară italiană termenii l’ermetismo şi poesia pura – creaţi mai ales 
în legătură cu opera marilor poeţi – Giuseppe Ungaretti, Eugenio Montale, Salvatore 
Quasimodo şi Mario Luzi – definesc ceea ce Tudor Vianu sau Marin Mincu desemnează  
a fi – distinct – hermetism şi obscuritate. Geneza ermetismului italian este, de cele mai 
multe ori, plasată în cadrul „poeziei pure”1: „Geneza ermetismului trebuie să fie surprinsă 
prin involuţiune în poezia pură, cu alte cuvinte: ermetismul nu este altceva decât 
deformarea intelectualist-scolastică a celei mai bune poezii pure”2, fenomenul avându-şi 
nucleul în „poetica della parola”3. Doar rareori este invocată descendenţa mallarmeană 
şi în cele mai multe cazuri doar în planul consemnării unor fenomene paralele, deşi 
nesincronizate în timp: „Pe urmele lui Ungaretti, ale lui Montale, ale învăţămintelor 
oferite de poetica şi poezia lui Mallarmé, ale lui Valéry, alţii revendicându-se direct  
din Rilke, George... – notează Mario Petrucciani – se va naşte astfel lirica şcolii ermetice, 

1 Francesco Flora. La poesia ermetica. Milano, 1936, p. 8-9.
2 Mario Petrucciani. La poesia dell’ ermetismo italiano. Loescher, 1955, p. 99.
3 Idem, p. 180 („poetică a cuvântului”).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



62

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

cu deosebirile personale, de cultură şi de gust, ale fiecărui autor”1. Acest lucru este 
justificat prin faptul că ermetismul italian e un stil aparte în poezia modernistă, evident 
fiind minimul ecou pe care l-au avut asupra climatului literar italian intensele seisme  
ale avangardei ce se produceau simultan sau succesiv în epicentrul parizian, atât de aproape 
de patria lui Ungaretti, Montale, Quasimodo şi Luzi, singurul curent de avangardă autohton 
– futurismul având un ecou neînsemnat atât în plan istoric, cât şi estetic. În acest sens  
e relevantă afirmaţia lui Giovanni Maccia: „Poezia italiană a regăsit sensul cotidianului 
într-un mod riscant şi dificil, fără a fi „crepusculară”, fără a cădea în ironizarea sau 
exaltarea maşinilor (futurismul), fără a sfârşi ca victimă a întâmplării”2.

Dacă în perceperea şi interpretarea ermetismului în poezia română s-a mers pe calea 
delimitării între ermetism şi obscuritate – confuzia cea mai frecventă constând în faptul  
că „se înţelege de obicei prin hermetism acelaşi lucru cu obscuritatea deliberată dedusă din 
caracterul deschis al liricii moderne”3, – în spaţiul cultural italian s-a încercat o delimitare 
între poezia pură şi ermetism, pornindu-se de la temelia lor comună – poetica pură.

Receptările, în critica literară italiană, a poeziei pure, au fost, în deceniul  
al treilea al veacului trecut, diametral opuse: de la critica nemiloasă a lui Benedetto Croce, 
care, vădind în tratatul său din 1936 La Poesia, ca şi în întreaga sa estetică şi critică 
literară, opţiunea clasicistă, aşezând poezia, arta în general, sub legea moralei, echivala 
poezia pură cu „impotenţa” creativă – şi aceasta cu referire la Mallarmé – esteticianul 
menţionând că „ceea ce este propriu şi original în poezia pură rămâne în afara sferei 
teoretice şi contemplative şi nu adaugă nicio categorie nouă de expresie acelora pe care 
le-am delimitat şi lămurit...”4, la receptarea şi interpretarea admirativă a lui Francesco 
Flora, care, în studiul La poesia ermetica, apărut la Milano în acelaşi an ca şi tratatul lui  
B. Croce, plasa chiar geneza ermetismului în cadrul poeziei pure. Dezbaterile italiene 
asupra poeziei pure nu erau decât o continuare a discuţiilor celebre asupra acestui fenomen, 
care se purtaseră în anii 1920-1930 între criticii şi poeţii francezi, tratatul cel mai cunoscut 
apărut atunci, fiind Poésie pure (1926) a abatelui Henri Bremond, cunoscut critic literar, 
care, pornind de la poezia şi poetica lui Paul Valéry, considera că poezia pură e cea „care 
nu se pretează să fie rezolvată, expusă, într-un discurs logic, parafrazată prin alte cuvinte, 
... căreia nu i se poate găsi un echivalent discursiv, care, exact ca şi muzica, în ceea ce are 
cu adevărat muzical, nu se pretează să fie povestită...”5.

Problema delimitărilor între poezia pură şi ermetism se pune la ordinea zilei două 
decenii mai târziu, unul dintre cei mai importanţi exegeţi fiind acelaşi Mario Petrucciani, 
care nota în studiul său consacrat poeticii ermetismului italian: „Poezia pură şi ermetismul 

1 Idem, p. 101.
2 Giovanni Macchia. Sulla poesia fra le due guerre, în  La Fiera Letteraria. n. 13; Apud: 

Poesia contemporanea. Testi e saggi critici a cura Guido Rispoli e amedeo Quondam. Editura 
 Le Monnier, Firenze, 197, p. 390.

3 Marin Mincu. Întroducere în poetica lui Ion Barbu, în vol. Ion Barbu. Poezii, Editura 
Albatros, Buc., 1975, p. XLII.

4 Benedetto Croce, Poezia, Editura Univers, Buc., 1972, p. 65-74.
5 Giacomo Debenedetti. Poezie italiană din secolul al XX-lea, Editura Univers, Buc.,  

1986, p. 21.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



63

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

care trebuie să se deosebească, se zice, din motive culturale şi cronologice, în realitate  
se sprijină pe una şi aceeaşi poetică sau idee de poezie: „poetica pură”. Se vorbeşte mereu, 
tot mai frecvent, de o „poetică a ermetismului care se edifică în totalitate ca o expresie 
echivalentă a poeticii pure”. Indiscutabil, poetica ermetică nu este ceva substanţial diferit 
de poetica pură; e sigur însă faptul că este divers spiritul ce le animă. Temeliile poeticii 
ermetice sunt aceleaşi cu ale poeticii pure, numai că în poetica ermetică sunt prezente 
lucruri accentuate şi forţate să devină paradigme abstracte, cărora ca şi cum li se conferă 
prerogative, ale unui respect prioritar, ale poeziei însăşi. În poezia pură (care admite 
adjectivul „pură” doar ca o desemnare a „stilului” său aparte, dar e mereu, când se atinge 
desăvârşirea, numai poezie) temeliile poeticii pure au o valoare orientativă, de sugerare; 
în lirica ermetică aceleaşi temelii, dar insistente şi viciate, au dimpotrivă ponderea unor 
canoane peremptorii, sau adevăruri ce-şi au propriile legi ale exprimării în versuri”1.

Poezia pură astfel definită este echivalentul obscurităţii care, derivând de cele mai 
multe ori din expresia poetică, fiind în esenţă o chestiune de limbaj2, este predominantă 
în poezia modernă, cazurile de adevărat ermetism fiind rarisime în chiar opera celui 
mai ermetic, în viziunea noastră, poet, Ion Barbu. Oul dogmatic, Ritmuri pentru nunţile 
necesare, Uvedenrode şi alte poeme din volumul Joc secund, sunt elocvente în acest sens, 
restul creaţiilor lui Ion Barbu, întrunind toate calităţile modernismului de un lirism dens 
şi pur. Şi dacă în cazul poeziei lui Montale pot fi aduse, – exceptând unele criterii prea 
rigide, – exemple de ermetism îngemănate cu o poetică a miracolului, depistarea unor 
asemenea modele în poezia lui Ungaretti sau Quasimodo e un lucru mai anevoios.

Ceea ce este comun în poetica acestor poeţi italieni este ataşamentul faţă  
de „...cuvântul eliberat de funcţia sa pur descriptivă, purificat de semnificaţiile sale 
obişnuite şi banale, substanţă transparentă, lipsită de spume şi bombasticism, planând într-o 
ambianţă cristalină a absolutului, restituit virginităţii sale primordiale, şi esenţialmente 
liric”, faţă de acel cuvânt care e „însemnul existenţei”, sau mai mult decât atât, e „cuvântul” 
– existenţă”3.

Lirismul dens, de o expresivitate singulară, obţinut şi prin „purificarea” limbajului, 
s-a datorat şi opoziţiei sale faţă de bombasticismul d’annunzian predominant la momentul 
apariţiei pe arena literaturii italiene a iluştrilor exponenţi ai poeziei moderne. Această 
caracteristică e valabilă în primul rând pentru Ungaretti, în poezia căruia, începând  
cu volumul său de debut Allegria, „...poetica cuvântului se dezvoltă în sensul unor căutări 
vaste de a descoperi interiorul cel mai profund al cuvântului însăşi puritatea sa intimă  
în direcţia reevaluării totale a valenţelor sale muzicale şi poetice primordiale”4. Iată de ce 
micile sale poeme capătă dimensiuni şi valenţe neobişnuite: „Tra un fiore colto e l altro 
donato/ l inesprimibile nulla” (Eterno); „M illumino/ d’imenso (Mattina) sau celebrul 
Soldaţi: „Si sta come/d autunno/ sugli alberi/ le foglie”5.

1 Mario Petrucciani. Op. cit., p. 99-100.
2 Marin Mincu. Op. cit., p. XLII.
3 Mario Petrucciani, Op. cit., p. 180-181.
4 Idem, p. 182.
5 Giuseppe Ungaretti. Poesie – Poezii. Edizione bilingua. Traduceri în română  

de Miron Radu Paraschivescu şi Alexandru Balaci, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1968,  
p. 8, 84, 110 („Între o floare culeasă şi alta dăruită/ inefabilul neant” – Eternul; „Mă iluminez/ de 
nemărginire” – Dimineaţa; „Ei stau/ precum toamna/ pe arbori/ frunzele” – Soldaţii).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



64

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

La fel ca şi Ion Barbu, marii poeţi italieni Ungaretti, Montale, Quasimodo şi Luzi 
au făcut parte din categoria poeţilor perfect conştienţi de actul literar pe care-l întreprind, 
fără să lase impresia falsă a prestidigitatorilor diletanţi1. Sunt revelatorii în acest sens 
mărturisirile lui Ungaretti, Eugenio Montale şi Quasimodo. „Dacă cuvântul a fost nud, 
dacă se izola clipă de clipă la fiecare cadenţă a ritmului, la fiecare bătaie a inimii, dacă se 
izola clipă de clipă în adevărul său, era pentru că în primul rând omul se simţea om, religios 
de om, şi aceasta i se părea revoluţia care trebuia în mod necesar să se mişte, în acele 
circumstanţe istorice, din cuvinte”2. Aceeaşi legătură între cuvântul pur şi cunoaşterea 
umană este relevată de Montale în celebrul său Interviu imaginar în care, referindu-se  
la volumul Ossi di seppia menţiona: „Nu m-am gândit la o lirică pură în sensul pe care 
ea l-a avut apoi şi la noi, la un joc de sugestii sonore, ci mai degrabă la un fruct care 
trebuia să-şi conţină motivele fără să le reveleze, sau mai bine zis, să le etaleze. Admiţând  
că în artă există o cumpănă între afară şi înăuntru, între ocazie şi operă-obiect, trebuia 
să exprim obiectul şi să trec sub tăcere ocazia-impuls. Un mod nou, nonparnasian, 
de a-l scufunda pe cititor in medias res, o totală absorbire a intenţiilor în rezultatele 
obiective”3. Acelaşi sâmbure „esenţial ontologic”4, de această dată cu raportare strictă  
la personalitatea umană e invocat şi de Quasimodo: „Linia morală a poetului – şi acesta 
este punctul principal – e de a găsi forme proaspete în care să exprime generaţiei sale 
realitatea demnităţii umane. Iată de ce poetul nu mai foloseşte formele uzate ale veacurilor 
trecute. Imaginea omului nu este un lucru etern. Trebuie s-o recreăm de la o generaţie  
la alta”5.

„Aspectul politic” al ermetismului italian a fost aprig disputat în critica literară 
italiană, criticii de stânga considerând că acest aspect nu a fost altceva decât „opoziţia 
spirituală” faţă de cultura oficială din perioada dictaturii fasciste. „Avurăm mai curând 
o dublă cultură şi ceva mai târziu condiţiile politice ale celor 20 de ani de fascism 
accentuară dedublarea; – afirma Michele Ragola – retorica naţionalistă devine cultura 
oficială, în timp ce în jurul acelei mişcări culturale, denumită îndeobşte «ermetism»,  
se adunară forţele cele mai tinere şi în bună parte tinerii antifascişti”6. E firesc ca 
rezistenţa îndelungată faţă de un regim dictatorial – cei ce-au cunoscut dictatura 
comunistă pot mai lesne să înţeleagă acest lucru – să ducă la naşterea în cultură, în general,  
şi în literatură, în special, a unui limbaj fie incifrat, fie esopic. Înscrierea acestor fenomene 
în aria ermetismului poate însă avea loc doar dacă acestea întrunesc condiţiile estetice 
respective şi acel „sâmbure” esenţial ontologic, prin care „hermetismul este mai puţin 

1 Marin Mincu. Ion Barbu. Eseu despre textualizarea poetică, Editura Cartea Românească, 
Bucureşti, 1981, p. 6.

2 A. E. Baconsky. Ungaretti, în vol. Poeţi şi poezie. Editura pentru literatură, Bucureşti, 
1963, p. 191.

3 Eugenio Montale. Poezii. Antologie, traducere, prefaţă, note şi repere critice de Marian 
Papahagi. Editura Dacia, Cluj- Napoca, 1988, p. 286.

4 Marin Mincu. Introducere în poetica lui Ion Barbu, p. XLII.
5 A. E. Baconsky. Salvatore Quasimodo,  în vol. cit., p. 181.
6 Idem, p. 177-178.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



65

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

personalizat, tinzând spre impersonalitatea mitului”1. Fără a exagera aspectul rezistenţei 
artistice faţă de dictatură, Giacomo Debenedetti, menţiona că „nu era greşit că tocmai 
ermeticii de atunci erau şi cei care susţineau un contact între literatura de avangardă  
şi poziţiile politice de stânga. Ermetismul era şi o poetică de ruptură cu fascismul, devenit 
o tendinţă de dreapta.”2

Aşadar, protestul fiind prezent în poezia italiană a anilor 1920-1940, în cadrul 
acelui stil ce s-a numit ermetism, va fi inexact, desigur, să „reducem curentul cunoscut 
sub numele de «ermetism» la limitele unui tăcut protest moral”3.

Fenomen rarisim şi complex, ermetismul, ca şi mitul, „pune pe individ în starea  
de a se confrunta cu firea. Simbolurile mitice au un caracter univoc, chiar dacă pot 
fi interpretate în mai multe moduri nu-şi pierd univocitatea, întrucât posibilităţile  
de interpretare sunt prestabilite. Hermetismul presupune o viziune specială asupra lumii  
şi a ordinii în univers. Această ordine este una determinată în mod absolut”4. Pentru ca 
această viziune să fie înţeleasă şi descifrată, e necesar ca şi în conştiinţele contemporanilor să 
existe „regiunea corespunzătoare domeniului acestor simboluri”, fiindcă, aşa cum menţiona 
Ion Barbu, în cazul când „conştiinţa unui poet” are „neşansa să întâmpine conştiinţele mai 
înapoiate ale contemporanilor, ...conştiinţe angajate în timpurile lor particulare, atunci  
se produce neînţelegerea”5. E tocmai ceea ce i s-a întâmplat chiar autorului Jocului 
secund. Cheia şi modul de descifrare în timp a ermetismului şi a obscurităţii vine să  
o dea, în unison cu cele afirmate de Ion Barbu, un alt mare „neînţeles” de contemporani 
– Eugenio Montale – în articolul Doi şacali în lanţ: „Am atins un punct (un singur punct) 
al problemei obscurităţii sau a aparentei obscurităţi a unei anumite arte de astăzi: aceea 
care se naşte dintr-o extremă concentrare şi dintr-o încredere, poate excesivă, în materia 
tratată. În faţa ei critica se comportă precum acel vizitator al unei expoziţii care, privind 
două tablouri, de exemplu, o natură moartă cu ciuperci sau un peisaj cu un om care trece 
ţinându-şi umbrela deschisă, s-ar întreba: Cât costă la kilogram ciupercile astea? Au fost 
culese de pictor, sau cumpărate la piaţă? Unde merge omul acela? Cum se numeşte?  
Şi umbrela e de mătase adevărată sau de mătase gloria?”

Obscuritatea clasicilor, nu numai aceea a lui Dante şi a lui Petrarca, ci şi a lui 
Foscolo, şi chiar şi a lui Leopardi, a fost rărită în parte de comentariile unor întregi 
generaţii de savanţi şi nu mă îndoiesc că acei mari ar fi stupefiaţi de explicaţiile anumitor 
hermeneuţi ai lor. Şi obscuritatea anumitor moderni va sfârşi prin a ceda, dacă mâine  
va mai exista încă o critică. Atunci de la întuneric se va trece la lumină, la prea multă 
lumină: aceea pe care aşa-zisele comentarii estetice o aruncă asupra misterului poeziei. 
Între a nu înţelege nimic şi a înţelege prea mult este o cale de mijloc, in juste milieu, 
pe care poeţii, din instinct, o respectă mai mult decât criticii lor, dar dincoace sau dincolo 
de această margine nu există salvare nici pentru poezie, nici pentru critică. Există numai 

1 Marin Mincu. Introducere în poetica lui Ion Barbu, p. XLII.
2 Giacomo Debenedetti. Op. cit., p. 130.
3 Giovanni Macchia. Op. cit., p. 389.
4 Marin Mincu. Introducere în poetica lui Ion Barbu, p. XLII-XLIII.
5 Ion Barbu. Note pentru o mărturisire literară, în vol. Ion Barbu. Poezii, Editura Albatros, 

Buc., 1975, p. 115.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



66

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

o laudă prea întunecată sau prea limpede, unde doi sărmani şacali nu pot să trăiască şi nu 
pot să se aventureze fără să fie încolţiţi, capturaţi şi închişi între grilajele de la Zoo”1.

Am fi putut lesne să încheiem, cu acest magnific exemplu de conştiinţă critică  
şi artistică, modesta-ne încercare de a enunţa problemele ce apar în interpretarea  
şi receptarea unuia dintre cele mai controversate fenomene în poezia acestui secol.  
Cu riscul de a fi trecuţi în rândul celor care nu ştiu nimic sau ştiu prea multe, considerăm 
de datoria noastră să mai semnalăm încă o controversată problemă.

În legătură cu poezia lui Ungaretti, a lui Montale şi Quasimodo s-a vorbit  
în critica literară „de un redescoperit clasicism”2, de „neoclasicismul” operei lor, cel de-
al patrulea mare poet italian contemporan, Mario Luzi, fiind considerat „cel mai curajos  
şi fidel apărător al ermetismului”3. Utilizarea termenului de clasicism sau neoclasicism  
în cadrul conceptului modernist de poezie stârneşte, desigur, şi obiecţii de cele mai multe 
ori de ordin pur formal. „Eticheta de neoclasic în locul căreia cu greu vei găsi o alta mai 
îndepărtată de tot ceea ce poate fi considerat modern în zilele noastre, plasează dintr-o 
dată interesul nostru în sfera arhivisticii,”4 – menţiona Gabriela Negreanu cu referire  
la opera lui Paul Valery. Şi dacă „nu este deloc o operaţie simplă şi lipsită de riscuri”  
„...a da o definiţie completă şi cât de cât precisă a unor termeni cum sunt clasic, clasicism, 
clasicitate”5, fapt demonstrat de aplicarea acestor termeni de la Aulus Gellius6 până astăzi, 
e la fel de dificil să defineşti termenul neoclasicism. E necesar să luăm în consideraţie,  
în abordarea acestei probleme, tendinţa mereu prezentă în critica literară, ca şi în artă,  
de a eticheta printr-un neo- un fenomen literar sau artistic, căruia i se găsesc „similarităţi”, 
mai mult sau mai puţin vagi în istorie uitând că distanţa între secole nu se poate şterge prin 
translaţionarea unui cuvânt fără măcar a-i defini acestuia întreaga devenire de conţinut”7.

În contextul dat termenul neoclasicism nu poate fi, în nici un caz, aplicat  
cu semnificaţia de opoziţie „clasic-modern”, ci prin evidenţierea legăturilor şi afinităţilor 
de construcţie poetică şi de conţinut, în sensul de „model, autoritate, caracter, exemplar,” 
legat intrinsec de „ideea de clasic”8. E necesar, totodată, să menţionăm că rigiditatea  
în aplicarea unor termeni noi, tendinţa de a defini contururile exacte ale noului curent 
sau stil în literatură sau artă nu duc la nimic altceva decât la schematism şi aprecieri 
şablonarde, care sfârşesc lamentabil în mrejele unei noi dogme; la fel cum respingerea 
categorică a terminologiei ce s-a impus, la o anumită etapă, în studiile critice, pe lângă 
acţiunea benefică de stimulare a noilor interpretări, poate duce la erodarea oricăror categorii  

1 Eugenio Montale. Doi şacali în lanţ. În vol. Poezii, p. 290.
2 Marian Papahagi. Marian Papahagi. Insula lui Ungaretti,  în vol. Critica de atelier. Editura 

Cartea Românească, 1983, p. 195.
3 Giacomo Debenedetti. Op. cit., p. 129.
4 Gabriela Negreanu. Paul Valery şi modelul Leonardo. Bucureşti, Editura Albatros, 1978,  

p. 7.
5 Matei Călinescu. Clasicismul european. Editura enciclopedică română. Bucureşti, 1971, 

p. 5.
6 Aulus Gellius. Nopţile atice. Bucureşti, Editura Academiei, 1965.
7 Gabriela Negreanu. Op. cit., p. 160.
8 Matei Călinescu, Op. cit., p. 12.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



67

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

şi noţiuni, cât şi a posibilităţilor de a evidenţia afinităţile subtile ce există între fenomene, 
aparent disparate sau contrare, prin care se conturează linia unei evoluţii fireşti în literatură 
şi artă. A considera că neoclasic ar fi doar scriitorul, artistul etc. care, nepăsându-i  
de anacronismul şi livrescul soluţiei, ar readera la o doctrină „clasică imobilă”1, înseamnă, 
de fapt, a da o definiţie nouă, la fel de rigidă ca şi afirmaţiile categorice despre clasicismul 
sau neoclasicismul unui scriitor bazate doar pe însemnele formale ale operei.

Raportat la poezia barbiană, precum şi la opera poeţilor italieni, Ungaretti, Montale 
şi Quasimodo, termenii clasicism şi neoclasicism pot avea cel puţin trei modalităţi  
de interpretare: cel dintâi legat de situarea operei acestor poeţi pe linia unor tradiţii clasice 
– în cazul poeţilor italieni – de la Dante şi Tasso până la Leopardi şi d’Annunzio („fondo di 
passato – di tradizione, di cultura, di litteratura” – cum afirma Giorgio Barberi Squarotti2) 
sau, în cazul poeziei barbiene, referirile la tematica poeziei sale care uneori, urmând 
tradiţia antonpanescă, trece „prin plaiurile mitologiilor populare, sau prin miragiile  
de vis ale trecutului nostru balcanic,”3 despre care Ion Barbu mărturisea: „credeam a fi 
recunoscut în pitorescul şi umorul balcanic o ultimă Grecie;”4 un altul, legat de rigorile 
construcţiei poetice („Toate preferinţele mele merg către formularea clară şi melodioasă, 
către construcţia solidă a clasicilor”5 – afirma Ion Barbu, lansând şi enunţul „construcţia – 
această finalitate şi economie”, care exprimă perfect principiile autorului Jocului secund 
şi ale geometrului Dan Barbilian), având ca efect severa armonie a versurilor care conferă 
operei lor „pecetea desăvârşirii unităţii într-un asemenea grad, încât poemele se pot 
lipsi de titluri, devenind simple elemente ale întregului operei”6, şi, în fine, sub aspectul 
legăturilor mai profunde, estetice şi de conţinut ale operei – lirismul condensat, echilibrat 
şi armonios, „clasicismo fragrante, piu d’essenza che di colori” cum îl definea Giuseppe  
de Robertis7. În contextul acestei ultime modalităţi de abordare se poate înscrie şi aserţiunea 
lui Ion Barbu din articolul Evoluţia poeziei lirice după E. Lovinescu: „Nu sincronic şi în 
extensiune, ci pe linia de adâncire a misterului individual vom descoperi fondul nostru 
de identitate generală: culoare ultimă şi rembrandiană, ireductibilul animal de lumină. 
Experienţa pe care se va întemeia un clasicism fără laicitate, o muzică fără pasiune8.

Arcul voltaic între ermetismul şi clasicismul poeziei lui Ion Barbu, Eugenio 
Montale, Giuseppe Ungaretti sau Salvatore Quasimodo e, fireşte, de fiece dată altul 
(Marian Papahagi stabilea, în cazul poeziei lui Ungaretti, drept punte de legătură între 
ermetismul şi clasicismul acestui poet „extraordinara forţă de apariţie a obiectului 

1 Gabriela Negreanu. Op. cit, p. 160-161.
2 Marian Papahagi. Op. cit., p. 195 („Fond de trecut, de tradiţie, de cultură, de literatură”).
3 Perpessicius. Ion Barbu „Joc secund”, în Cuvântul, an. IV, nr. 1732, 16 februarie 1930. 

Apud: Ion Barbu. Poezii. Proză. Publicistică, p. 234.
4 Ion Barbu. Op. cit., p. 108.
5 Idem, p. 116.
6 A. E. Baconsky. Op. cit., p. 183.
7 Marian Papahagi. Op. cit., p. 195 („clasicism înmiresmat, mai mult de esenţă decât de 

culori”).
8 Ion Barbu. Poezii. Proză. Publicistică, p. 130.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



68

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

indeterminat şi neaşteptat”1), în funcţie de originalitatea desăvârşită a operei celor patru 
mari poeţi. Spre a-l descoperi, spre a înţelege această poezie „trebuie să trăieşti în ordinea 
de realităţi spirituale pe care le exprimă”2. Fireşte, orice demers critic în această direcţie, 
aşa cum considera Marin Mincu, nu e decât „o aventură liminară, din care nu poţi să ieşi 
decât învins, dar o asemenea înfrângere valorează cât toate victoriile la un loc”3. Speranţa 
„victoriei în înfrângere”4 e comună tuturor celor care se apleacă asupra operei marilor 
poeţi ermetici.

Fără să aibă un program sau un manifest, fără a fi curent şi nici şcoală literară, 
ermetismul, ca o tendinţă generală în artă, şi nu doar în cea modernă, de incifrare  
a mesajului artistic, de alambicare voită a expresiei nu a avut şi nu are limitele temporale 
caracteristice numeroaselor curente de avangardă. Ceea ce a fost considerată de critica 
literară ca fiind Şcoala ermetică în poezia italiană a fost depăşită încă înainte de 1945, 
lăsând, însă, suficiente urme în poezia postbelică – atât „procedee de tehnică literară, 
precum şi modul de a construi imaginea sau unele rezolvări topice în cadrul frazei”5.

Unii cercetători, afectaţi de ceea ce sub regimul comunist se poate numi criticismul 
excesiv-angajat, au văzut în dispariţia „şcolii ermetice” italiene o „prăbuşire a citadelei 
îngheţate a poetului hermetic, „turnul de fildeş”6, deşi nimic nu este mai fals decât trecerea 
marilor poeţi ai Italiei contemporane Giuseppe Ungaretti, Eugenio Montale, Salvatore 
Quasimodo şi Mario Luzi în categoria creatorilor retraşi în „turnul de fildeş”7.

Dacă e adevărat că „un salt norocos, o intuiţie” ar fi „unica modalitate  
de a pătrunde în incintă” (incinta poeziei) şi „orice intuiţie este afect, e un act de iubire 
sau care presupune iubirea”, nu e mai puţin adevărat că investigarea unui fenomen poetic 
atât de complicat şi de complex cum este ermetismul presupune o cunoaştere cât mai 
deplină a operei exponenţilor acestei tendinţe în literatură şi a studiilor critice apărute  
în limba în care aceştia au scris. În ce ne priveşte, accesul nostru la asemenea surse a fost, 
din motive obiective, destul de limitat, afectul însă nu a lipsit şi nici dorinţa de a elucida,  
cu modestele noastre mijloace, ceea ce nu va putea fi niciodată definit cu exactitate: poezia 
şi literatura în general, această „metodă de gândire prin simboluri”8 care aşa cum menţiona 
Jorje Luis Borges „dacă... n-ar fi decât o algebră verbală, oricine ar putea să producă orice 
carte, tot încercând variante”9.

1 Marian Papahagi. Op. cit., p. 197.
2 George Călinescu. Principii de estetică. Editura pentru literatură, Bucureşti, 1968, p. 50.
3 Marin Mincu. Ion Barbu. Eseu ..., p. 5.
4 Theodor Codreanu. Ion Barbu şi spiritualitatea românească modernă. Ermetismul canonic, 

Editura Curtea veche, Bucureşti, 2011, p. 5.
5 Ştefan Augustin Doinaş. Tânăra poezie italiană şi problemele limbajului poetic. În vol. 

Lampa lui Diogene. Editura Eminescu, Bucureşti, 1970, p. 327.
6 Idem, p. 326.
7 Damaso Alonso. Poezie spaniolă. Încercare de metode şi limite stilistice. Editura Univers, 

1977, p. 4.
8 George Călinescu, Op. cit., p. 51.
9 Marian Papahagi. Filologie barbiană, în vol. cit., p. 58.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



69

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Alonso Damaso. Poezie spaniolă. Încercare de metode şi limite stilistice. Ed. Univers, 
1977.

2. Baconsky A. E. Poeţi şi poezie. Bucureşti, Editura pentru literatură, 1963.
3. Barbu Ion. Opere, vol. I-II. Buc., Ed. Univers enciclopedic, 2000.
4. Barbu Ion. Poezii. Proză. Publicistică. Buc., Ed. Minerva, 1987.
5. Barbu Ion. Poezii. Buc., Ed. Albatros, 1975.
6. Călinescu George. Principii de estetică. Buc., Editura pentru Literatură, 1968.
7. Călinescu Matei. Clasicismul european. Bucureşti, Editura enciclopedică română, 

1971.
8. Codreanu Theodor. Ion Barbu şi spiritualitatea românească modernă. Ermetismul 

canonic. Bucureşti, Ed. Curtea veche, 2011.
9. Croce Benedetto. Poezia. Buc., Ed. Univers, 1972. 
10. Debenedetti Giacomo. Poezie italiană din secolul al XX-lea. Buc., Ed. Univers, 

1986.
11. Doinaş Ştefan Augustin. Lampa lui Diogene. Bucureşti, Ed. Eminescu, 1970.
12. Flora Francesco. La poesia ermetica. Milano, Ed. Laterza, 1936.
13. Gellius Aulus. Nopţile atice. Bucureşti, Ed. Academiei, 1965.
14. Macchia Giovanni. Sulla poesia fra le due guerre, în La Fiera Letteraria. n. 13; 

Citat după vol.: Poesia contemporanea. Testi e saggi critici a cura Guido Rispoli e amedeo 
Quondam. Ed. Le Monnier, Firenze, 1972.

15. Mincu Marin. Întroducere în poetica lui Ion Barbu, în vol. Ion Barbu. Poezii. Buc., 
Ed. Albatros, 1975.

16. Mincu Marin. Ion Barbu. Eseu despre textualizarea poetică. Buc., Ed. Cartea 
românească, 1981.

17. Montale Eugenio. Poezii. Antol., trad., pref., note şi repere critice de Marian 
Papahagi. Cluj-Napoca, Ed. Dacia, 1988.

18. Negreanu Gabriela. Paul Valery şi modelul Leonardo. Bucureşti, Ed. Albatros, 
1978.

19. Papahagi Marian. Critica de atelier. Ed. Cartea Românească, 1983.
20. Petrucciani Mario. La poesia dell’ ermetismo italiano. Loescher, 1955.
21. Ungaretti Giuseppe. Poesie – Poezii. Edizione bilingua. Trad. în română de Miron 

Radu Paraschivescu şi Alexandru Balaci, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1968.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:32:30 UTC)
BDD-A6806 © 2012 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

