
94

ECATERINA PLEŞCA

Institutul de Filologie
(Chişinău)

CERCETAREA  CUVINTELOR  
CU  ETIMOLOGIE NECUNOSCUTĂ:  
rom.  smidă  cu  semnificaţiile  
„grindină”  şi  „fulger”  (II)

Abstract. From the perspective of establishing the etymology, the author of the  
paper attempts to examine the first mentions of the homonymous element smida „hail”, 
„lightning” an obsolete word, with unknown etymology in Romanian. It is an analysis  
of this word and the author seeks to draw new meanings of this word. There are established 
relationships with the celestial sacredness, an element that approaches smida „hail”, „lightning” 
to the other element smida „thicket in the forest, woodland, forest” previously addressed  
by us.

Keywords: etymology, homonymous element, medieval manuscript, psalm, 
mythological view, celestial origin etc.

Din capul locului vă informăm că prezentul trebuie considerat o continuare  
a articolului „Contribuţii la cercetarea cuvintelor cu etimologie necunoscută: rom. smidă” 
apărut în revista Philologia [1, p. 119-137], articol în care ne-am referit doar la elementul 
omonim cu semnificaţia de bază „desiş în pădure…” al cuvântului românesc smidă.

1.1. Aşa cum am precizat în articolul anterior, în limba română contemporană 
omonimul smidă este un termen cu înţelesuri ce ţin de grupuri lexico-semantice 
diferite: cel al fenomenelor atmosferice – smidă1 „grindină”, „fulger” şi cel al lumii 
vegetale – smidă2 ce are ca primă semnificaţie „desiş în pădure format din tufişuri  
de mărăcini, de zmeură, de mure etc. care cresc printre copaci doborâţi de furtuni, 
arşi de trăsnete ori tăiaţi şi care constituie un loc greu de pătruns” (DLR) sau, aşa cum  
am demonstrat, „pădure, pădurice (sacră)” [ibidem].

Potrivit ipotezei noastre de lucru, vom admite că altădată cuvântul smidă a fost 
unul polisemantic, constituit ca omonim prin divergenţă semantică apărută ca urmare 
a pierderii în timp a legăturii dintre semnificaţiile sale. Altfel spus, în cazul cuvântului 
polisemantic smidă a avut loc transformarea unuia dintre sensurile sale lexicale în cuvânt de 
sine stătător. Aşa cum vom încerca să demonstrăm, la originea lor aceste două elemente 
omonime sunt legate prin încărcătura sacră pe care o deţineau realiile pe care le desemnează  
ca atingătoare şi purtătoare a sacralităţii celeste.

E de presupus că altădată, până la creştinare, elementele omonime în discuţie  
alcătuiau un cuvânt polisemantic cu semnificaţii derivate, determinate de factori  
extralingvistici, care desemnau realii/ obiecte ce contactau sfera sacrului din lumea  
celestă (apropiate între ele prin sacralitate). Se ştie că pentru omul arhaic conta nu atât  
forma sau conţinutul material al realiilor, cât rostul lor în viaţa de zi cu zi şi relaţiile acestora 

istoria  limbii

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



95

Philologia LV
mai-august 2013

cu divinitatea şi sacrul, de unde decurge rolul lor purificator şi protector. Creştinismul  
a făcut ca odată cu zeii şi cultele lor păgâne să se şteargă din conştiinţa generaţiilor  
de autohtoni şi relaţiile realiilor noastre cu sacrul celest, drept urmare s-au şters  
şi relaţiile dintre cuvintele desemnatoare. De acest proces trebuie legate şi lipsa 
transparenţei lexicale în ce priveşte elementele omonime desemnatoare a grindinei  
şi fulgerului, examinate de noi.

În opinia noastră, schimbările de valori în societăţile care s-au perindat de la  
o epocă la alta au făcut ca omul modern să nu mai perceapă legătura primară dintre ele:  
or, în viziunea lui, elementele omonime ale cuvântului românesc în cauză desemnează 
realii absolut diferite. E adevărat că în planul semanticii sincronice între aceste elemente 
omonime nu pot fi construite punţi de legătură. Alta este însă situaţia, dacă vom ţine cont  
de experienţa lor istorică, pornind de la cunoaşterea exactă a realiei în timp şi rolul ei  
în viaţa omului din vremurile cele mai vechi. Deci, în plan diacronic se întrevăd  
perspective în interpretarea lor.

Aşadar, punctul nostru de vedere este următorul: ca urmare a schimbului de valori  
în societăţile precreştină şi creştină semnificaţiile cuvântului omonim smidă  
s-au îndepărtat în timp pierzându-se relaţiile dintre ele, încât astăzi nu le mai percepem. 
În acest fel s-ar explica şi nesiguranţa exprimată de Al. Ciorănescu în privinţa identităţii  
lor [3, p. 724].

1.2. Dacă condiţia absolută în stabilirea unei etimologii este cunoaşterea  
exactă a realiei şi a experienţei ei, atunci ne revine obligaţia să cunoaştem bine  
contextul socio-cultural în care aceasta a apărut şi s-a menţinut, date etnoistorice,  
date lingvistice etc. despre ea. Faptul este valabil şi pentru cercetarea noastră.

În opinia noastră, dintre cele câteva soluţii etimologice înaintate pentru omonimele 
examinate, cea propusă de A. Cihac din sl. sviteti „a scăpăra, a fulgera” (Cihac A.  
de, Dictionnair d’etymologie dacoromaine. II. Elementes slaves, magyars, turcs, grecs 
modernes et albanais. Frankfurt, 1879, XXIV, p. 338, citat după A. Ciorănescu), chiar 
dacă nu satisface, sub aspect semantic pare a fi una sugestivă prin apropierea elementelor 
omonime nu de forma termenului slav sviteti, ci de semnificaţiile lui „a scăpăra, a fulgera”  
alături de interpretarea „pădure incendiată de trăsnet”, lăsând să se întrevadă relaţii 
semantice între elementele omonime ale cuvântului în discuţie ca reflectând anumite 
realităţi extralingvistice aflate în conexiune. E de presupus că Cihac, chiar dacă nu  
a găsit explicaţia, a intuit o anume legătură între elementele omonime în discuţie, fapt  
ce trebuie remarcat.

Cu referire la omonime e de menţionat faptul că în cazul lor factorul timp este 
mult mai important decât în cazul constituirii altor categorii lexicale, deoarece formarea 
omonimelor reprezintă în sine un proces de lungă durată, iar schimbările de sens reflectate  
de omonime sunt uneori de profunzimi nebănuite [2, p. 448-452].

2.1.0. Potrivit DLR, în limba română contemporană elementul omonim smidă  
cu semnificaţiile „grindină”, „fulger” este calificat unul învechit cu etimologie necunoscută. 
Chiar dacă fenomenele celeste desemnate prin termenul smidă ne sunt bine cunoscute, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



96

LV Philologia
2013 mai-august

pentru cunoaşterea lor exactă, considerăm necesar să le prezentăm definiţiile curente.  
Astfel noţiunea de „grindină” este explicată de DEX prin „Precipitaţie atmosferică  
alcătuită din particule de gheaţă având forma unor pietricele; piatră”, iar noţiunea  
de „fulger” DEX-ul o explică prin „Fenomen atmosferic care constă într-o descărcare  
electrică luminoasă produsă între doi nori sau în interiorul unui nor”. E de precizat că 
fulgerul are unele afinităţi cu trăsnetul: „Descărcare electrică, însoţită de o lumină  
vie şi de un zgomot puternic care are loc între doi nori sau între un nor şi pământ sau  
obiecte de pe pământ” (DEX).

Potrivit explicaţiilor aduse supra vom observa că grindina şi fulgerul sunt două 
fenomene atmosferice diferite: grindina reprezintă o materie solidă, alcătuită din bucăţi 
de dimensiuni mici („boabe”) de gheaţă, la căderea cărora se întunecă în jur (dată fiind 
densitatea lor mare). Iar fulgerul, dimpotrivă, reprezintă nişte dungi/ săgeţi de lumină 
puternică („de foc”) de scurtă durată pe cerul înnourat, deseori însoţit de tunet. La rândul 
lor, ele însoţesc un alt fenomen atmosferic – ploaia, adică sunt fenomene atmosferice 
complementare ploii, fiecare dintre ele avându-şi locul şi rolul său în dezlănţuirea  
intemperiei din atmosferă. Aici vom constata că nu trăsăturile lor fizice au putut servi  
la desemnarea lor prin unul şi acelaşi termen. Manifestându-se ca fenomene atmosferice 
de origine celestă cu funcţie purificatoare, acestea, potrivit concepţiei mitologice  
a strămoşilor noştri, au o încărcătură sacră. Considerăm că anume această concepţie se află  
la baza motivaţiei numelui lor. Doar astfel s-ar explica desemnarea prin cuvântul smidă  
a realiilor grindină şi fulger, dar şi pădure, pădurice („desiş în pădure format din tufişuri  
de mărăcini, de zmeură, de mure etc. care cresc printre copaci doborâţi de furtuni, arşi  
de trăsnete ori tăiaţi şi care constituie un loc greu de pătruns” (DLR), fireşte, în urma 
evoluţiei şi a transferului semantic [1, p. 119-137].

2.1.1. Date însemnate în vederea demonstrării ipotezei noastre pentru cercetarea 
noastră ne poate furniza examinarea materialului lexical referitor la elementul omonim 
smidă. Datele respective ar trebui să completeze, dar şi să confirme atât cunoştinţele  
noastre despre termenul smidă, cât şi despre realiile desemnate de el.

Dată fiind calificarea elementului omonim smidă cu semnificaţiile „grindină”  
şi „fulger” drept unul învechit, vom da prioritate materialului lexical din surse şi izvoare  
vechi. Avem în vedere, întâi de toate, primele atestări ale cuvântului în discuţie,  
dar şi realitatea extralingvistică pe care acestea o acopereau prin realiile desemnate  
în societatea din perioada istorică respectivă. În cazul nostru ar conta, în primul rând,  
aspectul semantic al termenului şi relaţiile lui cu realia.

2.1.2. Primele atestări ale elementului omonim smidă cu semnificaţia „grindină” 
o avem din epoca medievală. Cea mai veche, se pare, o aflăm în secolul al XVI-lea  
la cronicarul Grigore Ureche, apoi în secolul al XVII-lea îl întâlnim în Psaltirea pre  
versuri tocmită şi în Viaţa şi petriaceria sfinţilor ale distinsului cărturar şi mitropolit 
Dosoftei, precum şi în Biblia de la Bucureşti, iar în secolul al XVIII-lea în Istoria 
ieroglifică a scriitorului-savant Dimitrie Cantemir ş.a. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



97

Philologia LV
mai-august 2013

Pentru o interpretare adecvată a elementului omonim învechit cu etimologie 
necunoscută smidă cu semnificaţiile „grindină” şi „fulger” din limba română ne propunem, 
întâi de toate, să-i examinăm semnificaţiile sale în raport cu uzul în atestările din izvoarele 
medievale enumerate supra.

În Letopiseţul Ţării Moldovei a cronicarului moldovean Grigore Ureche avem 
atestarea: „Pre multe locuri au căzut smidă (peatră)…” [4, Gr. Ureche, Letopiseţul  
Ţării Moldovei. I 203/26, citat după DLR, vol. VIII, partea a 2-a, litera P  
(pe – pînar), Bucureşti 1974, p. 524]. E de precizat că explicaţia dintre 
paranteze (peatră) este adusă chiar de autor. Atestarea dată confirmă faptul că în 
Moldova din secolul al XVI-lea piatra ca varietate de precipitaţie atmosferică   
era desemnată prin termenul smidă. În planul uzului termenilor vizaţi confruntaţi 
următorul exemplu de la Nicolae Costin: „Şi piatră pe multe locuri au căzut”  
(N. Costin. I, 560; citat după DLR vol. VIII, partea a 2-a, p. 524). Termenul  
piatră desemnând o varietate de precipitaţii atmosferice este întâlnit şi astăzi  
în limba română vorbită în spaţiul românesc. Alte câteva atestări le avem din seco- 
lul al XVII-lea, anume la Mitropolitul Dosoftei în Psaltirea pre versuri tocmită (1672),  
în Viaţa şi petriaceria sfinţilor (1682-1686), precum şi în Biblia de la Bucureşti (1688).

Respectând ordinea cronologică, vom examina mai întâi atestările cuvântului  
în Psaltirea pre versuri tocmită. Aici considerăm necesar să amintim că lucrarea de faţă  
este o traducere liberă a psalmilor lui David după o tălmăcire anterioară din limba  
slavă făcută în proză tot de Mitropolitul Dosoftei.

Întrucât originalul după care a fost făcută traducerea nu ne este cunoscut,  
vom examina pasajele ce conţin termenul smidă din psalmii 104, 148, 17 şi 28  
prin compararea lor cu pasajele corespunzătoare din alte două traduceri ale psalmilor  
în slavă. Astfel vom prezenta fragmente din Psaltirile aflate cândva în cultul ortodox, 
înlocuind originalul cu manuscrisul mediobulgar târziu Psaltirea lui Norov din  
anii ’30-’40 ai secolului al XIV-lea (Норовская псалтырь. Среднеболгарская рукопись  
XIV века, София 1989), ca cea mai timpurie fixare a psalmilor în manuscrisele slave  
(a Psaltirii) dintre cele cunoscute până în prezent. Manuscrisul a apărut înainte  
de corectarea textelor psalmice/biblice (ce consta în urmarea întocmai a textului grecesc)  
pe timpul lui Eftimie din Târnova [5, p. 7]. Apoi vom aduce versetele corespunzătoare  
din psalmii respectivi dintr-o Psaltire din I jumătate a secolului al XVI-lea aflată  
în Arhiva Naţionala a RM (fond 2119, inventar nr. 2, dosar nr. 7) la fel în limba 
slavă, oficializată în cultul ortodox în spaţiul nostru. Mai apoi, ca traducere 
în proză în limba română, vom prezenta versetele din psalmii respectivi  
din Psaltirea prorocului şi împăratului David din 1829, retipărită în 1833 (fondul  
de carte rară a Bibliotecii AŞM), apărută în limba română la 1817 la tipografia 
Universităţii Ungariei. Cum bine se ştie, textele Psaltirii oficializate în cultul ortodox  
nu se cade să conţină divergenţe în raport cu originalul grecesc, decât deosebiri ce ţin  
de lexic, formarea cuvintelor, sintaxă, de redacţie a textului psalmic/ biblic.

Aşa dar, ordinea prezentării fragmentelor de text ce ne interesează va fi 
următoarea: mai întâi se vor da cele din Psaltirile în limba slavă (limba din care s-au făcut 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



98

LV Philologia
2013 mai-august

traducerile în româna veche), apoi traducerea românească în proză, după care vor urma  
fragmentele ce conţin termenul smidă din Psaltirea lui Dosoftei. Mai apoi, la fel  
spre comparare, vom aduce şi pasajele corespunzătoare din Psaltirea în versuri a ardelea-
nului Teodor Corbea, compusă foarte probabil între 1700-1710 în Ţara Muntenească.  
E cazul să constatăm că ultima apare cu aproximativ 40 de ani mai târziu decât cea  
alcătuită de Dosoftei, însă pe timpul lui D. Cantemir.

Vă mai informăm că, din lipsă de fonturi cu semne diacritice pentru limba slavă 
veche majoritatea cuvintelor abreviate (sub tildă) le prezentăm în forma lor firească.

Psalmul 104.
Psaltirea lui Norov: Ïîëîæè äúæä# èõú ãðàäú. wãí’ ïîïàëh@mü âú çåìëè 

èõ [5, ps. 104/ 32, p. 553]. // Psaltire, sec. XVI: Ïîëîæè äúæä# èõü ãðàäü‚ wãíü 
ïîïàëh@mü âú çåìëè èõü [6, p. 124].

Psaltirea prorocului şi împăratului David: ïuñàu ïëîèëg ëwð ãðèíäèíú‚ ôîê 
àðç@íä ä ïúìäíòuë ëwð [7, ps. 104].

La Dosoftei: Ploaia, smida le-au împlut şi focul,// De-au ţara ars ş-au bătut  
cu totul… Smochinii toţi ce făcea roadă // Smida strică, şi tot pom de coadă.// Trimisă 
lăcustă şi omidă// De mâncară ce-au rămas de smidă, … [8, ps.104, vers. 92-93, p. 250].

La Corbea: Şi au pus ploile lor, grindină sau piatră / Toate ţarinile lor istov  
să le bată; / Pus-au în pământul lor foc aprins să arză / Orce să va întâmpla într-însul  
să cază; [9, ps. 104, vs. 89-92, p. 352].

Din pasajul respectiv observăm că termenul ãðàäú „grindină” din 
textele slave în Psaltirea prorocului şi împăratului David în limba română 
este tradus prin termenul grindină, Dosoftei îl traduce prin termenul smidă,  
iar Corbea prin „grindină sau piatră”.

Psalmul 148.
Psaltirea lui Norov: õâàëè³òå ãà [ãîñïîäà] ^ çåì#. çüìèåâå è âúñ# áåçäíû. 

wãíú ãðàäú ñíhãú ãîëwòú, äõú [äîóõú] áîóðåíü "æå òâîð#òú ñëîâî åãî  
[5, ps. 148/ 7-8, p. 693]. // Psaltire, sec. XVI: õâàëèòå ãà [ãîñïîäà] ̂  çåìë#•çúì³åâå 
è âúñ# áåçäíû • wãíü. ãðàäú. ñíhã. ãîëîòü. è äîóõ áîóðåíú•òâwð#maa ñëîâî 
åãî [6, p. 168-169]. 

Psaltirea prorocului şi împăratului David: Ëúuäàöé ïðå Äîìíuë äå ïðå ïúì@
íò áúëàuð¿é øè òîàòå àä@íêuðèëå. Ôîêuë‚ ãðèíäèíà‚ Çúïàäà‚ ã¿#öà‚ äuõuë  
÷åë äå âèôîð‚ ÷hëå ÷å ôàê êuâäíòuë ëué. [7, ps. 148].

La Dosoftei: Lăudaţ pre Domnul, toţ bălauri/ De pre pământ şi zmei  
de prin gauri./ Lăudaţî-l, fulgere şi focuri,/ Şi smida ce cade-n toate locuri,/ Omeţii 
şi gheţile, şi vântul,/ De turbură şi-i face cuvântul,.. [8, ps. 148/21-24, p. 345]. 
La Corbea: Voi, bălaurii pre pământ/ Lăudaţi pre Domnul cu glas svânt./  
Şi, adâncurile, voi toate,/ Îi înălţaţi hvale mari foarte./ Focul, grindinea, cu omătul/  
Slăviţi-i şi-i măriţi portul/ Ghiaţa şi duhul cel viforât,/ Cari fac cuvântul lui poruncit;  
[9, ps. 148/ 27-34, p. 445].

În versetele din psalmul 148 traducerea slavului ãðàäú este similară celei  
din psalmul precedent: în traducerea românească în proză avem termenul grindina, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



99

Philologia LV
mai-august 2013

la Corbea grindinea, iar la Dosoftei avem termenul smidă. Deci pentru desemnarea 
fenomenului atmosferic dat doar Dosoftei foloseşte termenul smidă la fel ca   
moldoveanul Gr. Ureche în secol al XVI-lea.

Cât priveşte uzul românescului smidă, dar şi traducerea făcută de Dosoftei,  
pentru cercetarea noastră prezintă interes următorul fragment din psalmul 17:

Psaltirea lui Norov: ^ wáëèñòàíèà ïðhä íèìú wáëàöè ïðîèäîø@. ãðàäü  
è #ãë¿å wãíüíî [5, ps.17, p. 274]. // Psaltire, sec. XVI: ^ îáëèñòàí¿à ïðhä íèìü 
wáëàöü ïðîèä@. ãðàäè. è #ãë¿å wãíüíî• è âúçãðúìh ñú íåáåñå ãü [ãîñïîäü]  
[6, p. 20].

Psaltirea prorocului şi împăratului David: Äíòðu ñòðúëu÷èðå äíàèíòh ëué 
íîðèé àu òðåêuò, ãðèíäèíú øè êúðáuíèé äå ôîê [7, ps. 17].

Biblia de la Bucureşti: De lucirea înaintea lui norii au trecut, smidă şi cărbune  
de foc [ps. 14 [17], vs. 14; citat după Corbea, nota 39, p. 169].

La Dosoftei: Şi pre dinainte-ţ nuorii fac cale.// Cu ploaie aprinsă curând ca o vale  
[= curgând ca un râu].// Piatră cu jeratec, cu foc împreună,// Cu multă tărie Domnul  
din ceri tună [8, ps. 17/ 33-36, p. 31].

La Corbea: Şi dintru strălucire// Înainte-i cu ştire// Nor, grindine de foc, cărbuni// 
Au trecut ca cu cununi// Domnul din ceri au tunat… [9, ps. 17, vs. 59-63, p. 169].

Vom observa faptul că în aceste versete din psalmul 17 slavul ãðàäü din 
sintagma ãðàäü è #ãë¿å wãíüíî: ãðèíäèíú øè êúðáuíèé äå ôîê, doar  
în Biblia de la Bucureşti este tradus prin smidă: smidă şi cărbune de foc. Corbea 
îl traduce prin grindine de foc, cărbuni; pe când  Dosoftei în cazul dat face uz  
de perifrază: Cu ploaie aprinsă curând ca o vale. Piatră cu jeratec, cu foc împreună.

E de remarcat că doar Biblia de la Bucureşti, la baza căreia se află traducerea  
lui Nicolae Milescu Spătarul redactată de Dosoftei, înregistrează termenul smidă pentru 
traducerea termenului slav ãðàäú, termen de care în versetul respectiv din psalmul 17 
Dosoftei nu mai face uz.

Considerăm că Dosoftei foloseşte aici perifraza pentru a reda puterea 
nelimitată a Domnului şi încărcătura sacră a tabloului de o intensitate maximă 
a intemperiei dezlănţuite, tot de puterea lui Dumnezeu, tablou pe care nu doar  
îl apropie de fenomenul real, adecvat ploii cu grindină, dar îl redă deosebit de plastic. 
Astfel, sub lumina dezlănţuită de fulgere, grindina la poetul Dosoftei devine „ploaie 
aprinsă”, iar „cărbunii de foc” – „Piatră cu jeratec, cu foc împreună”. Or, grindina  
în strălucirea fulgerului creează impresia de jeratec care în lumina descărcărilor electrice  
capătă o strălucire orbitoare „de foc”, iar ploaia „cea aprinsă” curge „ca o vale...”

E de observat că Dosoftei denumeşte elementele intemperiei atmosferice descrise  
(pentru care era de aşteptat termenul smidă) cu numele lor fireşti, aflate în uz – ploaie 
şi piatră, iar în cadrul acestei dezlănţuiri atmosferice ploaia este aprinsă de fulgere  
şi trăsnete, iar piatra e cu jeratec, cu foc împreună…

În versetele respective Dosoftei cuprinde în dezlănţuire toate fenomenele 
complementare ploii cu grindină, plus imaginile pe care acestea le lasă ochilor noştri,   
spre deosebire de versetele din psalmii examinaţi anterior, unde el se referă   
la grindină ca fenomen atmosferic, fără a încerca să o descrie.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



100

LV Philologia
2013 mai-august

În acelaşi context mai aducem un alt exemplu de uz din psalmul 28, în care  
textul slav nu aminteşte nimic despre realia noastră, însă Dosoftei, ca un bun cunoscător  
al textelor sacre, o foloseşte denumind-o prin termenul smidă, cf.:

Psaltirea lui Norov: ãëàñú ãíú [ãîñïîäíú] íà âîäàõú. áú [áîãú] ñëàâû 
âúçãðüìh‚ ãü [ãîñïîäü] íà âîäàõú ìíîãàõú. [5, ps. 28/3, p. 304]; // Psaltire,  
sec. XVI: ãëàñú ãîñïîäíü íà âwäàõü. áãú [áîãú] ñëàâh âúçãðúìh. ãäü [ãîñïîäü] 
íà âwäàõü ìíwãàõü. [6, p. 33].

Psaltirea prorocului şi împăratului David: Ãëàñuë Äîìíuëué ïðåñòå àïå: 
Äuìíåçåuë ñëàâåé àu òuíàò: Äîìíuë ïðåñòå àïå ìuëòå. Ãëàñuë Äîìíuëué 
äíòðu òúð³å: [7, ps. 28].

La Dosoftei: Glasul Domnului toarnă cu smidă-n pohoaie / Şi tună-ntr-ape multe  
cu fulgere-n ploaie. [8, ps. 28, p. 64].

La Corbea: Glasul Domnului iaste / Peste ape cu veaste, / Dumnezăul mărirei,  
al slavei ş-al tăriei / Preste multe au tunat / Ape ca un împărat [9, ps. 28/ 13-18, p. 191].

Pentru înţelegerea corectă a pasajului dat vom apela la comentariile textelor  
sacre, în care se susţine că în psalmul 28 cuvântul „ape” semnifică „popoarele”.

Dosoftei însă, lărgind şi intensificând forţa cuvântului ce semnifică puterea  
divină, sesizată şi prin uzul în slavă a lui âúçãðüìh : àu òuíàò, foloseşte şi termenii  
smidă, fulgere, ploaie ce desemnează fenomenele atmosferice complementare tunetului.  
În felul acesta el creează atmosfera de forţă supremă prin care puterea cuvântului lui  
Dumnezeu asupra popoarelor lumii este de neînvins. La el „Glasul Domnului” mai întâi  
„toarnă cu smidă-n pohoaie”, adică „toarnă” cuvinte asemeni ploii cu grindină în popoare,   
în text – în puhoaie ca „mulţime de oameni”, de înţeles necreştini, năvălitori străini, inclusiv  
străini de cuvântul lui Dumnezeu (?). Or, în limba română cuvântul puhoi semnifică  
„cantitate enormă de apă care curge cu repeziciune şi forţă; apă curgătoare umflată  
de ploi, care se revarsă cu forţă”, iar cu sens figurat „mulţime mare de oameni sau de alte  
fiinţe, care se deplasează năvalnic în aceeaşi direcţie” (DEX). E de remarcat faptul 
că poetul, în concordanţă cu comentariile textelor psalmice, a găsit cuvântul puhoaie 
drept cel potrivit pentru acest pasaj, dat fiind că semnificaţiile lui acoperă atât 
sensul direct de „ape” , cât şi cel subînţeles de „popoare” din textul psalmic. Lucru,  
aşa cum ni-l sugerează uzul, cunoscut de Dosoftei.

E limpede că uzul cuvântului smidă din psalmul 28, dar şi cel din psalmul 17 
face clară posibilitatea transferului termenului de la grindină la fulger – ambele fiind 
„vieţuitoare” celeste ca purtând încărcătură sacră, purificatoare; ambele fenomene  
înrudite cu ploaia.

E de observat că Dosoftei are o cunoaştere exactă a termenului smidă. Faptul  
este confirmat şi de uzul lui în „Viaţa şi petriaceria sfinţilor”: Să porniră din ceriu… 
fulgere şi tunete şi smidă, atâta cât strânsă focul [10, Dosoftei, v.s, octombrie 85r/27,  
după DLR]. Atestarea dată, în viziunea noastră, vine să confirme înţelesul de „ploaie  
cu piatră/ grindină” şi nu doar de „piatră”, ca element complementar ploii, lucru  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



101

Philologia LV
mai-august 2013

demonstrat, aşa cum am arătat supra, chiar de Dosoftei. În acest sens confruntaţi  
psalmul al XVII-lea, unde foloseşte plastic ambele elemente ale fenomenului atmosferic  
smidă: „ploaie aprinsă curând ca o vale [ca un râu]” şi „piatră cu jeratec, cu foc  
împreună”… Din câte se ştie, grindina nu cade fără ploaie, adică pe pământul uscat,  
deci, fenomenele atmosferice în discuţie nu pot fi separate.

Din fragmentele date observăm că la Dosoftei cuvântul smidă are sensul  
de „ploaie cu piatră/ cu grindină”, nu doar de „grindină”, numită de el şi „piatră”, la fel cum  
este denumită şi astăzi în graiul viu moldovenesc. 

Şi pe scurt. Fiind un cărturar de seamă şi un bun cunoscător al textelor religioase  
e limpede că în timpul traducerii Dosoftei s-a ciocnit de lipsa unei terminologii a textelor reli-
gioase în limba română, a instrumentariului necesar unei traduceri pe măsură. E de presupus  
forţa de pătrundere a textelor religioase, pe care o poseda cu certitudine cărturarul nostru,  
i-a descoperit lipsa isodinamiei între termenii parte  la traducere. Faptul i-a impus  
lui Dosoftei versificarea psalmilor, inclusiv din considerentul atingerii isodinamiei  
în traducere, urmărind tendinţa de a aduce prin forţa cuvintelor adevărul deplin,  
primordial din lucrarea originală. Din aceleaşi motive Dosoftei recurge la dedublare 
prin perifrază, inclusiv la traducerea versetelor respective din psalmul 17: ploaie  
aprinsă// Piatră cu jeratec, cu foc împreună, pentru care confruntaţi textul din slavă:  
ãðàäü è #ãë¿å wãíüíî : rom. smidă şi cărbune de foc (Biblia de la Bucureşti).

Punctul nostru de vedere în această chestiune este în deplin acord cu afirmaţiile sale 
din comentariile la traducerea psalmilor, din care este clar că marele cărturar al timpului 
său şi cuviosul mitropolit a simţit lipsa în limba română a instrumentariului necesar 
pentru traducerea textelor sacre, iar singura posibilitate de a reda valenţele originalului  
era versificarea psalmilor, mai cu seamă dacă e să ţinem cont de caracteristicile lor  
în ebraică. E bine ştiut că limbajul poetic poate cuceri culmi nebănuite şi se poate  
apropia, cel puţin prin trăirea pe care o degajă, de valori similare sau apropiate celor  
trăite de autorul textului original. Cum bine se ştie, forţa artistică a cuvântului în limba- 
jul poetic este alta decât în proză. Fenomenul a fost utilizat de Dosoftei pentru a atinge  
forţa cuvintelor din limba originalului (sic!). Faptul dat ne permite să vorbim despre 
filologul Dosoftei.

Din punctul nostru de vedere, cercetarea traducerilor lui Dosoftei din perspectiva 
fenomenului isodinamiei constituie un subiect aparte (un imperativ!) care i-ar reda  
adevărata valoare nedreptăţitului poet şi traducător, precum şi scrierilor sale, ne referim  
în primul rând la Psaltirea pre versuri tocmită.

Opera lui Dimitrie Cantemir ne oferă o atestare, după noi, foarte însemnată  
pentru reconstrucţia semantică a rom. smidă „grindină”, „fulger”, cf.: Din ceriu fulgere,  
din nuări smidă şi piatră, în aer focul cu apa să amesteca [11. D. Cantemir, Istoria  
Ieroglifică, I, v.r., p. 225, citat după DLR, p. 1114]. În acest fragment cuvântul smidă  
apare alături de piatră ca părţi omogene. Atât smida cât şi piatra cad din „nuori”, zice  
savantul Cantemir. Cum bine se ştie, din nori cade doar ploaia şi grindina/ piatra, preci- 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



102

LV Philologia
2013 mai-august

pitaţii formate din particule de apă sub formă lichidă şi respectiv sub formă solidă  
(a se vedea mai sus explicaţia adusă din DEX pentru cuvântul „grindină”.). „Particulele 
de gheaţă” (DEX), la rândul lor, reprezintă stropii de apă transformaţi, în anumite  
condiţii atmosferice, în bucăţele/ boabe mici de gheaţă. Cum s-a precizat anterior,  
grindina, fiind un fenomen meteorologic complementar ploii, nu cade fără ploaie. În acest  
sens aducem expresia foarte răspândită în limba română vorbită „ploaie cu piatră”  
alături e expresiile „ploaie cu grindină” sau „plouă cu grindină”, ultimele două  
nu le-am întâlnit în zona noastră şi nu le-am auzit nici odată, decât de la persoane  
bine şcolite. Fapt deloc întâmplător, aşa cum vom arăta mai jos.

Dacă prin cuvântul piatră savantul Cantemir are în vedere şi desemnează grindina 
(date fiind trăsăturile lor comune), atunci apare întrebarea, ce are el în vedere/   
desemnează prin cuvântul smidă?

E de remarcat faptul că fragmentul citat este alcătuit din două propoziţii în care 
consecutivitatea locului desfăşurării acţiunii apare într-o ordine firească: „din ceriu” → 
„în aer”, cu un anume grad de opoziţie: Din ceriu fulgere, din nuări smidă şi piatră (1),  
în aer focul cu apa să amesteca (2). Analiza relaţională a acestui pasaj ar impune urmă- 
toarea deducţie: prin cuvântul smidă Cantemir denumeşte ploaia (sic!). Savantul  
Cantemir nu a putut greşi. Or, apei din ultima propoziţie îi poate corespunde doar  
smida din cea de-a doua: în aer focul cu apa să amesteca, adică se amestecă focul  
fulgerelor din cer cu apa smidei din aer, căci piatra va trebui să ajungă la pământ  
tot piatră ca s-o percepem ca atare (piatră-grindină); or piatra din nori nu putea fi  
în aer decât piatră(!), deoarece la altitudine temperaturile sunt mai joase decât  
la suprafaţa pământului.

Prin urmare, în exemplul citat din opera lui Cantemir cuvântul smidă are  
semnificaţia „ploaie”. Dacă ar avea semnificaţia de „ploaie cu piatră/ grindină”  
ca la Dosoftei, atunci cuvântul piatră nu putea să urmeze imediat după smidă,  
ca parte omogenă.

După noi semnificaţia „ploaie” a termenului smidă trebuie să fie una foarte  
veche, poate chiar primară. Ea apare în deplină concordanţă cu ipoteza noastră  
bazată pe originea lor celestă comună, adică originea sacră a fenomenelor atmosferice 
menţionate, fapt care a motivat transferul.

Punctul nostru de vedere, dacă datele pe care le prezentăm sunt corecte, e susţinut 
de corespondentul baltic, anume verbul din letonă smidzināt „a cerne, a bura, a burniţa, 
a picura (despre ploaie)”. Deosebirile semantice ce le atestăm între corespondentele date 
ţin de tipurile de precipitaţii sub formă de ploaie şi se explică prin cauze extralingvistice 
(prin aşezarea geografică, clima şi relieful diferit pe care s-au stabilit vorbitorii limbilor 
respective), de soarta cuvintelor în limbile respective (extinderea sau îngustarea 
sensului, specializarea semantică sau generalizarea /ca termen generic) ca desemnator  
al fenomenului atmosferic dat.

Stabilirea corespondentului în limbile baltice ne-ar permite să considerăm 
semnificaţia „ploaie” a elementului omonim smidă din română drept una străveche, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



103

Philologia LV
mai-august 2013

o moştenire comună în arealul de răspândire a acestor limbi. Observăm că în cazul 
elementului omonimic examinat, cuvântul leton are, la fel ca cel din română, un s-mobile.  
Să fi fost o evoluţie semantică comună pentru spaţiul lingvistic traco-baltic (o inovaţie)?

Cât priveşte semnificaţiile „piatră” (ca fenomen atmosferic) şi „grindină”  
a cuvântului românesc smidă. În contextul sociocultural dat cuvântul „piatră” cere 
un tratament aparte. Cuvântul grindină, la rândul lui, este unul vechi, moştenit din 
latinescul grando, grandinis „ghrindină” (cf. arom. grândină, grindine, it. grandine), însă  
în română acesta nu a căpătat o răspândire generală, concurând în Moldova şi Transil- 
vania cu varietăţile diatopice smidă şi piatră; în Bucovina şi Transilvania cu varietatea  
diatopică gheaţă). E de presupus că la momentul pătrunderii în limbă cuvântul latin  
a ocupat spaţiul profan destinat realiei, însă odată cu pătrunderea creştinismului, 
treptat s-a produs procesul desacralizării realiilor urmând concurenţa lor în limbă  
şi determinarea locului fiecăruia dintre ele în zonele de răspândire a limbii române.

Cercetarea noastră trebuie axată, aşa cum am arătat şi în articolul anterior,  
pe viziunea arhaică despre cosmos, elaborată de-a lungul veacurilor, încă înaintea 
erei noastre, care, după cum menţionează R. Vulcănescu, „a lăsat urme sensibile  
în spiritualitatea românească atât prin implicaţiile ei mitologice, cât şi prin reverberaţiile 
sentimentului apartenenţei materiale şi spirituale la cosmos, prin conştiinţa că românul 
este o făptură cosmică, ce împlineşte un destin terestru în economia întregii lumi şi vieţi 
universale” [12, p. 247].

Explicaţia utilizării termenului piatră pentru grindină ţine şi ea de sfera  
atingătoare a sacrului, ca în cazul termenului smidă. Or, la antici, inclusiv la strămoşii 
noştri, piatra a făcut parte din clasa de obiecte sacre sau „învăluite în prestigiul  
sacralităţii”, deoarece ele nu sunt simple pietre, ci altceva decât condiţia lor normală  
„de obiecte” – ele cad din sfera celestă, adică sacră. După cum notează M. Eliade,  
„Un obiect devine sacru în măsura în care încorporează (adică revelează) altceva  
decât pe sine” [14, p. 33]. La fel şi ploaia purificatoare venită din cer (spaţiu încărcat  
de sacralitate) fertilizează pământul, îl face să rodească. Ea însemna un dar al zeilor  
(cu sens material şi spiritual), dar şi o pedeapsă a zeilor, atunci când cădea cu piatră/ 
smidă [13, p. 110].

Cât priveşte fulgerul. În multe religii ale lumii fulgerul este considerat hierofanie  
a divinităţii supreme sau a unei însemnate divinităţi celeste. În virtutea acestui fapt  
fulgerul continuă să fie sacru, iar locul sau obiectul lovit de fulger, devine şi el unul sacru.  
Mai mult decât atât, la multe popoare Fiinţa supremă celestă se manifestă mai ales prin  
fulger. Faptul că doar din semnificaţia „fulger” a acestui element omonimic avem  
un derivat, anume verbul a smidi „a fulgera, a sclipi”, la fel poate fi legat de valenţele  
sacre ale realiei respective în concepţia mitologică: fulgerul ca armă a zeului suprem.

Prin urmare, în cazul realiilor noastre denumite prin termenul  smidă (grindină, 
fulger, ploaie cu piatră, ploaie) acest altceva este dobândit prin inserţiunea lor  
în ceruri, o zonă sacră. Deci pot fi tratate ca accidente sacre, acestea manifestând  
o anumită modalitate a sacrului, fiind „fapte sacre”. Or, din cele mai vechi timpuri  
cerul i s-a înfăţişat omului ca domeniu divin prin excelenţă [14, p. 74].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



104

LV Philologia
2013 mai-august

În concluzie, manifestarea sacrului în aceste fenomene ale naturii la strămoşii  
noştri era transparentă, datorită faptului că ele sunt parte cu acţiune concomitentă  
în cadrul intemperiilor celeste. După cum afirmă Eliade, „...tot ce se petrece în spaţiile  
siderale şi în regiunile superioare ale atmosferei – alunecarea ritmică a stelelor, 
zborul norilor, furtunile, trăsnetul, meteoriţii, curcubeul – sunt momente ale aceleiaşi  
hierofanii” [14, p. 60].

În final e de subliniat că în cazul elementului omonim smidă cu semnificaţiile 
„grindină” şi „fulger” a avut loc transferul termenului smidă asupra fenomenelor 
apropiate (de aceeaşi origine celestă): ploaie → piatră / grindină → fulger. 
Fenomenele atmosferice – grindina şi fulgerul – au ajuns să fie denumite la fel  
prin termenul smidă nu doar datorită unor trăsături comune ale lor, ci datorită încărcăturii 
lor sacre şi purificatoare.

În concluzie vom sublinia că sacralitatea celestă din care îşi trag originea realiile  
în discuţie s-ar afla la baza motivaţiei denumirii lor prin termenul smidă.

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Philologia, 2011, nr. 3-4. – Chişinău, 2011.
2. Трубачов О. Н., О семантической теории в этимологическом словаре.  

Проблема омонимов подлинных и ложных и семантическая типология./ Труды  
по этимологии. Слово. История. Культура. Том I. – Москва, 2004.

3. Al. Ciorănescu, Dicţionarul etimologic al limbii române”. – Bucureşti, 2002.
4. Gr. Ureche, Letopiseţul Ţării Moldovei. I 203/26, citat după DLR, vol. VIII, partea  

a 2-a, litera P (pe – pînar). – Bucureşti 1974.
5. Норовская псалтырь. Среднеболгарская рукопись XIV века, часть II. –  

София 1989.
6. Psaltire, secolului al XVI-lea, I jumătate, fond 2119, inventar nr. 2, dosar nr. 7. – 

Chişinău, Arhiva Naţională a RM.
7. Psaltirea prorocului şi împăratului David. – Bucureşti, 1829/ 1833.
8. Dosoftei, Psaltirea pre versuri tocmită. – Iaşi, 2002.
9. Teodor Corbea, Psaltirea în versuri. – Bucureşti, 2010.
10. Dosoftei, Viaţa şi petriaceria sfinţilor, octombrie 85r/27, după DLR.
11. D. Cantemir, Istoria Ieroglifică, I, v.r., p.225, citat după DLR, p. 1114.
12. Romulus Vulcănescu, Mitologie română. – Bucureşti, 1984.
13. Ivan Evseev, Dicţionar de simboluri. – Bucureşti, 2007.
14. Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor. – Bucureşti, 2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:00:05 UTC)
BDD-A6777 © 2013 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

