
3

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

ANATOL GAVRILOV
Institutul de Filologie

(Chişinău)

SUBIECTUL VORBIRII
2. Ce este vorbire?

Abstract. In „The Subject of Speech II” there is made an analysis of the notion 
„speech” by its conceptual relation to such correlative notions as „talk”, „silence” (as inner 
speech of the interlocutor), „utterance” (as the voice and perception of the bivoc word  
in silent reading regime), „sentence”, „statement” (text), „monologue”, „dialogue”, showing 
that any speech act is through the origin and essence of man and language, a „talk”, thus  
a dialogue that can be interlocutionar either directly or concealed in cvasimological form  
of a discursive interference. Based on the philosophy of dialogue and Bakhtin’s metalinguistics 
there are redefined main types of discurse as speech genres and as hybrid narrative forms  
of framing – modeling of the the other’s speech in the literary text in which they find their 
definite compositional and stylistic expressions depending on their genre. Thus, splitting 
the text into the „narrative” (as monologic authorial discourse) and „dialogue” (as a direct 
conversation between characters) turns out to be inappropriate and tributary to „ideological 
monologism”.

Keywords: the other’s speech, refractive speech, bipolar narration, framing-modeling, 
type of statement, narrator’s exotopia, dialogic form (as the work of the third – the narrator), 
discursive interference, hybrid constructions, dialogized monologue, concealed existential 
dialogue.

În prima parte a acestui articol Ce este subiect?, în care am urmărit etapele istorice 
principale ale formării noţiunii de subiect uman, am demonstrat că noţiunea bahtiniană 
subiectul vorbirii s-a cristalizat în baza subiectului existenţei elaborat în filosofia 
existenţialistă a comunicării dialogice (intersubiectuale), conceptul bahtinian completând 
ideea unităţii dintre existenţă şi comunicare cu ideea unităţii dintre subiectul – personalitate 
existenţială şi vorbire, tipurilor de subiect corespunzându-le anumite tipuri de structurare 
discursivă a vorbirii, astfel încât analiza metalingvistică a structurii vorbirii face posibilă 
o identificare mai precisă a calităţii de subiect a locutorului. De aici importanţa sferei de 
probleme legate de vorbire care scot această noţiune din sfera amăgitoare a de-la-sine-
înţelesului. Pentru a găsi un răspuns mai exact la întrebarea „ce este vorbire?”, vom merge 
pe calea delimitării acestui termen de alţi termeni cu care se identifică sau, dimpotrivă, 
este opus.

teoria  literaturii

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



4

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

Vorbire şi vorbărie
E suficient să consultăm dicţionarele pentru a ne face o idee generală despre acea 

complexitate contradictorie de fapte de limbă pe care le cuprinde termenul vorbire.  
În DEX Vorbire este 1. Acţiune de a vorbi şi rezultatul ei; folosirea limbii în procesul  
de comunicare între membrii unei anumite colectivităţi; vorbit. Limbaj. Fel de a vorbi, 
mod de a se exprima. 2. Limbă, grai. 3. Cuvânt, menţiune. Verbul A vorbi la care ne trimite 
articolul Vorbire are patru semnificaţii: 1. Intranz. A avea facultatea de a articula cuvinte; 
A exprima prin cuvinte gânduri, sentimente, intenţii; A spune, a zice, a grăi. Tranz. A rosti 
cuvinte. A se adresa cuiva. A se exprima într-o limbă. A-şi spune cuvântul. A-şi exprima 
voinţa. A face dovadă, a adeveri, a atesta, a confirma. Fig. A pleda în favoarea cuiva.  
2. Intranz. A sta de vorbă; a discuta; a comenta. Refl. A se sfătui, a se înţelege. 3. Cuvânt, 
menţiune. Intranz. A face o expunere; a ţine un discurs. – Din vorbă. Iar în articolul Vorbă 
sunt definite deja 11 semnificaţii. Sfera de semnificaţii se lărgeşte şi mai mult în articolele 
despre noţiunile interferente cu vorbirea: Limbă, Limbaj, Grai, Spunere, Expunere, Zicere, 
Zicătoare, Proverb, Enunţ, Discurs, Rostire, Cuvântare, Tăcere ş.a. [1]. Pentru toate acestea 
vorbire înseamnă noţiunea originară. De aceea Eugen Coşeriu îşi întemeia proiectul său 
de lingvistică integrală, care să cuprindă limbajul în esenţa totalităţii manifestărilor lui, 
pe lingvistica vorbirii, deoarece limbajul real se manifestă la trei niveluri principale ale 
vorbirii: 1. Facultatea generală de a vorbi (competenţă elocuţională); 2. Realizarea acestei 
facultăţi a omului în vorbirea unor limbi istorice concrete (competenţă idiomatică).  
3. Aptitudinea de a crea noi enunţuri orale şi texte (competenţă expresivă sau discursivă). 
„Lingvistica integrală” are tangenţe principiale cu „metalingvistica bahtiniană”, tangenţe 
care provin din modul comun de a concepe relaţia om – vorbire – limbaj ca fenomene 
interdependente ale activităţii vitale a omului ca subiect liber creator.

Opera literară ca produs al creaţiei verbale este destinată în primul rând, releva 
Bahtin, nu cercetătorului literar, ci cititorului ei. Şi limba, cum observa Coşeriu, există nu 
pentru lingvişti, ci pentru vorbitorii care comunică între ei prin limbă, de aceea lingvistica, 
„vorbire teoretică despre vorbire”, trebuie să ia ca punct de pornire în cercetarea limbii 
faptul fundamental că limba este ştiinţa efectivă a vorbirii, este înainte de toate, cum 
susţinea B. Croce, „ştiinţă de a crea într-o limbă”. Şi în elucidarea noţiunii vorbire trebuie 
să pornim de la ceea ce ştiu vorbitorii despre ce este şi ce nu este vorbire, cu atât mai 
mult cu cât şi lingvistul sau cercetătorul literar (filologul, filosoful, savantul în genere) 
este el însuşi înainte de toate fiinţă vorbitoare. Or, în conştiinţa linguală (idiomatică)  
a vorbitorului diversitatea semnificaţiilor cuvântului vorbire se polarizează în două sensuri: 
ceea ce este cu adevărat vorbire şi ceea ce numai pare a fi, adică se face deosebirea 
dintre esenţa vorbirii şi aparenţa ei. În toate dialectele şi graiurile limbii române pentru 
„acţiunea de a vorbi” există termenul opus vorbărie (sau vorbăraie) cu o serie de sinonime 
negative: flecăreală, flecărire, limbuţie, pălăvrăgeală, sporovăială, trăncăneală, liorbăială, 
clănţăneală ş.a., precum şi termeni livreşti ca poliloghie, verbalism, verbiaj, verbozitate ş.a.  
[2, p. 1088]. De aceea expresii ca „a vorbi vrute şi nevrute”, „verzi şi uscate”, „câte-n lună 
şi în stele” prin care se exemplifică termenul a vorbi în DEX, deşi semnifică de asemenea 
„acţiunea de vorbi”, desemnează în comunicare de fapt contrariul vorbirii autentice – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



5

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

adică vorbăria. Aici apare diferenţa făcută încă de Aristotel dintre logos semanticos  
(în care adevăr şi minciună sunt semnificaţii echivalente) şi logos apofanticos, care 
exprimă judecăţi de valoare asupra lucrurilor semnificate: e bun sau rău, adevărat sau fals, 
frumos sau urât ş.a.

Cuvintele vorbire şi vorbărie fixate în dicţionare ca două clase diferite de cuvinte – 
sinonime şi antonime fiecare cu propria serie de sinonime, în comunicare marchează două 
poluri opuse ale unui câmp semantic, dinamic, care, ca în orice cuvânt, reprezintă mutaţii 
de semnificanţă în ambele sensuri. În procesul real al comunicării esenţa şi aparenţa acţiunii 
de a vorbi pot deveni interşanjabile. Ceea ce pare o vorbire serioasă poate face imposibilă 
comunicarea efectivă dintre interlocutori şi, dimpotrivă, ceea ce pare a fi o pălăvrăgeală,  
o vorbărie despre câte-n lună şi în stele – să fie o comunicare reală dintre doi prieteni 
sau doi îndrăgostiţi pentru care contează nu conţinutul tematic al convorbirii, ci însăşi 
plăcerea reciprocă de a se înţelege asupra celor mai diverse lucruri şi de a se convinge 
o data în plus că prin vorbăria lor se realizează o comunicare existenţială mai profundă, 
un legământ durabil între două existenţe individuale prin care se instituie noi temeiuri 
ale existenţei sociale: familia, prietenia, orice asociaţie interpersonală care presupune  
nu numai idei şi interese comune, ci şi o încredere reciprocă alimentată de o afiliaţie 
spirituală. Astfel că criteriul principal al determinării vorbirii autentice este în fond 
eficienţa ei în formarea şi consolidarea comunităţii între oameni. Or, această eficienţă 
presupune mai mult decât o comunicare de informaţii (ştiri, evenimente, cunoştinţe), 
căci cum observa C. Noica „simpla comunicare (fie şi savant justificată de lingvişti  
cu refuzul cuvântului sau considerarea lui drept o construcţie arbitrară, ca la mult prea 
invocatul Saussure) nu satisface toate nevoile spiritului… Comunicarea nu poate înlătura 
comuniunea… comuniunea şi cuminecarea sunt cele care au generat, în definitiv, nevoia 
de comunicare” [3, p. 12]. Însă şi lingvistul Coşeriu susţine, ce-i drept, de pe altă poziţie 
filosofico-lingvistică, că şi lingvistica, inclusiv toate ştiinţele despre facultatea omului  
de a vorbi şi despre produsele ei (enunţuri, texte), este „o formă de împărtăşenie”  
şi trebuie să caute originea şi sensul limbajului în nevoia existenţială, fundamentală  
a omului de comuniune şi împărtăşenie a unor sensuri, rosturi, valori existenţiale [4].  
Deci ceea ce contribuie la realizarea acestei comuniuni este vorbirea autentică, iar ceea  
ce nu corespunde acestei meniri existenţiale a limbajului este numai în aparenţă acţiune 
de a vorbi, este vorbărie cu toate semnificaţiile ei depreciative.

Prin urmare, în conştiinţa linguală a vorbitorilor se face o deosebire tranşantă între 
o acţiune de a vorbi din care rezultă o vorbă spusă cu tâlc şi o alta care nu este decât 
„vorbă lungă – sărăcia omului” sau este, parafrazându-l pe Heidegger, doar o formă 
exterioară a limbajului în care fiinţa nu-i acasă, ci „bate câmpii”; respectiv în primul 
caz subiectul vorbirii este locutor, cuvântător, orator, conferenţiar etc., iar cel care  
se dedă la vorbărie – guraliv, flecar, palavragiu, limbut, moară stricată etc. Astfel că 
omul, contrar unei zicale, e judecat şi după felul de vorbi, căci şi cuvântul este faptă. Nu 
după utilizarea corectă a semnificaţiei cuvântului se face o asemenea judecare a actelor  
de vorbire, ci după prezenţa sau absenţa sensului în ceea ce se spune. Întrebarea „ce 
vrei să spui?” se referă în aceste cazuri nu la „funcţia metalingvistică centrată pe cod”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



6

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

(în definiţia lui R. Jacobson), ci la lipsa sensului sau la ambiguitatea poziţiei interlocutorului. 
În concepţia metalingvistică a lui Bahtin sensul nu este dat în semnificaţia cuvântului,  
ci se creează în procesul comunicării în situaţii concrete în care interlocutorii discută  
nu despre semnificaţiile cuvântului, ci adoptă fiecare prin cuvânt propria atitudine 
axiologică faţă de obiectul comunicării. Şi în „lingvistica integrală” a lui Coşeriu, 
sensul nu aparţine logosului semantic, ci logosului apofantic, adică propoziţiei asertive  
(în terminologia lui Aristotel), adică spunerii, enunţului (discursului) oral şi scris  
ca produse ale ştiinţei de a crea într-o limbă expresii cu sens la nivelul individual  
de stăpânire a limbii, nu ca sistem de semne, ci ca ansamblu de tehnici de creaţie verbală 
formate într-o comunitate linguală istorică şi transmise prin forme ale „genurilor  
de vorbire” (Bahtin), împreună cu toate tradiţiile culturale ale comunităţii respective.

În calitate de antonim al vorbirii este utilizat şi cuvântul tăcere. Însă şi relaţia 
vorbire-tăcere este mai complexă, nici ea nu poate fi fixată ca doi poli opuşi. Există şi aici 
unele aspecte problematice importante pe lângă care nu se poate trece.

Vorbire şi tăcere
În dicţionare şi în lucrările de lingvistică teoretică „faptul de a tăcea” este frecvent 

identificat cu faptul de a nu vorbi nimic, „de a se abţine să vorbească”. Şi Eugen Coşeriu 
defineşte tăcerea ca non-vorbire: „non-vorbirea înseamnă la fiinţele umane normale, 
adulte şi conştiente, a tăcea, adică ori a – fi – încetat – de – a –vorbi ori a – nu – vorbi 
– încă, o determinare negativă a lui a vorbi, ca delimitare şi suspendare a acesteia”  
[5, p. 36], însă se relevă totodată: „ca suspendare intenţionată a vorbirii, tăcerea poate 
deveni chiar mijloc expresiv”, şi în asemenea cazuri „tăcerea are sens, mai bine spus – ea 
poate împreună cu semnificatele lingvistice să contribuie la sensul unui discurs –, dar  
nu este în nici un caz limbaj, din moment ce nu are semnificat propriu-zis, adică face  
parte din mijloacele extralingvistice ale discursului” [5, p. 36-37]. Întrucât semanticitatea 
este una din universalele primordiale ale limbajului, anume ea defineşte autonomia 
specifică a limbajului ca atare, ca logos semanticos, „conţinutul exclusiv (propriu-zis) 
lingvistic este semnificaţia”, iar „sensul este finalitatea discursului dat, exprimat prin 
semnificat (lexical, categorial, gramatical, ontic) şi prin desemnare; la constituirea sa 
contribuie şi cunoaşterea lucrurilor şi a cadrelor (contextelor extralingvistice)” [5, p. 11], 
cunoaştere care nu mai e de competenţa lingvistică. De aceea, scrie Coşeriu, „un lingvist 
onest, conştient de graniţele posibilităţilor sale, ar putea preciza la finalul lucrărilor sale: 
aici sfârşeşte contribuţia mea. Tot ceea ce ar mai fi de spus este o problemă de filosofie  
a limbajului” [5, p. 16]. Desigur, această conştiinţă a limitelor ştiinţei sale este necesară  
nu numai lingvistului, ci şi savantului din orice ştiinţă concretă, inclusiv din ştiinţa literară. 
Nu este un îndemn la închidere în limitele ştiinţei sale (limite determinate de însuşi obiectul 
cercetării care trebuie strict determinat în hotarele lui ontice), ci dimpotrivă cheamă  
la „universalitatea omului de cultură”, care „se realizează într-un anumit domeniu,  
dar cu deschideri universale. Este vorba de a situa propriul domeniu de cunoaştere  
în această perspectivă şi de a înţelege legătura cu celelalte domenii ale cunoaşterii”  
[5, p. 8], însă fără a confunda propriul obiect cu obiectul altor ştiinţe.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



7

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

Din acest punct de vedere epistemologic şi metodologic al delimitării clare  
a „conţinutului propriu-zis lingvistic al limbajului” este teoretic justificat faptul  
că tăcerea este tratată în Gramatica limbii române (GALR) într-un singur alineat  
din câteva rânduri, în care sunt doar enumerate funcţiile posibile ale ei în discurs  
[6, p. 797]. Şi în utilizarea curentă a cuvântului tăcere expresiile „Taci!” şi „Linişte” 
înseamnă „Nu vorbiţi”. Însă în comunicarea reală limbajul se realizează nu numai prin 
semnificaţiile cuvântului, adică prin mijloace lingvistice propriu-zise, ci în totalitatea 
esenţei sale ca realizare simultană a funcţiilor de semnificare, desemnare şi de creare  
a sensurilor, dar şi ca îmbinare a „dimensiunii lui obiective” (comunicare a ceva despre 
ceva) şi a „dimensiunii intersubiective” (comunicare cu cineva), anume aceasta din urmă 
fiind „trăsătura originară fundamentală” a „limbajului efectiv realizat” [7, p. 22].

Din toate formele de creaţie verbală limbajul se realizează ca limbaj efectiv în forma 
lui cea mai plenară anume în creaţia literară, poezia fiind „limbaj absolut”. O idee similară 
exprimase şi Bahtin într-un manuscris din 1924: „Din punct de vedere tehnic, poezia [aici 
terenul poezie are sensul de literatura artistică – n.n.] foloseşte limbajul lingvistic într-un 
chip cu totul deosebit: poezia are nevoie de limbaj în întregimea lui, multilateral şi în toate 
elementele sale… În afară de poezie, nici unul dintre domeniile culturii nu are nevoie  
de limbaj în totalitatea lui… Numai în poezie limbajul îşi dezvăluie toate posibilităţile sale, 
fiindcă aici cerinţele faţă de el sunt maxime”, dar tocmai pentru că este atât de exigentă 
faţă de limbaj, „poezia îl depăşeşte ca limbaj, ca obiect lingvistic”, de aceea „limbajul 
în determinarea sa lingvistică nu intră în obiectul estetic al artei literare” [8, p. 82-83]. 
În acest manuscris timpuriu găsim deja formulată divergenţa principială a „esteticii 
creaţiei verbale” (cum şi-a definit Bahtin domeniul cercetării sale a literaturii ca artă  
a limbajului) de poetica formalismului rus concepută ca o ramură a lingvisticii, producându-
se o confuzie între limbajul ca obiect specific al ştiinţei lingvisticii şi limbajul artistic  
al operei literare, confuzie pe care Bahtin a definit-o ca „metafizică a cuvântului”  
[8, p. 77]. Mai târziu, la începutul anilor ’60, el va fundamenta conceptul  
de „metalingvistică” ca domeniu de cercetare interdisciplinară, bazată pe filosofia limbajului 
şi pe estetica literară, a textului operei literare ca ţesătură de relaţii dialogice dintre 
cuvinte-enunţuri proprii şi străine. În textul operei literare imaginea „limbajului-vorbire” 
în întregimea lui se creează nu numai prin mijloace lingvistice, ci printr-o totalitate largă 
de mijloace extralingvistice care sunt realizate tot prin funcţiile expresive şi plasticizante 
ale cuvântului artistic, dar acestea nu mai sunt funcţii ale limbajului lingvistic propriu-zis 
ca logos semanticos. De fapt, în creaţia literară deosebirea dintre mijloacele lingvistice  
şi extralingvistice (nu însă şi extraverbale) dispare, pentru că tehnica literară, ca şi tehnica 
în orice creaţie artistică, este o învingere, „depăşire imanentă” a formei materialului său, 
adică a limbajului ca o „condiţie materială a poeziei” (Titu Maiorescu); altfel spus, este 
o transformare a formei materiale exterioare într-o formă artistică interioară. „Estetica 
creaţiei verbale nu trebuie să sară peste limbajul lingvistic, ci să se folosească de întreaga 
lucrare a lingvisticii pentru a înţelege tehnica creaţiei poetice, pornind de la înţelegerea 
justă a locului materialului în creaţia artistică, pe de o parte, şi a specificului obiectului 
estetic, pe de altă parte” [8, p. 86]. Lingvistica este deci în concepţia metalingvistică  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



8

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

o disciplină auxiliară indispensabilă în studierea estetico-literară a limbajului operei literare, 
dar nicidecum o ştiinţă-pilot, o temelie generală pentru cercetarea funcţiei limbajului  
în creaţia literară, precum nici în alte domenii de creaţie: filosofie, religie, morală etc.

De aceea în metalingvistica bahtiniană (să nu o confundăm cu cea jacobsoniană) 
raportul dintre vorbire şi tăcere este conceput altfel decât în lingvistică. În Însemnările 
din anii 1970-1971 găsim o notă despre linişte, sunet şi tăcere: „Linişte şi sunet. Percepţia 
sunetului (pe fundalul liniştii). Linişte şi tăcere (lipsa cuvântului). Pauza şi începutul 
cuvântului. Tulburarea liniştii de către sunet are un caracter mecanicist şi fiziologist  
(ca o condiţie a percepţiei); curmarea tăcerii de către cuvânt are un caracter personalist 
şi are sens: aceasta e o cu totul altă lume. În linişte nimic nu răsună (sau ceva nu produce 
sunet) – în tăcere nimeni nu vorbeşte (sau cineva nu vorbeşte). Tăcerea e posibilă numai  
în lumea omului (şi numai pentru om). Desigur, liniştea şi tăcerea sunt totdeauna relative.

Condiţiile percepţiei sunetului, condiţiile înţelegerii-recunoaşterii semnului, 
condiţiile înţelegerii sensului cuvântului.

Tăcerea – priceperea sunetului cu sens (cuvântul) – pauza constituie o logosferă 
cu totul aparte, o structură unitară şi neîntreruptă, o totalitate deschisă şi continuă”  
[9, p. 338].

În structura continuă, procesuală a acestei logosfere a comunicării între subiecţii 
vorbitori pauza dintre două enunţuri (enunţul rostit şi adresat alocutorului, pe de o parte,  
şi enunţul-răspuns al acestuia din urmă, pe de altă parte) nu este pur şi simplu linişte şi numai 
aparent este absenţa vorbirii, ea nu este un vid semantic, ci o tăcere-ascultare în răstimpul 
căreia se produce o interiorizare, percepţie înţelegătoare a vorbirii interlocutorului,  
iar înţelegerea vorbirii este deja începutul procesului de creare a propriului enunţ-răspuns. 
Raportul vorbire-tăcere este în metalingvistică o problemă a modului de a concepe 
rolul activ al ascultătorului. „În cursurile de lingvistică generală, (chiar şi în cele mai 
solide, precum cel al lui Saussure) se dau nişte reprezentări ilustrativ-schematice a doi 
parteneri ai comunicării verbale – locutorul şi ascultătorul (receptorul vorbirii), se dă o 
schemă a proceselor active la locutor şi, corespunzător, a proceselor pasive ale percepţiei  
şi înţelegerii la ascultător. În realitate, ascultătorul în timp ce percepe şi înţelege semnificaţia 
(lingvistică), în acelaşi timp ocupă o poziţie responsivă activă; or, această poziţie responsivă 
a ascultătorului se formează pe durata întregului proces al ascultării şi înţelegerii de la bun 
început, uneori începând literalmente cu primul cuvânt al vorbitorului. Orice înţelegere 
a vorbirii vii, a enunţării vii, poartă un caracter responsiv activ; ea este o zămislire  
a răspunsului. Desigur, nu întotdeauna după enunţul ascultat urmează imediat un răspuns 
rostit, înţelegerea activă a vorbii auzite se poate manifesta până la un timp ca o înţelegere 
responsivă tacită, ca o acţiune cu efect întârziat. Genurile mai complexe de comunicare 
culturală sunt menite în majoritatea cazurilor pentru o asemenea înţelegere-răspuns  
cu acţiunea întârziată” [9, 246-247]. Înţelegerea-răspuns a operei literare în ecourile 
criticii, de exemplu, pot avea o durată de întârziere foarte diferită în funcţie de speciile 
ei (prezentare, recenzie, portret literar, articol de problemă sau studiu istorico-literar 
etc.). Uneori de la prima lectură-percepţie a „ascultătorului-cititor” şi până la răspunsul-
interpretare trec zeci de ani. Este exemplară, în această ordine de idei, mărturisirea lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



9

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

Ibrăileanu că abia după mulţi ani a înţeles importanţa chipului eroinei titulare din romanul 
abatelui Prevost Manon Lescault.

Prin urmare, dacă orice act de vorbire este un act creator de semnificaţii, cum relevă 
Coşeriu în repetate rânduri şi cu exemple concludente, atunci trebuie să admitem ideea 
că acest act creator nu poate fi unul momentan şi nu poate proveni direct dintr-o tăcere-
nonvorbire, ci rezultă ca produs al vorbirii dintr-o etapă intermediară a con-vorbirii, etapă 
treptată în care în tăcere-ascultare înţelegătoare se elaborează enunţul-răspuns la enunţul-
apelativ. Această elaborare nu se poate efectua în afara limbajului, ci reprezintă o formă 
specifică de „limbaj primar”, nondiscursiv ce este „aşa-numita vorbire interioară” ce 
are, cum observa însuşi Coşeriu, o structură „neorganizată”, „prelingvistică” a vorbirii  
[5, p. 98], dar în care are loc chiar în procesul cunoaşterii ştiinţifice, cum a observat 
Albert Einstein, o aducere în corespundere a unui „ansamblu de trăiri senzoriale” cu un 
„ansamblu de concepte teoretice abstracte” pe o cale care nu este una logică, ci intuitivă, 
misterioasă şi încă inexplicabilă [10, p. 158-159]. În textul ştiinţific se expun doar 
rezultatele acestui proces euristic intuitiv al gândirii, nu şi procesul însuşi al gândirii, 
care este, cum observa marele savant, mai complex şi mai important decât rezultatele lui 
finale, proces ce nu-şi poate găsi o expresie plenară într-un limbaj specific terminologic 
specializat, „limbaj tehnic” cum îl numeşte Eugen Coşeriu, din care tocmai substanţa vie 
a gândirii-trăirii existenţiale este epurată. De altfel în filosofia contemporană a ştiinţei 
devine dominantă ideea că „ştiinţa, în forma autentică este incomparabil mai bogată 
decât rezultă din portretul ei robot alcătuit de către cei care o privesc din afară, cum scrie 
Solomon Marcus, ştiinţa nu trebuie confundată cu limbajul ei, partea cea mai vizibilă. 
Forma „antiumană” a acestuia a contribuit în mare măsură la distorsionarea naturii reale  
a ştiinţei” [11, p. 174]. În acest context devine clar sensul polemicii continue pe care 
Bahtin a făcut-o cu formalismul şi structuralismul semiologic care reduceau limbajul  
în genere şi limbajul poetic în special la o „facere” tehnică a enunţului, precum şi polemica 
lui Eugen Coşeriu cu gramatica logistică ce „corectează” limbajul natural (istoric) după 
modele de limbaj „raţional” artificial, „în afară de timp şi spaţiu”.

În concepţia filosofică despre limbaj, formată în „Cercul lui Bahtin” din anii ’20, 
a fost fundamentată ideea despre funcţia semiotică a cuvântului ca semn interior care 
mijloceşte în vorbirea interioară trecerea de la trăirea senzorială şi emotivă la expresia 
verbală şi de la „intuiţia integrală” – la concept, ceea ce a permis o înţelegere mai profundă 
a funcţiei creatoare specifice a tăcerii ca vorbire interioară.

Vorbire şi rostire
Faptul că în comunicarea intersubiectuală nu este absenţă a vorbirii, ci „vorbire 

interioară” impune o diferenţiere şi dintre noţiunile vorbire şi rostire (în sensul uzual 
al cuvântului ca „fapt de a rosti, de a pronunţa cuvinte cu ajutorul organelor vorbirii”, 
ci nu în sensul tălmăcirii filosofice a lui Noica a rostirii ca rostuire). Necesitatea acestei 
diferenţieri capătă o importanţă teoretico-metodologică în contextul mai larg al disputei 
în jurul raportului noţiunilor vorbire-text literar (în sensul larg de „scris”) şi în special 
în contextul metalingvisticii cuvântului al noţiunilor bahtiniene cuvânt-voce, cuvânt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



10

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

bivoc, plurivocitate, polifonie, heteroglosie. În nota Atitudinea mea faţă de structuralism, 
din ultimul său manuscris, Bahtin se detaşează de acest curent, printre alte divergenţe 
principiale, şi prin modul de a percepe textul. Dacă la structuralişti are loc „o formalizare  
şi depersonalizare totală: toate relaţiile poartă un caracter logic (în sensul larg  
al cuvântului), eu însă în toate relaţiile aud vocile şi relaţiile lor dialogice” [9, p. 372].  
Pe de o parte, Bahtin constată faptul că tiparul a creat condiţii prielnice pentru 
expansiunea romanului ca text eminamente scris şi relevă că textul romanului solicită 
o lectură „în regim mut”, spre deosebire de textele poetice şi dramatice care, fiind de 
origine orală, se realizează în deplinătatea lor prin declamaţie, iar, pe de altă parte,  
el îl defineşte pe receptorul textului romanesc ca ascultător-cititor la care are loc 
transformarea percepţiei vizuale a cuvântului scris în percepţia auditivă a cuvântului-voce 
a fiecărui personaj în relaţiile dialogice cu cuvântul-voce al autorului.

De ce este atât de important în concepţia lui Bahtin să auzi cuvântul romanesc 
anume ca voce, ci nu numai ca expresie a conţinutului logic al gândirii sau a conţinutului 
emotiv al trăirii? În primul rând, pentru că anume prin voce, ci nu prin pronunţarea corpului 
sonor al cuvântului studiat de fonetică şi fonologie, personajul se manifestă ca om întreg, 
ca personalitate individuală, ca unicum. În nota Definiţia vocii din alt manuscris Bahtin 
scrie: „aici contează şi înălţimea, şi diapazonul, şi timbrul, şi categoria estetică (liric, 
dramatic ş.a.m.d.). Ea cuprinde şi viziunea lumii şi soarta omului. Omul ca voce integrală 
intră în dialog. El participă la dialog nu numai prin gândurile sale, ci şi cu destinul său,  
cu întreaga lui individualitate” [9, p. 318-318]. În rândul al doilea, şi poate cel mai 
important, conţinutul esenţial al cuvântului romanesc – bivocitatea, adică relaţia dialogică 
dintre două voci care formează structura lui semantică bipolară, nu poate fi rostită  
ca atare; cea de a doua voce care nu e o voce plină, ci un „oberton” (literalmente acest 
termen german poate fi tradus ca „supraton” sau ca „subton”, termen utilizat de Tudor 
Vianu), a doua voce rămânând imperceptibilă la rostirea, pronunţarea orală a cuvântului 
bivoc. Aceasta este poate una din explicaţiile faptului că Dostoievski răspundea  
cu refuz categoric la propunerile regizorilor de a-i înscena romanele. Teama creatorului 
romanului polifonic s-a adeverit mai târziu prin opera muzicală Evgheni Oneghin  
a genialului compozitor Piotr Ceaikovski, în care în Cântecul lui Lenski a dispărut, relevă 
Bahtin, obertonul lui Puşkin – distanţarea parodic stilizatoare a autorului faţă de limbajul 
romantic desuet epigonic al eroului. În Poezia personajului lui Ceaikovski se aude numai 
vocea lui Lenski, nu şi fundalul dialogizant al vocii-oberton a lui Puşkin. Acest cuvânt-
voce al autorului este omniprezent în textul romanului, chiar şi în acele forme narative 
(forma epistolară, a jurnalului intim al personajului, a naraţiunii personajului la persoana 
I ş.a.) în care cuvântul direct intenţional al autorului lipseşte în text, ceea ce creează iluzia 
unui text fără autor. Ideea că arta romancierului şi a prozatorului constă înainte de toate  
în reprezentarea vorbirii vii prin cuvântul figurativ al autorului o găsim şi la criticii noştri, 
la Garabet Ibrăileanu şi la Tudor Vianu. Le ei de asemenea nu e vorba de rostire auctorială, 
ci de echivalenţele ei stilistice şi compoziţionale. Când Tudor Vianu releva necesitatea  
de a distinge vorbirea autorului de vorbirea personajului în comediile lui Ion Luca 
Caragiale, el nu avea în vedere că vorbirea autorului poate fi auzită răsunând de pe scenă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



11

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

aidoma vorbirii personajului, ci că necesitatea de a o desluşi pe prima în cea de-a doua,  
în modul de structurare stilistică a acesteia prin cuvântul autorului, absent ca rostire orală, 
dar la fel de real, ca o componentă esenţială a conţinutului de sens al vorbirii personajului. 
În textul operei literare există nu vorbirea orală propriu-zisă reprodusă prin vocea autorului 
ca prin vocea actorului, ci avem stilizarea oralităţii, adică o imagine literară a vorbirii, 
imagine care este creată prin cuvântul figurativ nondirect al autorului, cuvânt de care 
adesea criticii fac abstracţie. În orice stilizare a vorbirii există, cum a demonstrat Bahtin 
prin analize concrete, o relaţie dialogică între cuvântul străin stilizat şi cuvântul propriu 
al stilizatorului. Auzirea numai a unei voci, fie a autorului, fie a personajului, conduce  
la monologizarea textului şi implicit la interpretări unilaterale şi chiar eronate.

Astfel am ajuns la delimitarea principală pentru concepţia dialogică a limbii: 
ce este vorbirea în esenţa ei – monolog, adică vorbire a unui singur locutor, sau „con-
vorbire”, „vorbirea-unuia-cu-altul”, cum traduce Coşeriu termenii germani Mitsprechen 
şi Miteinandersprechen, adică dialog. Corelaţia monolog – dialog este foarte complexă 
şi contradictorie, în jurul ei persistă multe confuzii conceptuale cu rădăcini adânci 
şi străvechi în „monologismul ideologic”. Un prim pas spre descurcarea iţelor este 
elucidarea noţiunilor propoziţie, ca unitate de bază a sintaxei limbii în care părţile  
de vorbire se combină în raporturi sintactice dintre părţile de propoziţie, pe de o parte,  
şi enunţ, ca unitate a comunicării în care unităţile de semnificaţie se transformă în unităţi 
de sens, pe de altă parte. Referindu-se la termeni ca vorbirea noastră, fluxul vorbirii ş.a. 
care sunt indeterminabili pentru că însuşi cuvântul vorbire, care poate semnifica şi limba, 
şi procesul vorbirii, şi un anume gen de vorbire („El a ţinut o cuvântare”) nu e transformat 
încă de lingvişti într-un termen cu un conţinut semantic clar determinat, ceea ce conduce 
la „un joc confuz de semnificaţi” [9, p. 248-249].

Propoziţie şi enunţ
Problema elucidării teoretice a raportului dintre aceste două concepte fundamentale 

nu este nouă. În toiul unei ample discuţii ce se desfăşura în lingvistica sovietică după 
publicarea cărţii Marxismul şi problemele lingvisticii, Bahtin, neîmpărtăşind corul optimist 
univoc cu privire la perspectiva rezolvării tuturor problemelor lingvisticii deschise  
de „geniala lucrare a tov. Stalin”, constata: „Problema naturii propoziţiei este una  
din cele mai complexe şi dificile în lingvistică”, relevând că „este foarte important  
să facem cât mai clar cu putinţă raportul propoziţiei cu enunţul”, elaborând „conceptul 
general de enunţ care să cuprindă toate genurile de vorbire orală şi scrisă” [9, p. 251].

Înainte de a aborda raportul dialog – monolog, vom expune, sub forma unor teze, 
contribuţiile principale ale metalingvisticii textului la elucidarea conceptului general  
de enunţ prin diferenţierea lui de conceptul propoziţie.

1. Principala trăsătură constitutivă a enunţului ca unitate a comunicării dialogice 
este legătura indisolubilă cu subiectul vorbirii – autorul lui. Trăsătura constitutivă  
şi definitorie a propoziţiei nu este subiectul vorbirii, nici subiectul gramatical, nici cel 
logic, ci predicativitatea, ca şi în propoziţia logică (logos apophanticos, cum a definit-o 
Aristotel), a cărei modificare este şi cu care se mai confundă în „gramatica logistică”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



12

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

[5, p. 225-281], mai ales atunci când subiectul vorbirii este confundat cu subiectul 
gramatical exprimat prin pronumele personale.

Din această distincţie decurg altele, începând cu definiţia acestor două unităţi  
ca întreguri care au început şi sfârşit.

2. Legătura enunţului cu subiectul vorbirii permite delimitarea graniţelor enunţului 
conform unui criteriu cert – schimbarea subiecţilor vorbirii: un enunţ începe acolo unde 
sfârşeşte enunţul subiectului vorbitor anterior şi sfârşeşte unde începe enunţul subiectului 
următor.

Acest criteriu capătă o deosebită importanţă metodologică în analiza textului 
narativ, care adeseori este încă tratat în tradiţia stilisticii tradiţionale ce operează  
o disecţie a lui în două forme diferite: „naraţiune şi dialog”, prima noţiune fiind 
identificată cu discursul monologic direct al autorului (sau al substituenţilor săi: „naratorul 
fictiv”, „autorul secundar” sau „personajul narant”), iar a doua, cu „dialogul dramatic” 
care „mimează dialogul oral” între interlocutori reali [6, p. 793]. În textul literar însă, 
aceste două modalităţi se prezintă sub diverse forme de interferenţă, interpătrundere 
reciprocă: „dialogul disimulat specific romanesc”, „construcţii stilistice hibride”, „zone 
speciale ale vorbirii personajelor” ş.a., care dialogizează structura internă a naraţiunii în 
diferite moduri de organizare compoziţional-stilistică a ei, fără ca enunţurile-replici ale 
subiecţilor vorbirii să fie marcate prin anumite semne gramaticale şi compoziţionale (linia  
de dialog, alineatul, două puncte, ghilimele, majuscule), nici subiecţii enunţării, prin nume 
sau pronume. Aceste construcţii sunt adeseori citite şi interpretate din punct de vedere 
formal ca enunţ cvazimonologic al unui singur subiect vorbitor. O problemă specifică  
în acest sens prezintă naraţiunea autobiografică în care, autorul şi personajul fiind aceeaşi  
persoană biografică, se produce dedublarea eului astfel încât prin acelaşi „eu” narează 
eu-autorul şi vorbeşte eu-personajul, cuvântul propriu al unuia şi cuvântul străin al altuia  
interferându-se în structura bipolară „intraatomică” a unui singur „cuvânt împreună”  
(C. Noica) sau a „cuvântului bivoc” [12, p. 6-54].

3. Legătura indisolubilă dintre enunţ şi subiectul vorbitor nu este una de ordin 
formal sintactic. Marcarea graniţelor dintre enunţuri prin schimbarea subiectului vorbirii 
vizează, înainte de toate, conţinutul enunţului. Între începutul şi sfârşitul enunţului (dixi), 
pe de o parte, începutul şi sfârşitul propoziţiei (punctum), pe de altă parte, se găsesc două 
conţinuturi calitativ diferite: unul de sens şi, respectiv, altul de semnificaţie. În lingvistica 
structurală şi în stilistica lingvistică aceste două noţiuni nu se diferenţiază clar şi sunt 
utilizate mai frecvent ca sinonime. În metalingvistică şi în lingvistica integrală diferenţierea 
lor are o importanţă principială pentru clarificarea raportului dintre enunţ şi propoziţie. 
Promovând şi dezvoltând distincţia dintre logos semanticos şi logos apophanticos,  
E. Coşeriu relevă permanent necesitatea de a deosebi „faptele de discurs” şi „faptele  
de structură a limbii”, „semantica sensului” şi „semantica semnificaţiei” care se găsesc  
în planuri diferite ale limbajului. Semnificaţia defineşte semanticitatea limbajului. Sensul 
se găseşte numai în discurs şi în text [13, p. 136-138].

În metalingvistică conţinutul sensului a fost precizat prin corelarea lui cu valoarea 
(evaluarea), respectiv a funcţiei semnificante cu funcţia axiologică a cuvântului-enunţ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



13

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

[14, p. 153-161]. Sensul nu este o actualizare a conţinutului de semnificaţii al cuvântului 
şi propoziţiei, ci el se produce în afara sistemului limbii, în procesul comunicării 
intersubiectuale într-un anumit orizont axiologic, într-un context cronotopic al unei 
ierarhii de valori culturale aflate într-o continuă schimbare şi devenire, proces în care  
şi semnificaţia generală a cuvintelor se schimbă şi se individualizează, ele devenind  
elemente constitutive ale conţinutului de sens al enunţului concret. În text sensul  
şi semnificaţia sunt inseparabile. Comunicarea intersubiectuală nu este posibilă decât  
în baza identităţii semnificaţiei comune a „cuvântului neutru”. „Neutralitatea ideologică  
a semnului verbal” [15, p. 13-19] care, tocmai pentru că nu poate fi acaparat totalmente  
de nicio ideologie, oricât de monologistă şi totalitaristă s-ar dovedi aceasta, poate fi  
expresia oricărei ideologii şi mijlocii dialogul dintre ideologiile cele mai opuse. Cuvântul-
semnificat din dicţionar în procesul comunicării mi se prezintă sub trei aspecte diferite  
şi totodată inseparabile, ca trei faţete ale cuvântului întreg: cuvântul neutru, cuvântul străin  
al celuilalt şi cuvântul meu propriu prin care exprim poziţia mea ideologic–axiologică  
în raport cu a celuilalt [9, p. 268].

În propoziţie ca unitate de semnificaţie constituită prin relaţii sintactice între cuvinte 
neutre nu pot să existe cuvânt propriu şi cuvânt străin, cuvinte cu sensuri opuse, ceea ce 
ar perturba comunicarea, căci prima condiţie minimă a ei este să ne referim la acelaşi lucru 
atunci, şi mai ales atunci, când avem atitudini axiologice şi idei diferite despre obiectul 
comunicării, atribuind cuvântului semnificant sensuri ideologice opuse, care pot fi ambele 
adevărate, întrucât au origine obiectivă în diferite contexte sociale, cultural-valorice reale, 
adică în orizonturi axiologice diferite dintr-o societate în continuă devenire istorică.

4. În raportul dintre semnificaţia şi sensul cuvântului în enunţ îşi găseşte expresie 
verbală dualitatea ireductibilă a fiinţei lumii, a omului şi a limbajului său. Cum se ştie 
încă de la Heraclit şi Parmenide, fiinţa nu poate fi cunoscută doar pe principiul identităţii, 
mereu aceeaşi, sau numai pe principiul alterităţii, a apelor curgătoare în care nu se poate 
intra a doua oară. Cunoaşterea nu e posibilă fără recunoaşterea întregului, dar nici nu se 
poate limita la recunoaşterea identităţii lui, căci făcând abstracţie de schimbările reale  
ale obiectului, vom primi „săgeata lui Zenon” care nu poate să zboare. „Antinomiile 
limbii care îşi dau întâlnire în conceptul de propoziţie” [16, p. 69] îşi au originile în modul  
de a concepe obiectul cunoaşterii în general, obiectul lingvistic în particular: nici numai  
ca identitate sincronică, anistorică, nici numai ca alteritate mereu schimbătoare, evidentă 
dar incognoscibilă, din perspectiva epistemologică a „ştiinţei generalului”, ci doar  
ca unitate dialectică a contrariilor identitate-alteritate, deci ca „unitate în devenire”. 
Acest principiu fusese formulat de G. Ibrăileanu referitor la complexitatea contradictorie  
şi dinamică a personajului romanesc, ca imagine a „omului complet”; această imagine  
ne permite să recunoaştem în Nataşa lui Tolstoi sau în Olguţa lui Ionel Teodoreanu aceeaşi 
fiinţă şi totuşi mereu alta [17, p. 110-112]. Şi Bahtin relevă că tema specială a studiului 
său despre rolul istoric al Bildungsromanului în dezvoltarea realismului este „imaginea 
omului care devine” [9, p. 198]. Devenirea este conceptul fundamental şi în lingvistica 
integrală a lui Eugen Coşeriu pentru care obiectul lingvistic principal nu este limba-
ergon, ci limba în continuă devenire istorică prin acte de creaţie individuală a vorbitorilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



14

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

ei în convorbirea lor dialogică. În limba reală, istorică, avem omogenitate, dar avem  
şi devenire. Limba nu este un sistem produs definitiv, ci producere a sistemului,  
de aceea nu există şi nici nu poate exista o descriere completă a sistemului vreunei limbi  
vii. Coşeriu relevă că trebuie luat totdeauna în considerare „faptul esenţial că limbile  
istorice nu se fac o dată pentru totdeauna, ci sunt create şi re-create continuu de către 
subiecţii vorbitori prin actele de vorbire” [5, p. 263].

5. În lumina acestui principiu al devenirii apare mai clară deosebirea conceptuală 
esenţială dintre noţiunile propoziţie şi enunţ. Dacă prima, ca unitate a sistemului static, 
este închisă între începutul şi sfârşitul ei, enunţul, dimpotrivă, nu există ca un singur 
enunţ izolat, nici ca primul, nici ca ultimul enunţ, ci doar „între” (Zwischen e conceptul 
fundamental al dialogismului lui Buber, preluat şi dezvoltat de Bahtin) enunţuri,  
ca o verigă intermediară în lanţul de enunţuri, ca replici ale dialogului infinit. De aceea 
începutul şi sfârşitul enunţului definesc alte două trăsături constitutive şi interdependente 
ale conţinutului său – responsivitatea şi adresativitatea. Ca verigă între două enunţuri, 
el răspunde la întrebarea enunţului anterior deja rostit şi adresează o nouă întrebare 
către enunţul următor, nerostit, pe care-l anticipează şi îl provoacă. Astfel spre deosebire 
de propoziţie, care este o structură bidimensională (cuvânt-obiect), enunţul este una 
tridimensională, el exprimând o triplă relaţie: 1) cu obiectul comunicării; 2) cu subiectul 
autor şi 3) cu enunţul altui subiect.

6. Structura inelară de întrebare-răspuns este postulată şi în hermeneutica  
ontologică: orice propoziţie afirmativă dintr-un text nu poate fi înţeleasă, relevă Gadamer, 
decât prin cunoaşterea întrebării altei propoziţii la care ea răspunde; acesta este unul  
din principiile de bază ale „cercului hermeneutic” în ontologia fundamentală a lui 
Heidegger, care a fundamentat „întâietatea ontologică a întrebării” [18, p. 30-32]. 
Contribuţia dialogistică a metalingvisticii enunţului constă în relevarea faptului  
existenţial că întrebarea şi răspunsul se nasc şi interacţionează nu în conştiinţa, unică şi 
închisă în sine, a unui singur subiect cognitiv, ca în „dialogurile” formal-compoziţionale 
ale discursului filosofic monologic, ci între doi subiecţi reali ai comunicării existenţiale: 
„cel care întreabă şi cel care răspunde au cronotopi individuali diferiţi” [9, p. 371], adică 
se află şi în două universuri axiologice diferite: eu şi altul. Eu răspund la întrebarea  
altuia şi aştept răspunsul altuia. Cuvântul este o scenă pe care se joacă „drama în care 
participă trei protagonişti” [9, p. 301]. Tocmai pentru că ei au existat şi există pe scena 
istorică reală, eu îi pot interioriza, imagina şi dezvolta în conştiinţa şi fantezia mea,  
ca în „dialogul morţilor” (Lucian) sau ca în „monologul dialogizat” a lui Raskolnikov, 
în mintea căruia reverberează ecouri ale convorbirilor sale reale cu alte personaje, aceste 
ecouri prelungindu-se în convorbirile lui închipuite, iar acestea apoi se transformă  
în dialoguri reale. Subiectul romanului dostoievskian, conchide Bahtin, este o întrepătrun- 
dere a dialogurilor într-un continuu „mare dialog” – romanul în întregul lui – care se 
interiorizează în dialoguri închipuite şi se exteriorizează în dialoguri reale, între toate 
personajele, formând arcuri arhitectonice supradiegetice (надсюжетные) ce se sprijină 
pe triade dialogice între personaje care nu dialoghează nemijlocit între ele în situaţii 
evenimenţiale ale subiectului. Aşa sunt, de exemplu, convorbirile lui Ivan Karamazov  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



15

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

cu Smerdeakov, pe de o parte, şi cele cu Alioşa Karamazov, pe de altă parte, aceştia 
fiind alţi doi antagonişti reali ce se ciocnesc doar pe scena conştiinţei dedublate a lui 
Ivan, tema dialogurilor reale fiind apoi dezvoltată în dialogul lui închipuit cu diavolul, 
dublul său care reprezintă o proiecţie interioară a ceea ce Buber a numit „coşmarul lui 
Acela”. Căutarea chinuitoare a răspunsului la propriile „ultimele întrebări” se desfăşoară 
dramatic printr-o oscilare între enunţurile opuse ale celor doi antagonişti într-un câmp 
semantic polarizat în care fiecare cuvânt-enunţ devine bivoc, dublu orientat către obiectul  
său şi către cuvântul altuia despre acelaşi obiect [8, p. 355-377].

7. Fiecare enunţ se naşte din relaţia dialogică răspuns-întrebare cu un enunţ anterior 
şi se dezvoltă în relaţia întrebare-răspuns cu enunţul ulterior. Această triadă dialogică 
nu este doar o formă compoziţională exterioară, ci una „arhitectonică”, existenţial-
constitutivă, crearea conţinutului enunţului fiind triplu determinată: de unitatea tematică 
a obiectului; de voinţa, intenţia şi concepţia comunicativă a subiectului vorbirii; de către 
cuvântul-răspuns al celuilalt subiect interlocutor, răspuns anticipat, aşteptat cu speranţă 
sau cu teamă, provocat sau contestat.

8. Faptul că enunţul este o triplă raportare către obiectul – lucru semnificat  
şi către valoarea lucrului pentru noi, care nu este „lucrul virgin” numit pentru prima 
dată de către „biblicul Adam” [9, p. 274], ci lucrul deja exprimat prin cuvântul rostuitor  
al altuia („în fiecare cuvânt răsună ecouri seculare”, cum observase încă Schleiermacher), 
astfel încât cuvântul meu rostuitor se întâlneşte, în chiar miezul obiectului comunicării,  
cu „contracuvântul” rostuitor al antevorbitorului, acest fapt face ca în semantica 
semnificaţiei „cuvântului neutru” să se producă o polarizare şi o tensiune expresivă 
comparabilă, după Voloşinov, cu aceea din câmpul electromagnetic dintre doi poli  
cu încărcături opuse: cu cât creşte diferenţa încărcăturilor electrice cu atât luminează  
mai viu becul electric, adică se produce „iluminarea existenţială” (K. Jaspers) a dialogi-
tăţii profunde a fiinţei lumii, omului şi logosului său. Această tensiune axiologic-
emotivă din structura bipolară intrinsecă a cuvântului determină o altă trăsătură specifică  
a enunţului – intonaţia expresivă – mult mai variabilă şi individualizată în comparaţie  
cu intonaţia gramaticală a propoziţiei, diferenţiată doar după tipuri generale de construire 
sintactică şi prozodică.

9. Enunţul este un act de creaţie individuală a subiectului vorbirii, dar nu este 
creaţie ex nihilo, ci se naşte în forma expresivă a unui anume gen de discurs oral sau scris.  
În raporturile de condiţionare şi acţiune reciprocă dintre gen şi enunţ se rezolvă antinomiile 
social/individual, obiectiv/ subiectv, extrinsec/intrinsec ş.a. în procesul devenirii istorice a 
limbajelor unei limbi.

În concluzie: dacă în discurs (text) propoziţia devine enunţul unui subiect-autor, 
conţinutul ei de semnificaţie se „electrizează”, polarizându-se axiologic, şi devine conţinut 
de sens; dacă enunţul este extras din contextul comunicării dialogice şi transferat  
în sistemul gramatical al limbii ca o „structură lingvistică”, raporturile dialogice tensionale 
dintre cuvântul propriu şi cuvântul străin se neutralizează, se depersonalizează şi devin 
relaţii obiectual-semantice dintre cuvinte neutre în contextul „semanticii semnificaţiei”  
a „cuvântului nimănui”, a „propoziţiei abstracte” [16, p. 72]. De la aceasta nu se vede 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



16

LV Philologia
2013 ianuarie-aprilie

o cale de reîntoarcere la enunţul concret, care nu este totuşi „enunţ ilustrativ”. Dintr-o 
succesiune de propoziţii abstracte nu poate rezulta decât un text abstract, o „ficţiune 
teoretică” (M. Bahtin) a gândirii abstractizante a terţului neimplicat în dialog, situat  
într-un „punct arhimedic” imaginar (K. Jaspers), un text fără autor, fără gen, fără o structură 
cronospaţială şi compoziţional stilistică individuală, adică un text inexistent, căci există 
numai lucruri individuale la care cunoaşterea trebuie să se întoarcă mereu. Apelul lui 
Husserl – „înapoi către lucrurile înseşi” – rămâne totdeauna actual. Schisma filologică 
în teoria textului nu va putea fi depăşită dacă vom continua să mergem pe cele două  
căi „urmate separat” [15, p. 44] de lingvistica limbii ergon a „obiectivismului abstract”  
şi de lingvistica vorbirii a „subiectivismului individualist” [15, p. 46-65], dacă vom  
continua să neglijăm existenţa unei „a treia căi” pe care Martin Buber a definit-o  
ca „sferă a lui Între (Zwischen)” în care „omul între oameni” (C. Petrescu) descoperă  
în „situaţii dialogice elementare” ale vieţii sale de fiecare zi adevărul că „faptul fundamental  
al existenţei umane” este „întâlnirea omului cu omul” [20, p. 230-231]. Este acea  
„logosferă” specifică a dialogului [9, p. 338] în care s-a format concepţia dialogică a fiinţei 
omului ca întreg şi a cuvântului său întreg – „cuvânt împreună al rostirii rostuitoare”  
(C. Noica). Această a treia cale, cea a dialogului interuman şi interpersonal, a fost croită,  
încă din anii ’20 ai sec. XX, şi în ştiinţa limbajului. În baza concepţiei dialogice  
a comunicării verbale au fost elaborate două mari proiecte de întregire a ştiinţei  
limbajului – metalingvistica şi lingvistica integrală – în care au fost create premisele 
ontologice, epistemologice şi teoretico-metodologice ale unei convergenţe interdisciplinare 
efective în cercetarea formelor interioare ale creaţiei verbale a omului – enunţurile orale 
şi scrise, adică textele.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Dicţionarul explicativ al limbii române, ediţia a III-a, Academia Română,  
Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti”, Editura Univers  
Enciclopedic, 2009.

2. Seche Luiza, Seche Mircea. Dicţionarul de sinonime al limbii române. – 
Bucureşti: Editura Academiei RSR, 1982.

3. Constantin Noica. Meditaţii introductive asupra lui Heidegger. În: Heidegger,  
M. Originea operei de artă. Trad. şi note Thomas Kleininger, Gabriel Liiceanu. – 
Bucureşti: Humanitas, 1995.

4. E. Coşeriu: „Ştiinţa este o formă de împărtăşenie…” Un interviu  
de M. Şleahtiţchi, Gh. Popa şi N. Leahu. În: Semn, anul VI, nr. 3-4, 2003. 

5. Coşeriu E. Omul şi limbajul său. Iaşi, Institutul de Filologie Română  
„A. Philippide”, 2009.

6. Gramatica limbii române. II. Enunţul. – Bucureşti, Editura Academiei  
Române, 2005.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



17

Philologia LV
ianuarie-aprilie 2013

7. Coşeriu, E. Filosofia limbajului. În: Prelegeri şi conferinţe (1992-1993). – Iaşi: 
Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, 1993.

8. Bahtin M. Probleme de literatură şi estetică. Traducere de Nicolae Iliescu. 
Prefaţă de Marian Vasile. – Bucureşti: Univers, 1982.

9. Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. Москва: Искусство, 
1979.

10. Einstein A. Cum văd eu lumea. O antologie. Selecţia textelor: M. Flonta,  
I. Pârvu. Trad. M. Flonta, I. Pârvu, D. Stoianovici. Note şi postfaţă de M. Flonta. – 
Bucureşti: Humanitas, 1992.

11. Dialog şi libertate. Eseuri în onoarea lui Mihai Şora (Coordonatori: Sorin 
Antohi şi Alexandru Crăiţoiu) – Bucureşti: Nemira, 1997.

12. Gavrilov Anatol. Mihail Bahtin: dialogismul intern al omului şi „cuvântul 
bivoc”. În: Criterii de ştiinţificitate a terminologiei literare… – Chişinău, 2007.

13. Lingvistica integrală. Interviu cu Eugen Coşeriu realizat de Nicolae  
Saramandu, Bucureşti, Ed. Fundaţiei Culturale Române, 1996.

14. Gavrilov, Anatol. Semnificaţie, sens şi valoare în dialogismul lui Bahtin.  
În: Filologia modernă: realizări şi perspective în context european (ed. a II-ua). Semiotica  
şi hermeneutica textului. Coord.: Aliona Grati, Inga Ciobanu. Chişinău, 2009.

15. Волошинов, В. Н. Марксизм и философия языка. Ленинград, Прибой, 1930.
16. Eţcu, Ion. Unele consideraţii cu privire la conceptul de propoziţie. În: „Revistă  

de lingvistică şi ştiinţă literară”, nr. 3, 1995.
17. Gavrilov, Anatol. Conceptul de roman la G. Ibrăileanu şi structura stratiformă  

a operei literare. Chişinău, CEP USM, 2006.
18. Heidegger Martin. Fiinţa şi timp. Traducere: Dorin Tilinca. Note: Dorin Tilinca, 

Mircea Arman. – Bucureşti: Ed. Jurnalul literar, 1994.
19. Bahtin, M. M. Problemele poeticii lui Dostoievski. Bucureşti, Ed. Univers, 1970.
20. Бубер Мартин. Проблема человека. В: Бубер. Два образа веры. Пер. с нем. под 

редакцией П. С. Гуревича, С. Я. Левит, С. В. Лезова. – Москва: «Республика», 1995.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 13:58:03 UTC)
BDD-A6756 © 2013 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

