
37

ETNOLOGIE

NICOLAE COJOCARU
(Suceava)

Tradiţiile  de  întemeiere  la  români

Abstract. The study refers to the Romanian traditions of foundation (establishment  
of a new village, of a new building, site selection and building a foundation of worship, 
digging a well, etc.). They have a profound significance in the universe of life and popular 
beliefs. For Romanian people the beginning of life in a new place or building of a new church  
in ancient times was considered creation that was part of the time and the universe.

Keywords: ritual consecration, foundation sacrifice, consulting oracles, sacred time, 
hearth settlement, animated universe, source of „uncleanness”, sanctification of life.

Din mulţimea de cutume care caracterizează viaţa tradiţională a românilor, cele  
de întemeiere au profunde semnificaţii în universul vieţii şi al credinţelor populare. 
Începutul desfăşurării vieţii într-un loc sau un lăcaş nou a fost conceput ca o creaţie, 
asemenea cu naşterea într-un loc sacru, acesta trebuind să fie înscris în timp şi cosmicitate, 
sub prezenţa ocrotitoare a fiinţelor divine.

Creaţia, în acest caz, fiind asimilată de creierii lumii, a fost raportată unui plan 
religios, în afara căruia nu se putea concepe o existenţă durabilă. Ea echivalează cu o nouă 
creaţie, având sorgintea în actul divin al Cosmogoniei.

În principal, tradiţiile de întemeiere se întâlnesc la înfiinţarea unui sat nou  
şi la construirea unor aşezăminte precum casele şi bisericile. Mircea Eliade, care se ocupă 
de această problemă la nivelul societăţilor arhaice, afirmă că: „Instalarea într-un teritoriu, 
construirea unei case cere o decizie vitală, atât pentru comunitatea întreagă, cât şi pentru 
individ. Căci este vorba de a-şi asuma crearea «lumii» în care s-a ales de a locui”1.  
Acest lucru nu este uşor şi adesea consacrarea ritualică se făcea printr-un sacrificiu  
sângeros, act ce reiterează, în cosmogoniile istorice, sacrificiile de întemeiere ale 
începuturilor lumii.

Într-o societate tradiţională de vânători-păstori, de agricultori, sau deja fiind  
la stadiul de civilizaţie urbană „locuinţa este întotdeauna sfinţită, prin faptul că ea 
constituie o imagine a lumii şi că lumea este o creaţie divină”2. Din multele modalităţi  
de a omologa locuinţa la starea cosmosului, după tipurile de cosmogonii, M. Eliade alege 
două, arătând că spaţiului locuit (teritoriu sau casă) i se conferă astfel valoare de imago 
mundi: asimilându-l Cosmosului, prin proiecţia în cele 4 orizonturi, cu plecare dintr-
un punct central, când e vorba de sat, sau prin instalarea simbolică a acelui axis mundi,  
când e vorba de locuinţa familială şi, a doua, repetând printr-un ritual de construcţie,  
actul exemplar al zeilor, graţie căruia lumea s-a născut dintr-o fiinţă marină sau din 
genunea primordială3.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei



38

LVI Philologia
2014 ianuarie-aprilie

Pornind de la aceste consideraţii teoretice, avem deja premisele etnologice pentru  
a intra în structura istoriei societăţii româneşti prefeudale, unde, cu siguranţă că au existat 
unele tradiţii de întemeiere, la nivelul epocii respective. Deocamdată însă practicile 
etnografice sunt singurele documente după care ne conducem în aprecierea vechimii unor 
tradiţii de acest fel.

a) Tradiţiile de întemeiere a aşezărilor
A devenit o obişnuinţă de a aprecia vechimea unor aşezări (sate, oraşe) în raport cu 

prima lor atestare documentară. Datele înscrise pe obiectele de lut, piatră, bronz, pergament, 
hârtie, menţionează anul întemeierii şi alte detalii, care oferă cercetătorului informaţii 
exacte despre existenţa unor aşezări, ceea ce poate duce la concluzii cât mai exacte asupra 
începutului de fapt al acelei aşezări. Or, despre fenomenul de întemeiere documentele sunt 
foarte rare, chiar pentru o epocă mai târzie. Lipsa scrierilor documentare pentru o lungă 
perioadă în istoria poporului nostru, care corespunde cu epoca prefeudală, ca şi faptul  
că fenomenul popular n-a făcut obiectul aprecierii în atenţia unor cronicari ai vremii,  
a avut ca urmare o consemnare redusă în scris, acesta desfăşurându-se în mediul popular, 
după cutumele locale, şi fiind înscris ca un moment doar în memoria generaţiilor.

Supravieţuirea însă a unor practici şi credinţe de întemeiere cu origini prefeudale, 
ca şi ştirile vagi despre situaţia istorică a satelor în această perioadă, vin să aducă totuşi 
informaţii şi despre modul de întemeiere a aşezărilor vechi româneşti. Ne referim  
în principal la sat, ca mediu etnografic mai vechi decât oraşul, şi care a fost pentru lung 
timp, la noi, forma de vieţuire comunitară cea mai răspândită. Prin structura lui complexă, 
prin sistemul de organizare, de gândire şi de acţiune, acesta a fost temelia statului timp 
de nenumărate secole de-a lungul istoriei4. Înseşi oraşele, în afară de cetăţile militare  
ale timpului, au devenit din sate.

După o statistică întocmită de Henri Stahl, numai în Moldova, 80,3 % din satele 
pomenite în primele documente de după Descălecat preexistau cu hotarele lor gata 
constituite în epoca formării statului feudal5. De asemenea, cercetările arheologice 
efectuate pe tot cuprinsul ţării au dus la descoperirea a numeroase aşezări, locuinţe grupate, 
din mileniul întâi, necropole, ceea ce dovedeşte nivelul intens de locuire a teritoriului 
străromân, în forma sătească. Oricum, deşi procesul de întemeiere, sub acest aspect,  
a continuat şi după formarea statelor feudale, începuturile de locuire sunt mult mai vechi, 
iar în legătură cu acest fenomen se statuează şi vechimea practicilor de întemeiere.

Un prim act şi cel mai greu era alegerea locului de sat. Aceasta se făcea în funcţie 
de nevoile economice ale locuitorilor viitoarei comunităţi, dar şi pentru a corespunde 
unor norme tradiţionale imuabile. Alegerea locului apăsa greu pe umerii întemeietorului.  
La popoarele antice, puterea de decizie era luată adesea numai după consultarea oracolelor. 
Cea mai veche informaţie asupra fenomenului de întemeiere în acest fel a oraşelor,  
la greci, ne-o dă Strabon. El scrie că atunci când Myschellos şi Arhias s-au dus la Delfi 
ca să consulte oracolul, acesta le-a atribuit spre întemeiere, celui dintâi Siracuza, iar celui 
de al doilea Crotona6. Probabil preoţii oracolului de la Delfi cunoşteau bine condiţiile 
geografice optime pentru amplasarea aşezărilor.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei



39

Philologia LVI
ianuarie-aprilie 2014

Multe aşezări pe atunci se întemeiau spontan. Această practică a dat naştere  
la o mulţime de legende despre spiritul locurilor, despre locuri bune şi locuri rele,  
ca şi la unele credinţe superstiţioase. Înţelepţii antici au avut şi ei o contribuţie 
însemnată la fundarea unor oraşe. Astfel Ptolemeu a fost numit chiar Polyorcet, adică 
fondator de oraşe7. De obicei, motivaţia era legată de un fapt legendar, având în substrat  
voinţa divină.

Ion Ghinoiu, într-un studiu documentat pe această temă, scrie că pe teritoriul ţării 
noastre nu se cunoaşte să se fi păstrat tradiţia întemeierii aşezărilor pe baza oracolelor, 
ca în lumea antică greacă şi romană. Aici, alegerea locului viitoarei aşezări era lăsată pe 
seama viselor sau era determinată în cadrul unei vânători ritualice (aşezarea se amplasa 
pe locul uciderii animalului considerat tutelar), gest de tragere cu arcul şi prin practici 
magice8. Sacrificiul era menit să dea ideea de loc animat prin transferul vieţii de la animal 
la comunitatea nou înfiinţată.

Unele tradiţii se referă la structura satului. La noi, ca şi la alte popoare, teritoriul 
sătesc, încă din preistorie, reproduce schema unui model ritualic. Semnul ritual întâlnit  
ca simbol al întemeierii oricărui aşezământ stabil (aşezare, casă, mormânt) a fost stâlpul, 
de lemn sau de piatră. I. Ghinoiu consideră că: „Baterea stâlpului echivala astfel cu situarea 
şi determinarea aşezării în cosmos, pornind de la un punct fix de iradiaţiune”9.

Tradiţiile de întemeiere a satului aveau scop bine definit şi cu multiple semnificaţii 
în planul vieţii sociale şi spirituale ale locuitorilor săi. În virtutea practicilor folosite, 
locul dobândea un rost comunitar în care poziţia, amplasamentul şi forma acestuia erau 
circumscrise unor norme sacrale.

Ca o continuare a semnului sfânt care a marcat centrul satelor noastre, a fost 
biserica. Prezenţa sa reprezintă atât vizibil, cât şi în planul spiritual, un axis mundi  
al spaţiului locuit, de unde şi importanţa ce a avut-o în cadrul tradiţiilor de întemeiere  
şi hotărnicire a aşezărilor. În vechime, casele se grupau în jurul bisericii, care, fiind în centru 
vetrei săteşti uneori preceda întemeierea aşezării propriu-zise, cum au fost lăcaşurile  
de pe selişti, ori cele de pe proprietăţile de curte. Astfel, biserica însemna atât aşe- 
zământul religios, cât şi locul cosmografic principal al satului. Existenţa vechilor 
„curţi” de la Volovăţ, Suceviţa ş.a. confirmă acest fapt.

Teritoriul satului întemeiat se delimita cu hotar şi devenea vatră a aşezării, 
împrejurul căreia se trăgea o brazdă cu plugul cu doi boi, spre a fi feriţi de boli, mai 
ales ciuma10. Tradiţia aceasta este străveche şi s-a păstrat în popor secole de-a rândul,  
ca o mărturie a vechilor practici de hotărnicire a satelor aşa-zise „descălecate”. S-a folosit 
şi cutuma delimitării după hotare naturale (pe ape, înălţimi) sau semne făcute pe copaci, 
stânci. După unele informaţii etnografice, hotarele unui sat se mai stabileau până unde  
se auzea toaca de lemn a bisericii din mijlocul vetrei săteşti11. De aici rezultă că hotarele  
să fi fost, în zonele de şes, aproximativ circulare, împrejurul satului, având în centru 
semnul ritualic.

Teritoriul era apoi consacrat. O formă atestată în Muscel, a ritualului practicat  
cu această ocazie, era sfinţirea de către preot. Urma o masă în comun, după care toţi 
locuitorii adunaţi jucau jocul bătut, de la un loc de locuinţă la altul, zicând că „au bătut 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei



40

LVI Philologia
2014 ianuarie-aprilie

parii satului”. Ciobanii erau cei care cântau din cimpoi, bucium şi fluier12. Arhaicul  
joc practicat acum e posibil să fi avut un rost ritual anume, chiar cu implicaţii magice,  
de a întări în plan spiritual un act de întemeiere.

b) Tradiţiile de întemeiere a caselor şi lăcaşurilor bisericeşti
Spaţiul locuit a constituit, la populaţia străromână un loc sacru, menit să fie adăpost 

stabil locuitorilor săi, dar şi un loc ceremonial, ritual, marcat de valori simbolice, pentru 
a menţine, pe de o parte, viaţa în vatra existenţei cotidiene, iar pe de altă parte, pentru 
a o apăra de influenţe nefaste. Destinată exclusiv vieţuirii omului, sub multiplele sale 
aspecte, casa poartă, prin structura şi funcţionalitatea ei caracterul unui univers însufleţit, 
un microcosm terestru, în care construcţia se identifică cu locuitorii săi, într-un ansamblu 
unitar ce reprezintă pentru fiecare în parte un centru al universului şi în legătură directă  
cu el. Casă-corp-cosmos sunt cele trei dimensiuni ale unui sistem legic de funcţionalitate 
în habitat, fiecare cu particularităţile sale definitorii şi inseparabile vieţii.

Dincolo de un statut de loc uzual, casa a fost la români şi un simbol al omului  
în comunitate, fiind încadrată unei concepţii specifice care dă sens prezenţei sale în toate 
momentele de desfăşurare. Credinţa că viaţa trebuie să se desfăşoare într-un loc „curat”, 
adică lipsit de acţiunea unor fiinţe sau spirite rele, este străveche şi ea a generat o mulţime 
de tradiţii şi practici rituale, în virtutea cărora se poate obţine o anumită libertate spirituală 
a omului şi liniştea locuinţei. Unele credinţe de acest fel sunt precreştine şi ele s-au 
perpetuat în superstiţii până astăzi. Altele au îmbrăcat haina concepţiilor creştine, spiritele 
rele fiind asimilate fiinţelor demonice.

Creştinismul a cultivat ideea purificării încă de la începutul răspândirii sale peste 
tot, deci şi în Dacia, înţelegând prin sursele de „necurăţenie” atât coabitarea cu lucrurile 
necurate, ca influenţă demonică, precum şi participarea la unele practici păgâne, săvârşirea 
de abateri morale, contingenţa cu lucruri atinse de spiritele rele.

După concepţia că diavolul unelteşte mereu împotriva omului, în popor s-a format, 
de timpuriu, credinţa că locuinţa-spaţiul vieţii, este cea mai vizată de influenţele rele.  
Ca urmare, aceasta trebuia circumscrisă încă de la început acţiunilor de consacrare. 
Cum spune Mircea Eliade, pentru că „omul religios nu poate trăi decât într-o atmosferă 
impregnată de sacru, trebuie să ne aşteptăm la o multitudine de tehnici pentru a consacra 
spaţiul”13.

Pentru spaţiul locuit, în speţă casa, consacrarea este nu numai necesară, ci şi 
obligatorie, chiar în afară de o anumită stare religioasă. Este cerută de rostul existenţial  
al omului ajuns la conştiinţa spiritualităţii sale, rost care se consfinţeşte prin efectele 
benefice ale unor rituri petrecute în împrejurări faste.

Construirea unei case a reprezentat, în concepţia populară, un act de întemeiere  
a unei vetre de locuit. Aceasta trebuie să fie trainică şi primitoare, sustrasă cum s-a spus, 
forţelor rele din natură. Acest lucru se vădeşte ca preocupare începând cu alegerea locu- 
lui de casă, ca să fie bun, „curat” după expresia populară şi se continuă cu diferite  
obiceiuri şi rânduieli cultice, prin care casa devine un loc consacrat, un sălaş sacru  
al vieţii familiei.

Se relevă faptul că „pentru a dura, o «construcţie» (casă, templu, lucrare tehnică 
etc.) trebuie să fie animată, de a primi totodată o viaţă şi un suflet. «Transferul» sufletului  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei



41

Philologia LVI
ianuarie-aprilie 2014

nu este posibil decât pe calea unui sacrificiu sângeros. Istoria religiilor, etnografia,  
folclorul cunosc numeroase forme de sacrificiu de construcţie, sacrificii sângeroase  
sau simbolice în beneficiul unei construcţii”14.

Pentru perioada creştină, consacrarea casei a avut cel mai frecvent un caracter 
religios, de „sfinţire”. Termenul consacranus (lat. „sfinţit”) este cunoscut pe teritoriul 
românesc din unele inscripţii latine datând din primele veacuri15. Faptul este un prim 
argument că la noi se practicau rânduielile bisericeşti de sfinţire a persoanelor şi lucrurilor. 
În cultul ortodox, sfinţirea casei face parte dintre rânduielile numite ierurgii, şi cuprinde 
rugăciunile la temelia casei şi la intrarea în casă nouă.

Ca vechime, unele dintre acestea sunt „tot atât de vechi ca şi Biserica creştină”, 
fiind menţionate de Sf. Iustin Martirul şi Tertulian, în sec. al II-lea, Sf. Vasile cel Mare, 
în sec. al IV-lea16. Ele ni s-au transmis în diferite ediţii ale Molitfelnicului, cum este 
Evhologhiul episcopului Serapion de Thmuis, din Egipt, sec. al IV-lea, iar mai târziu prin 
Molitfelnicele slave.

Un alt loc consacrat este biserica. Întemeierea unei biserici a constituit, ca şi  
în cazul satului sau al casei, un prilej de a consfinţi, religios şi prin datină, centrul spi-
ritual al obştii, al satului. Aceasta se face printr-o ierurgie mai dezvoltată.

Biserica este considerată „casa lui Dumnezeu”, adică lăcaşul unde se oficiază cele 
sfinte sub prezenţa lui Dumnezeu. Această calitate face ca să aibă unele similitudini cu casa 
de locuit, ceea ce are consecinţe şi în planul tradiţiilor din popor cu privire la întemeiere, 
formă şi funcţionalitate. Profesorul Louis Réau, de la Sorbonna, scrie că la origine casa 
lui Dumnezeu n-a fost decât „o casă ţărănească mărită”17.

Actul de întemeiere, în ambele cazuri, se supune unor canoane tradiţionale similare. 
Fiind vorba de aşezăminte de importanţă capitală pentru viaţa omului, a întemeia un sat 
sau o casă, o biserică, reprezintă mai întâi o decizie care se ia cu responsabilitate majoră. 
Este vorba ca omul să-şi creeze lumea sa proprie, zice M. Eliade. „Locuinţa nu este  
un obiect, este o «maşină de locuit; ea este un univers pe care omul îl construieşte imitând 
Creaţia exemplară a zeilor, cosmogonia». De aceea, orice construcţie şi orice inaugurare  
a unei noi locuinţe echivalează într-un fel cu un nou început al unei vieţi noi”18.

Este interesant de observat că în mediul popular arhitectura sacră n-a făcut decât  
să reia şi să dezvolte simbolismul cosmologic deja prezent în structura locuinţei primitive. 
La rândul său, locuinţa umană a fost precedată frecvent prin „locul sfânt”, acesta fiind 
spaţiul consacrat şi cosmicizat19. Cu alte cuvinte, primul spaţiu sacral a fost „locuinţa” 
de cult, din care s-a dezvoltat ritual locul casei, vatra de viaţă şi trăire spirituală, la multe 
popoare şeful familiei fiind şi un sacerdot al casei. De aici, arhitectura religioasă creştină 
a preluat şi dezvoltat forme şi simbolisme, care au dat lăcaşurilor semnificaţii profunde  
în universul spiritual comunitar, cum ar fi cele de centru spiritual al satului, forma  
cosmică, locul familiei mari creştine etc.

Consacrarea este un act fundamental pentru construcţiile vieţii. Urmărind 
continuitatea vieţii într-un spaţiu etern viabil, omul a urmărit, încă din Antichitate,  
să oficieze acte compensatorii, care pot da satisfacţie divinităţilor protectoare şi asigura 
trăinicia lăcaşului întemeiat, casă sau biserică. De aici s-a născut credinţa, atât de răspândită 
în lume, despre necesitatea sacrificiului şi la întemeierea de biserici, cum este cunoscut  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei



42

LVI Philologia
2014 ianuarie-aprilie

în legătură cu Mănăstirea Argeşului. În virtutea acestei tradiţii, lăcaşurile se construiau,  
în Antichitatea creştină, pe mormintele martirilor sau pe locurile unde au pătimit aceştia. 
Mai târziu, s-a adoptat forma de a pune doar fragmente din moaştele lor în corpul  
Sf. Mese.

O tradiţie străveche este de a se ridica biserica pe un loc mai înalt din cuprinsul 
aşezării. Este o supravieţuire a credinţelor despre cultul pe înălţimi. La evrei, în perioada 
vechitestamentară, se aminteşte frecvent despre altarele ridicate pe munte. Dacii aveau,  
de asemenea, sanctuare pe înălţimi, unde înălţau cinstire zeilor. Legătura omului cu spaţiul 
ceresc devenea astfel mai evidentă şi aceasta s-a păstrat în credinţele ce alimentează 
întemeierea pe locuri considerate mai aproape de Dumnezeu.

Consacrarea doar consfinţeşte ritualic relaţia om-divinitate în cadrul formelor  
de habitat. Se relevă că prin această formă se obţine şi sanctificarea vieţii. „Mijloacele 
sunt multiple, dar rezultatul este aproape întotdeauna acelaşi: viaţa este trăită pe un dublu 
plan, ea se desfăşoară atât ca existenţă omenească şi, în acelaşi timp, ea participă la o viaţa 
trans-umană, cea a cosmosului sau a zeilor”20.

Acest dualism dă sens atât trăirilor zilnice, cât şi celor ceremoniale sau rituale 
din viaţa tradiţională, fiind caracteristic actelor de întemeiere, care refac, în chip mitic, 
unitatea edenică sau din illo tempore, când omul avea aşezământ divin şi cosmografic.

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Mircea Eliade, Le Sacré et le Profane. Gallimard, 1972, p. 47.
2. Ibidem.
3. Ibidem, p. 48.
4. Cf. Petru Ursache, Prolegomene la o estetică a folclorului. Bucureşti, 1980, p. 28.
5. H. H. Stahl, Contribuţii la studiul satelor devălmaşe româneşti, vol. I. Bucureşti, 

1958, p. 103.
6. M. I. Finley, Vechii greci. Bucureşti, 1974, p. 49.
7. Jaqueline Beaujeau-Garnier, G. Chabot, Geografia urbană. Bucureşti, 1971, p. 108.
8. Ion Ghinoiu, Consideraţii asupra fenomenului de „întemeiere” a aşezărilor,  

în „Revista de etnografie şi folclor”, 1979, nr. 2, p. 198.
9. Ibidem, p. 199.
10. Adrian Fochi, Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea: 

Răspunsurile la chestionarele lui Nicolae Densuşianu. Bucureşti, 1976, p. 137.
11. Cf. Ion Ghinoiu, op. cit., p. 202.
12. Adrian Fochi, op. cit., p. 138.
13. Mircea Eliade, op. cit., p. 27.
14. Ibidem, p. 51.
15. Cf. Sorin Stati, Limba latină în inscripţiile din Dacia şi Scythia Minor. Bucureşti, 

1961, Ed. Acad. Rom., p. 117.
16. Pr. prof. dr. Ene Branişte, Liturgica special. Bucureşti, 1985, p. 493.
17. Louis Réau, L’art roumain. Paris, f.a., p. 32.
18. Mircea Eliade, op. cit., p. 51-52.
19. Cf. ibidem, p. 53.
20. Ibidem, p. 141.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 01:33:46 UTC)
BDD-A6738 © 2014 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

