
 

 231 

Particularităţi stilistico-lexicale ale unui „discurs 
ecologist”ortodox în limba franceză 

Felicia DUMAS 

Nous proposons une analyse lexico-stylistique de ce qu’on pourrait appeler un discours 
écologiste orthodoxe exprimé en langue française. Nous travaillerons sur un corpus formé 
d’un document vidéo (consacré à un monastère orthodoxe français) et de plusieurs textes 
(un livre, des conférences et des homélies) de l’archimandrite Placide Deseille (fondateur 
du monastère féminin dont il est question dans le document vidéo), l’un des plus grands 
pères spirituels et théologiens orthodoxes français contemporains.  

 
Se poate vorbi despre un discurs ecologist ortodox în limba franceză? Este o 

întrebare incitantă şi surprinzătoare, din cel puţin două puncte de vedere: cel al 
asocierii dintre ecologism şi ortodoxie, precum şi din acela al reprezentărilor pe 
care românul -ortodox din naştere - le are faţă de spaţiul cultural şi confesional al 
Franţei. Am arătat în mai multe rînduri cum a apărut ortodoxia în Franţa, care îi 
sînt principalele caracteristici şi, mai cu seamă faptul că se bucură în prezent de un 
impact spiritual din ce în ce mai puternic (Dumas, 2009). Desigur, ea este 
minoritară în Franţa; conform statisticilor efectuate de presa catolică, religia 
majoritară rămîne în rîndul francezilor cea creştină, romano-catolică, urmată foarte 
îndeaproape de islam. Ca majoritatea ţărilor europene occidentale însă, Franţa se 
confruntă cu o profundă criză a practicii religioase a creştinismului catolic, 
consecinţă a unui îndelungat proces de secularizare. Cu toate acestea, ortodoxia 
cunoaşte o adevărată dezvoltare în acest spaţiu geografic, atît administrativă 
(reflectată în numărul mare de parohii şi mănăstiri create), cît şi spirituală 
(numeroase lucrări ortodoxe sînt scrise sau traduse în limba franceză). Asocierea 
dintre ortodoxie şi ecologism este, de asemenea, surprinzătoare. Ecologismul este 
definit ca o mişcare socială care are drept scop protejarea omului şi a mediului său 
înconjurător de poluare şi de degradare. Cuvîntul ca atare face parte din familia 
lexicală a termenului ecologie, care denumeşte ştiinţa ce studiază raporturile dintre 
organisme (specia umană fiind inclusă aici) şi mediul lor de viaţă. Tot din această 
familie fac parte şi ecologist (care ţine de ecologism, dar şi adept al 
ecologismului), ecologic (care ţine de ecologie, referitor la ecologie) şi ecolog 
(specialistul în ecologie). În limba română, familia este în întregime împrumutată 
din limba franceză. În franceză, termenul écologie este împrumutat din germană. 
Nemţescul oekologie a fost creat de un biolog german din două vocabule greceşti, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 232 

oikos (casă) şi logos (cuvînt, discurs). Prin urmare, ecologia poate fi definită ca 
discursul despre casă, ştiinţa referitoare la casa locuită de organismele vii, dintre 
care face parte şi omul. În ce fel ortodoxia are legătură cu ecologismul? În mai 
multe feluri, reflectate la nivelul a ceea ce vom numi în continuare un discurs 
ecologist ortodox exprimat în limba franceză. Prin urmare, pentru a reveni la 
întrebarea noastră iniţială, credem că răspunsul este unul afirmativ. Da, se poate 
vorbi despre un discurs ecologist ortodox în limba franceză. El poate fi definit ca 
un tip special de discurs ecologist creştin, produs de instanţe enunţiative bine 
individualizate (dintre care ne vom referi la cele mai importante: patriarhul 
ecumenic al Constantinopolului, părintele arhimandrit Placide Deseille, maica 
stareţă de la mănăstirea ortodoxă franceză de la Solan, măicuţele de aici, în cazul 
corpusului nostru), în condiţii socio-istorice determinate, cu un conţinut referitor la 
ecologie. Din punct de vedere confesional, el este individualizat prin modul 
specific de producere (nepragmatic şi nedeliberat) şi prin conţinutul propriu 
doctrinei şi învăţăturilor Bisericii Ortodoxe. Această posibilă definiţie a discursului 
ecologist ortodox din limba franceză are ca punct de plecare o posibilă definiţie a 
discursului ecologist în general. Acesta ar fi, dupa părerea noastră, un tip special de 
discurs, deci o producţie a unui act de comunicare determinat din punct de vedere 
social şi istoric (sub aspect formal), cu un conţinut semantic referitor la ecologie. 

Corpusul pe baza căruia dorim să propunem o analiză a cîtorva particularităţi 
stilistico-lexicale ale acestui tip de discurs este unul uşor eterogen, însă cvasi-
complet din punctul de vedere al actualizărilor sale în spaţiul socio-cultural al 
Franţei, precum şi al reprezentativităţii instanţelor enunţiative. El este alcătuit din 
mai multe texte scrise de părintele arhimandrit Placide Deseille (o carte, Foi 
chrétienne et écologie, L’Eglise orthodoxe et la protection de l’environnement, 
2007, cîteva conferinţe) şi predici, precum şi dintr-un document video, intitulat „un 
monastère orthodoxe écolo”1, care se referă la o mănăstire ortodoxă din sudul 
Franţei întemeiată de părintele Placide Deseille, el însuşi prezent cu cîteva replici 
în filmul documentar. Trebuie să facem încă de la început o precizare importantă: 
Biserica ortodoxă nu îşi propune în mod deliberat elaborarea unui astfel de discurs 
ecologist. Desigur, ea are o concepţie proprie referitoare la problemele legate de 
mediul înconjurător şi de protejarea lui. Cunoscînd însă demersurile de 
agroecologie ale mănăstirii de maici de la Solan (cu hramul Acoperămîntul Maicii 
Domnului) şi mai cu seamă iniţiativa lor liturgico-reflexivă de mare amploare de a 
organiza ziua de rugăciune pentru „salvarea Creaţiei” (în limbaj profan, pentru 
protecţia mediului înconjurător), propusă de patriarhul ecumenic, ne-am pus 
întrebarea iniţială referitoare la existenţa unui discurs ecologist ortodox în limba 
franceză. 

Acest tip de discurs se individualizează în spaţiul lingvistic, geografic şi 
cultural al Franţei prin raportare la un altul, înrudit din punct de vedere lexico-
semantic, cel ecologist creştin, implicit catolic. Siturile de ecologie creştină sînt 

                                                
1 http://fr.youtube.com/watch?v=ovjiSXAs_BE.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 233 

numeroase în limba franceză, iar Biserica Catolică s-a exprimat de mai multe ori în 
legătură cu subiectele fierbinţi ale ecologiei, atrăgînd la rîndul ei atenţia asupra 
urgenţei resposabilizării umane pentru salvarea planetei de la un dezastru ecologic. 
În general, mesajul discursurilor ecologiste creştine exprimate în limba franceză 
este următorul: pentru un creştin, chestiunea ecologică este strîns legată de viaţa sa 
spirituală şi presupune responsabilizarea omului în privinţa evoluţiei societăţii 
contemporane şi a respectării mediului înconjurător. Nerespectarea acestuia este 
considerată o nouă formă de păcat, un păcat social, deoarece pune în pericol 
viitorul planetei şi, implicit, al speciei umane. 

Mesajul discursului ecologist ortodox este în mare parte acelaşi, cu o singură 
mare diferenţă de atitudine, exprimată printr-un termen definitoriu, cel de 
rugăciune. Biserica ortodoxă se roagă pentru salvarea planetei, în calitatea ei de 
Creaţie a lui Dumnezeu, în fiecare an, în ziua de 1 septembrie, proclamată de 
patriarhul ecumenic Dimitrios (predecesorul sanctităţii sale Bartolomeu Întîiul) ca 
zi de rugăciune pentru mediu. În prezent, problema ecologică este atît de gravă, 
încît omul nu o mai poate rezolva decît printr-o schimbare totală de atitudine faţă 
de mediu şi prin implorarea Creatorului de a interveni pentru salvarea creaţiei sale. 
O slujbă specială a fost concepută în acest sens, de către imnograful oficial al 
patriarhiei de Constantinopol, care se celebrează la mănăstirea ortodoxă de la 
Solan, în limba franceză, la utrenia ce precede Liturghia euharistică a Sfîntului 
Ioan Hrisostomul din ultima duminică a lunii august. Este şi motivul principal 
pentru care dorim să ne oprim, în analiza procedeelor stilistice pe care le 
considerăm semnificative pentru discursul ecologist ortodox, la un document video 
referitor la această mănăstire, intitulat în limba franceză „o mănăstire ortodoxă 
ecologistă”. Documentul a fost difuzat pe un canal de televiziune francofon, în 
cadrul unei emisiuni care propune spre reflecţie teme actuale cu care se confruntă 
societatea franceză contemporană. El prezintă, pe scurt, procesul de fabricaţie a 
vinului biologic de la mănăstire, care începe cu recoltarea strugurilor şi se încheie 
cu îmbutelierea acestuia, toate activităţile fiind făcute de către maici. Este, pentru 
narator, prilejul de a le pune măicuţelor întrebări referitoare la opţiunea lor de viaţă 
ecologică. Răspunsurile acestora sînt extrem de interesante, deoarece constituie tot 
atîtea eşantioane de discurs ecologist ortodox: „L’écologie découle d’une 
conviction profonde de cette présence de Dieu en toute chose et en chaque être 
humain. Nous sommes de véritables écologistes, nous sommes les véritables et 
authentiques écologistes”, afirmă maica stareţă Hypandia („Ecologia îşi are 
originea în convingerea profundă a prezenţei lui Dumnezeu în orice lucru şi în 
fiecare fiinţă umană. Noi chiar sîntem ecologişti, sîntem ecologiştii adevăraţi şi 
autentici”). Pronumele personal noi funcţionează metonimic, acoperind din punct 
de vedere semantic o arie confesională precisă, cea a monahismul ortodox, pe 
deplin acordat la o abordare responsabilă a relaţiei cu pămîntul bazată pe respect, 
care face obiectul ecologiei. Celelalte intervenţii ale maicilor explică această 
revendicare a înscrierii demersului lor, natural şi firesc, în cel numit laic, ecologist, 
de protecţie a mediului. Prin intermediul mai multor metafore care definesc natura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 234 

şi pămîntul în general, ele precizează, de fapt, poziţia teologică a ortodoxiei 
referitoare la ecologie: „L’écologie pour nous a tout son sens, pas seulement parce 
que la planète doit être propre pour qu’on soit en bonne santé, cela aussi est une 
chose concrète et valable, mais aussi par respect au Créateur. La création est bonne 
en elle-même, mais avant tout, elle est l’icône du Créateur, elle est le don du 
Créateur” („Ecologia îşi are pentru noi întreaga sa semnificaţie, nu numai pentru că 
planeta trebuie să fie curată pentru ca noi să putem fi sănătoşi – sigur, lucrul acesta 
este concret şi valabil -, dar din respect faţă de Creator. Creaţia este bună în sine, 
dar înainte de toate, ea este icoană a Creatorului, este darul Creatorului”). Această 
interpretare metaforică a mediului înconjurător, a planetei pe care locuim - văzută 
ca şi creaţie a lui Dumnezeu îşi are originea în cartea Facerii, unde citim că 
Dumnezeu a făcut lumea şi pămîntul, pentru a le dărui omului, cea mai de seamă 
creaţie a lui (făcută, de altfel, după chipul şi asemănarea sa). Acest om, încununare 
a creaţiei divine, este văzut de sfinţii părinţi ca persoană umană, definită de 
părintele arhimandrit Placide Deseille ca „dăruire de sine, dragoste şi comuniune 
prin dragoste cu Dumnezeu şi cu semenii săi” („en communion dans l’amour et le 
don de soi avec Dieu et avec toutes les autres personnes humaines” - Deseille, 
2007: 13). Natura este darul pe care el îl primeşte de la Dumnezeu şi în aceste 
condiţii, relaţia dintre cei doi devine (implicit) una de respect, administrarea 
responsabilă şi raţională a pămîntului primit în dar devenind pentru persoana 
umană o exigenţă etică2. Această metaforă a creaţiei ca dar al Creatorului apare în 
mod frecvent în discursul ecologist ortodox şi creştin în general, însoţită fiind în 
exemplul citat de o alta, aceea a creaţiei ca icoană a Creatorului. Interpretarea 
acestei din urmă metafore este cel puţin dublă: Dumnezeu rămîne prezent în 
creaţie, după cum persoana sfîntă reprezentată în icoană este prezentă în ea, 
ortodocşii venerînd astfel nu obiectul cu reprezentare concretă, materială, ci 
persoana sfîntă a cărei imagine o reprezintă. În acelaşi timp, natura, pămîntul, 
mediul înconjurător, în calitatea lor de creaţie a lui Dumnezeu, reflectă în armonia, 
în inteligenţa şi în echilibrul lor calităţile de perfecţiune ale Creatorului. Sau, după 
cum spune măicuţa Hrisostom, de la aceeaşi mănăstire: „Natura este o operă de 
artă”, adică frumoasă şi făcută pentru contemplare. Prin urmare, beneficiarul 
acestui dar, care este unul excepţional, este omul, în calitatea sa de persoană 
umană. De altminteri, în continuitatea scrierilor Părinţilor Bisericii, acesta este 
termenul folosit în documentarul video pentru desemnarea omului. În discursul lor, 
maicile de la Solan vorbesc despre omul contemporan potrivit concepţiei lor 
religioase, în calitate de persoană făcută după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu, 
care participă la viaţa Bisericii şi trăieşte în comuniune de dragoste cu celelalte 
persoane. Persoana umană este respectată în virtutea concepţiei creştine şi 
teologice ortodoxe a maicilor: „On va respecter la personne, on va faire attention à 
sa santé” („Vom respecta persoana umană, vom fi atente să nu se îmbolnăvească”), 
se subînţelege, propunîndu-i spre consum fructe, legume netratate cu pesticide etc., 
                                                

2 Pr. Prof. dr. Gheorghe Popa, conferinţa „Pămînt transfigurat într-o lume secularizată”, Iaşi, 27 
octombrie 2009. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 235 

precizează maica stareţă în filmul documentar. În acelaşi timp, ea este iubită în 
calitatea de aproape, un alt termen religios care caracterizează discursul ecologist 
ortodox. Aproapele trebuie iubit ca pe sine însuşi în creştinism şi în prezent, în 
societăţile moderne contemporane, este una dintre poruncile cel mai greu de 
respectat... . Termenul -în franceză, le prochain- este folosit de părintele Placide 
Deseille, în acelaşi document video, într-o frază organizată semantic şi discursiv în 
jurul unei metafore a conştiinţei etice, responsabile, a fiecăruia dintre noi: „Nous 
avons en nous une petite voix intérieure qui nous fait tout de même comprendre et 
qui nous donne le sens et le goût de l’amour du prochain, et l’amour de l’autre est 
un amour qui nous amène à un certain renoncement et à renoncer à cette course au 
profit qui est le grand moteur, malheureusement, de notre civilisation actuelle” 
(„Avem înlăuntrul nostru, fiecare dintre noi, o mică voce interioară care ne face să 
înţelegem şi ne explică sensul dragostei pentru aproapele nostru, iar dragostea faţă 
de celălalt este o dragoste care ne duce la o anumită renunţare, care ne face să 
renunţăm la această goană după profit, care este, din păcate, motorul civilizaţiei 
noastre actuale”)3. Vocea interioară a fiecăruia dintre noi trebuie să sensibilizeze 
persoana umană în direcţia dragostei faţă de aproapele şi a renunţării (în sensul 
religios, ascetic) la tendinţa consumeristă a societăţii actuale, care epuizează 
resursele planetei şi ne antrenează într-un angrenaj inuman, al cursei după profit 
denunţată de părintele francez. Avem şi aici pronumele personal al persoanei întîia 
plural, acel nous pe care l-am întîlnit şi în discursul maicilor. Şi aici funcţionează 
tot metonimic, însă ca metonimie pentru ansamblul fiinţelor umane, al speciei 
umane ca specie inteligentă şi persoană creată de Dumnezeu. Pornind de la 
scrierile sfinţilor părinţi, ortodoxia afirmă o unitate ontologică a umanităţii întregi, 
care nu exclude pluralitatea persoanelor (Deseille, 2004: 33). În fragmentul citat, 
dragostea de aproapele este o imagine stilistică (cu valoare de sinecdocă), care 
înseamnă de fapt revenirea la valorile de bază ale creştinismului, iar renunţarea la 
cursa după profit trimite cu gîndul la asceză, virtute extrem de apreciată în 
creştinism în general şi în monahismul ortodox în special. Mesajul părintelui 
francez este unul orientat înspre o altfel de înţelegere a universului şi a relaţiilor 
interumane, pe care ortodoxia o propovăduieşte implicit de secole întregi, prin 
simpla sa practică liturgică, sau explicit - prin întreaga sa doctrină teologică. Iată-l 
explicitat într-un alt loc de acelaşi mare părinte duhovnic, unul dintre cei mai mari 
teologi ortodocşi francezi din zilele noastre: „l’Univers n’est pas un produit de 
consommation, mais un monde sacramentel. L’homme n’est pas un être 
économique, mais un être liturgique... La civilisation occidentale doit redevenir 
sensible à l’émerveillement devant le mystère de la création” („Universul nu este 
un produs de consum, ci o lume sacramentală. Omul nu este o fiinţă economică, ci 
o fiinţă liturgică... . Civilizaţia occidentală trebuie să reînveţe să se minuneze în 
faţa tainei creaţiei”) – (Deseille, 2007: 17). Altele sînt priorităţile persoanei umane, 
din această perspectivă, deoarece alta este natura ei. Ea trebuie să-şi redescopere 

                                                
3 http://fr.youtube.com/watch?v=ovjiSXAs_BE 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 236 

vocaţia biblică de preot al Creaţiei lui Dumnezeu, de fiinţă liturgică, conştientă de 
prezenţa divină peste tot în univers, din momentul creaţiei. Evident, într-o societate 
foarte dezvoltată din punct de vedere economic, de tip occidental, ca societatea 
franceză, discursul acesta este unul mai mult decît suprinzător, datorită celor două 
imagini metaforice care definesc universul ca lume sacramentală şi omul ca fiinţă 
liturgică. Fraza este construită antinomic, pentru a sublinia prin comparaţiile 
profan-religios tocmai individualitatea poziţiei ecologiste ortodoxe faţă de 
alteritatea societăţii de consum, atee, industrializată, occidentală. Revenirea la 
valorile autentice ale credinţei şi transformarea morală a omului contemporan sînt 
exigenţe fundamentale pentru evitarea catastrofelor ecologice care ameninţă 
planeta.  

Ca fiinţă liturgică, omul se regăseşte pe deplin în practica, doctrina şi învăţătura 
Bisericii ortodoxe. Aceasta promovează un autentic discurs ecologist, nu numai 
prin respectul manifestat faţă de mediul înconjurător, dar şi prin rugăciunile pe care 
le face pentru creaţie în general şi pentru salvarea acesteia, în special. Dacă pentru 
acestea din urmă s-a stabilit în mod canonic o zi precisă în economia timpului 
liturgic, ziua de 1 septembrie a fiecărui an, pentru creaţie în general Biserica 
Ortodoxă se roagă zilnic în mănăstiri, şi în fiecare duminică şi zi de sărbătoare în 
bisericile de parohie, în timpul săvîrşirii liturghiei euharistice; prima parte a 
acesteia – liturghia catehumenilor - cuprinde o ectenie specială prin care se cere 
ajutorul divin pentru o bună rînduială a naturii şi o anumită orientare a acesteia în 
direcţia nevoilor de vieţuire (sau supravieţuire) umane: „Pentru buna întocmire a 
văzduhului, pentru îmbelşugarea roadelor pămîntului şi pentru vremuri paşnice, 
Domnului să ne rugăm” - „Doamne miluieşte”4. În ortodoxie, există rugăciuni 
pentru binecuvîntarea recoltelor de tot felul, a turmelor de oi, a viermilor de 
mătase, a strugurilor (de Schimbarea la Faţă, spre exemplu), pentru ploaie etc. 
Altfel spus, omul nu se roagă numai pentru el, ci şi pentru creaţie, iar lucrul acesta 
este prevăzut de biserică la nivel liturgic instituţional. În zilele noastre, cînd planeta 
pămînt este ameninţată de un dezastru ecologic, soluţia ortodoxă în materie de 
ecologie pare suprinzătoare pentru omul ne-ortodox prin cele două dimensiuni 
esenţiale propuse: credinţa şi rugăciunea. Tot părintele Placide este cel care 
exprimă în chip extrem de clar acest mesaj bipolar al ecologiei ortodoxe, în predica 
ţinută în timpul liturghiei euharistice din ziua de 26 august 2009, la mănăstirea 
ortodoxă de la Solan, ziua de rugăciune pentru salvarea creaţiei5: „C’est pour cela 
qu’au coeur de cette journée, nous devons mettre la prière, une intercession ardente 
pour que le Seigneur inspire aux hommes le goût des choses d’en haut, plutôt que 
de ce qui est de la terre; pour qu’il les aide ainsi à renoncer à jouir sans limites de 
la création, à l’exploiter pour satisfaire l’infinité de leurs désirs terrestres” („De 
aceea, în centrul acestei zile trebuie să aşezăm rugăciunea, o rugăciune fierbinte 
                                                

4 Liturghia Sfîntului Ioan Gură de Aur. 
5 Deoarece data de 1 septembrie nu coincide întotdeauna cu o duminică, pentru ca la rugăciunea 

special concepută pentru salvarea creaţiei să poată participa cît mai multă lume, ea este sărbătorită în 
ultima duminică din luna august. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 237 

pentru ca Domnul să le inspire oamenilor dragostea pentru lucrurile de sus, mai 
mult decît pentru ceea ce ţine de pămînt; ca el să îi ajute să renunţe la a mai profita 
fără nici o limită de creaţie şi la a o mai exploata pentru satisfacerea plăcerilor lor 
pămînteşti nesfîrşite”). Şi acest fragment de discurs este interesant din punct de 
vedere stilistic şi lexical. Cuvîntul rugăciune constituie nucleul semantic al 
mesajului omiletic, acest mod de acţiune fiind văzut ca singurul normal şi eficient, 
din perspectiva practicii liturgice şi a învăţăturii ortodoxiei, pentru salvarea 
creaţiei, aflată la moment de cumpănă. Substantivul este reluat, pentru sublinerea 
sa semantică, însoţit de determinantul fierbinte, care accentuează caracterul absolut 
necesar al acestei forme de comportament liturgic în faţa dezastrelor ecologice 
înregistrate din ce în ce mai des în ultima vreme. Două metafore asigură structura 
de coerenţă discursivă, ecologică ortodoxă, a fragmentului: „lucrurile de sus” şi 
„ceea ce ţine de pămînt”, adică, prin opoziţie, de cele de jos. Ele sugerează acelaşi 
mesaj de transformare spirituală a persoanei umane, de reconvertire a sa la valorile 
morale ale credinţei în Dumnezeu (localizat în mod metaforic tradiţional în cele de 
sus) şi renunţarea la plăcerile hedoniste ale societăţii contemporane de consum, 
care înlănţuiesc omul de dimensiunea sa orizontală nespiritualizată. Opoziţia sus-
jos rezumă de fapt raportul dintre Creator şi creaţie, omul fiind singura dintre 
fiinţele create căreia i s-a permis prin jertfa lui Hristos pe cruce (după neascultarea 
din grădina Edenului) accesul la cele înalte, pe lîngă stăpînirea raţională a creaţiei. 
În situaţia actuală, total scăpată de sub control din punct de vedere ecologic, numai 
intervenţia divină –chemată în ajutor de om prin rugăciune - mai poate salva 
creaţia. Mesajul este continuat, în direcţia explicitării soluţiei ecologiste, într-un alt 
fragment din aceeaşi predică: „La sauvegarde de la création ne peut pas dépendre 
seulement de dispositions législatives et de réformes extérieures. Celles-ci seront 
toujours inefficaces sans cette conversion du coeur de l’homme... Un écologisme 
matérialiste et athée est une utopie irréalisable”6 („Salvarea creaţiei nu poate 
depinde numai de dispoziţii legislative şi de reforme exterioare. Acestea vor fi 
mereu ineficiente fără o convertire, o schimbare a inimii oamenilor... . Un 
ecologism materialist şi ateu este o utopie irealizabilă”). Metaforele sînt explicitate, 
discursul este unul ecologist creştin, lucid şi aproape militant. Impactul asupra 
destinatarului său este sporit prin atenuarea precizării confesionale: lumea 
contemporană trebuie să accepte o schimbare profundă, care ţine de esenţa umană, 
aceea a inimii fiecăruia dintre oameni, în direcţia redescoperirii valorilor umane 
fundamentale, care sînt cele creştine şi aderării la acestea. În sens teologic şi 
patristic, inima est organ al cunoaşterii prin excelenţă, care deschide persoana 
umană spre comuniunea cu Dumnezeu (Deseille, 2004: 40)7. Prin urmare, este 
vorba despre o transformare de tipul convertirii (termenul folosit este conversion), 

                                                
6 Părintele arhimandrit Placide Deseille, Predică rostită la mănăstirea Solan, în timpul liturghiei 

din ziua consacrată rugăciunii pentru salvarea creaţiei, în ziua de 26 august 2009.  
7 Menţionăm un exemplu din Triadele în apărarea sfinţilor isihaşti a Sfîntului Grigorie Palama: 

„Inima este deci sălaşul spiritului nostru şi primul organ spiritual al trupului” (apud Deseille, 2004: 
41). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 238 

care să permită o altfel de percepere a lumii. De aceea, dat fiind caracterul extrem 
de dificil al unei astfel de schimbări, cunoscutul teolog francez insistă asupra 
faptului că ea se poate realiza numai cu ajutorul Duhului Sfînt, atunci cînd omul 
acceptă să o facă şi, mai ales, să ceară acest ajutor: „Ce retournement du coeur de 
l’homme ne peut être opéré que par la coopération, la synergie, disaient les Pères 
de l’Eglise, de la puissance du Saint-Esprit et de la volonté libre de l’homme”8 
(„Această schimbare a inimii omului nu se poate face decît prin cooperarea, prin 
sinergia, după cum spuneau Sfinţii Părinţi, dintre puterea Duhului Sfînt şi voinţa 
liberă a omului”). Avem aici o marcă lexicală evidentă în privinţa apartenenţei 
acestui fragment la ceea ce am numit un discurs confesional ortodox cu specific 
ecologist; este vorba despre conceptul de sinergie, specific teologiei răsăritene şi 
caracteristic doctrinei ortodoxe, aşa cum apare ea în operele Sfinţilor Părinţi ai 
Bisericii: „Sinergia este, în domeniul credinţei, acea conlucrare tainică dintre harul 
lui Dumnezeu şi voinţa omului, necesară mîntuirii. Omul singur, numai cu dorinţa 
şi voinţa sa nu se poate mîntui, dar cu ajutorul harului care se dă omului la cererea 
acestuia prin rugăciuni şi sfintele taine şi cu faptele bune, omul poate dobîndi viaţa 
veşnică” (Branişte, 2001: 456). Deşi nu apare explicitat în fragmentul omiletic al 
părintelui arhimandrit Placide Deseille, cuvîntul mîntuire este cuprins semantic şi 
stilistic (sub formă metonimică) în cel de schimbare, în franceză, retournement. 
Substantivul acesta din limba franceză presupune o reorientare nu atît din punctul 
de vedere al unei direcţionări spaţiale, cît înspre o paradigmă interioară, 
spiritualizată, de valori autentice, creştine. Problemele ecologice actuale nu pot fi 
rezolvate decît prin acest tip de abordare creştin-ortodoxă a relaţiei dintre om şi 
creaţie, prin rugăciune, prin reîntoarcerea omului contemporan înspre valorile 
credinţei şi nu prin măsuri legislative necontextualizate moral şi spiritual. De 
altminteri, părintele Placide Deseille revine asupra acestei idei, în încheierea 
aceleiaşi predici: „Encore une fois, ces choses ne dépendent pas simplement de 
mesures purement techniques et administratives, mais elles nécessitent avant tout 
cette conversion des coeurs, cette transfiguration de notre être par l’Esprit du 
Christ ressuscité”9 („Încă o dată, aceste lucruri nu depind numai de măsuri strict 
tehnice şi administrative, ci necesită în primul rînd această schimbare a inimilor, 
această transfigurare a fiinţei noastre prin intervenţia Duhului lui Hristos cel 
înviat”). Mesajul este unul ecologist ortodox militant şi responsabilizator. Prezenţa 
posesivului de persoana întîia plural în sintagma „fiinţa noastră” generalizează 
ideea de responsabilitate umană, dinspre spaţiul confesional ortodox înspre 
umanitatea întreagă, în calitatea ei de locuitoare a planetei pămînt. În ortodoxie, 
poziţia omului faţă de creaţie este bine precizată, după cum am arătat mai sus, iar 
relaţia sa cu natura este una firesc ecologică, de respect şi conlucrare la realizarea 
proiectului divin de spiritualizare a creaţiei în integralitatea sa. Aceeaşi idee este 
exprimată în spaţiul românesc de părintele Dumitru Stăniloae, citat în Vocabulaire 
                                                

8 Părintele arhimandrit Placide Deseille, Predică rostită la mănăstirea Solan, în timpul liturghiei 
din ziua consacrată rugăciunii pentru salvarea creaţiei, în ziua de 26 august 2009. 

9 Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 239 

théologique orthodoxe: „Resursele naturii, pămîntul arabil, apa, aerul, energiile de 
tot felul, sînt date de Dumnezeu tuturor. Dumnezeu vrea ca, prin munca oamenilor, 
aceste resurse să fie împărţite între toţi, ca toată lumea să se poată bucura de acest 
dar al său. Trebuie să eliberăm natura de lăcomia noastră, să o respectăm, să o 
înfrumuseţăm, să o spiritualizăm în aşa fel încît slava lui Dumnezeu să se reflecte 
în ea, conform scopului originar al creaţiei”10. 

Acesta este mesajul fundamental al discursului ecologist ortodox, aşa cum este 
el actualizat de măicuţele de la mănăstirea ortodoxă de la Solan şi de părintele lor 
duhovnic, arhimandritul francez Placide Deseille. Acelaşi mesaj este propus şi de 
patriarhul ecumenic, Bartolomeu Întîiul, în numeroasele sale intervenţii pe teme 
ecologice. Am menţionat aici instanţele enunţiative cele mai reprezentative în 
privinţa exprimării poziţiei Bisericii Ortodoxe în materie de ecologie. Din punct de 
vedere stilistic, acest tip de discurs, ecologist ortodox, se caracterizează printr-o 
succesiune de metafore cu referire la natură (la mediul înconjurător ca şi creaţie a 
lui Dumnezeu), la omul contemporan şi la opţiunile acestuia în legătură cu salvarea 
planetei. Totul exprimat într-un limbaj religios diafan, aproape poetic în limba 
franceză. Desigur, un rol deosebit de important în transmiterea mesajului ecologist 
îl au şi procedeele retorice folosite, specifice tipurilor de discurs la care ne-am 
referit în lucrarea de faţă (film documentar, text de literatură spirituală, discurs 
omiletic). Cum nu ne-am propus să le studiem aici, ne rezervăm plăcerea de a o 
face cu un alt prilej.  

 
Bibliografie 
 
Branişte, Ene, Branişte, Ecaterina, 2001, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 

Editura Diecezană Caransebeş  
Charaudeau, P., Maingueneau, D., 2002, Dictionnaire d’analyse du discours, Seuil, Paris 
Deseille, Placide, 2004, Corps-âme-esprit par un orthodoxe, Le Mercure Dauphinois, 

Grenoble 
Deseille, Placide, 2007, Foi chrétienne et écologie, L’Eglise orthodoxe et la protection de 

l’environnement, monastère Saint-Antoine-Le-Grand, métochion de Simonos Petra 
Divines liturgies de saint Jean Chrysostome et de saint Basile de Césarée, 2006, traduites 

du grec par l’archimandrite Jacob, le hiéromoine Elisée et le père dr. Y. Goldman, 
éditées avec la bénédiction de S. Em. L’archevêque Joseph, Métropolite de la 
Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, seconde édition 
corrigée et complétée, Monastère de la Théotokos et de Saint Martin, domaine de 
Cantauque 

Dorst, Jean, 1970, La nature dé-naturée, Seuil, Paris 
Dumas, Felicia, 2009, L’orthodoxie en langue française –perspectives linguistiques et 

spirituelles, avec une Introduction de Mgr Marc, évêque vicaire de la Métropole 

                                                
10 Apud Vocabulaire théologique orthodoxe, p. 50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 240 

Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, Casa editorială Demiurg, 
Iaşi 

Meyerdoff, Jean, 1995, L’église orthodoxe hier et aujourd’hui, nouvelle édition revue et 
augmentée par Jean Meyerdoff et Nicolas Lossky, Seuil, Paris 

Michaud, Dominique Allan, 1979, Une recherche sur les représentations de 
l’environnement, le discours écologique, l’écologisme, L’Harmattan, Paris 

Rabhi, Pierre, 2009, Manifest pentru o nouă relaţie a omului cu pămîntul, prefaţă de 
Preafericitul Daniel, patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura Basilica, Bucureşti 

Vocabulaire théologique orthodoxe, 1985, par l’équipe de Catéchèse orthodoxe, Cerf, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 17:28:08 UTC)
BDD-A67 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

