
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, p. 171‒184. 

 

 

 

Moartea lui Patroclu. 

Momente ale unui ceremonial funerar antic 
 

Constantin ERETESCU
*
 

 

 
Key-words: death ritual in Greece and Anatolia, cremation vs. burial, 

laments, human sacrifice, funerary feasts, contest at funerals 

 

 
Homer oferă, în Iliada, o descriere a ceremonialului funerar care a avut loc în 

onoarea lui Patroclu, ucis de Hector la porțile orașului în timpul războiului troian, 

considerat a fi avut loc în perioada târzie a epocii de bronz, sec. al XIII-lea – al XII-

lea î.H. Potrivit datărilor mai precise care au urmat descoperirii cetății de către H. 

Schliemann, războiul s-ar fi desfășurat între, aproximativ, 1194–1184 î.H. În ceea ce 

privește existența celui care relatează evenimentele, Herodot crede că  poetul a trăit 

în jurul anilor 850 î.H., adică mai bine de trei veacuri după consumarea 

evenimentelor, în vreme ce cercetătorii moderni sunt de părere că Homer și-a 

petrecut viața cândva între sec. 8–7 î.H., iar opera care prezintă cele petrecute la 

porțile Troiei ar fi căpătat formă finală către anii 700 î.H. Până atunci, timp de 

generații, poemele au avut o circulație orală, ceea ce ar fi permis păstrarea numelor 

eroilor, amintirea întâmplărilor prin care au trecut, precum și conservarea formei 

riturilor și instituțiilor vremii. În același timp, în perioada dintre cele petrecute la 

Troia și relatările din poemul lui Homer, o seamă de  datini și norme morale au 

suferit influențe și schimbări. În materialul de față ne propunem să prezentăm 

ceremonialul funerar așa cum apare el în Iliada și asemănările și deosebirile față de 

ceremonialul similar al grecilor și hitiților din acea perioadă.  

Două secvențe ale ceremonialului surprind prin neobișnuitul lor. Funeraliile 

lui Patroclu au loc în condiții ieșite din comun. Eroul este ucis în luptă. În compania 

lui se află doar camarazi de arme, luptători asemeni celui căzut. Femeile, cele care 

își asumau în mod obișnuit roluri importante în desfășurarea riturilor funebre, lipsesc 

cu totul. Într-un singur vers este pomenită zeița Thetis, mama lui Ahile, ca bocitoare. 

Puținele femei aflate pe navele ancorate în port, prizoniere sau sclave, sunt chemate 

și ele să-l plângă pe eroul dispărut; două dintre ele sunt oferite drept trofee în 

întrecerile care urmează incinerării. În aceste împrejurări rolul de maestru de 

ceremonii este preluat de Ahile, prietenul decedatului. Lucrurile se petrec 

asemănător în poemul epic sumerian Ghilgameș, unde eroul își asumă aceeași 

responsabilitate față de prietenul său, Enkidu. Similaritățile dintre personajele celor 

două epopei sunt numeroase: evocând aventurile trăite în comun, Ghilgameș, ca și 

                                                 
* Rhode Island School of Design, Providence, USA. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 172 

Ahile, își smulge părul din cap și oferă daruri pentru a se asigura că acesta va fi bine 

primit în lumea morților. Suntem tentați să credem că este vorba mai curând de 

perpetuarea unor practici rituale comune, îndelung acceptate, decât de posibile 

influențe culturale. Cea de a doua este ritualul incinerării. Potrivit datelor istorice, 

așa cum au fost confirmate de arheologi și istorici, înhumarea, iar nu incinerarea era 

practica comună de dispunere a cadavrului în Micene (Mykenai – astăzi sit 

arheologic aflat la circa 90 Km. sud-vest de Atena), orașul de reședință al lui 

Agamemnon, cel care a condus expediția aheilor împotiva troienilor.  

There are very few possible cremations from the Middle Bronze Age and 

scattered examples from the earlier Mycenean period. (…) Cremation was an 

established practice in part of Near East and its appearance in Greece in association 

with objects of Levantine origin is not altogether surprising  (Kurtz, Boardman 1971: 

25–26).  

Ceremonialul funerar descris de Homer este cuprins, în principal, în Cântul al 

XXIII-lea. Câteva alte rituri, între care bocetul tinerelor sclave sau îmbăierea lui 

Patroclu, apar în Cântul al XVIII-lea. Pornind de la Cântul al XXIII-lea, considerat 

text de bază, succesiunea momentelor ceremoniale, în excelenta traducere a lui Dan 

Slușanschi, este următoarea:  

Ziua 1 – Ahile își asumă responsabilitatea ceremoniei funerare: 

Pe Myrmidoni să se-mprăștie nu-i lăsă însă Ahile,/ Ci către soți-i războinici 

grăit-a pe dată o vorbă:/ “Voi, Myrmidoni cu mânji aprigi, slăviți-mi și mândri 

tovarăși,/ Încă să nu dezlegăm noi din jug, de la car, telegarii,/ Ci chiar cu cai și cu 

care să mergem aproape, în juru-i,/ Și să-l jelim pe Patroclu: aceasta-i cinstirea ce-au 

morții!/ Iar după ce-om fi sătui de nespusul suspin și de jale,/ Cailor drumul să dăm și 

să punem aicea de cină!”/ Astfel grăi, iară ei au jelit laolaltă cu-Ahile (Homer 2012: 

XXIII, 4–12). 

Carele de luptă gonesc de trei ori în jurul cadavrului:  

Trei ori mânat-au ei caii frumoși împrejur, larg înconjur/ Leșului dând, plini de 

jale, cu Thetis în frunte la bocet (Homer 2012: XXIII, 13–14). 

Ahile promite prietenului mort îndeplinirea ritualului, pedepsirea lui Hector și 

sacrificarea a doisprezece tineri troieni: 

Bocetul lor zbuciumat începutu-l-a însuși Ahile,/ Mâinile lui ucigașe pe-a 

soțului piept, jos, punându-și:/ “Bucură-mi-te, Patroclu, și jos, în palatul lui Hades!/ 

Toate îți fac și-mplinesc, câte făgăduitu-ți-am însumi –/ Ca să-l târăsc pân-aicea pe 

Hector, la câini, să-l sfâșie,/ Iar doisprezece la rugu-ți, în față, pe dată jertfi-voi,/ Fii 

de Troieni luminați, cu mânie din plin pentru moarte-ți! (Homer 2012 : XXIII, 17–

23). 

La ospățul organizat în cinstea lui Patroclu sunt sacrificate, în preajma 

cadavrului, vite, oi, capre, porci: 

Și se-așezară pe jos lângă nava Pelidului falnic,/ Nenumărați, iară el mare-

ospăț de-ngropare le dete./ Căci multe vite bălane mugiră tăiate cu fierul,/ Jertfă-

nchinată, și oi și cu caprele behăitoare,/ Porcii cu colți ascuțiți și slănina de-o palmă 

de groasă,/ Puși la pârlit pe grătar, peste a lui Hefaistos văpaie,/ Iar peste tot 

primprejur, lângă leș, curgea sângele-n valuri (Homer 2012: XXIII,  28–34). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

173 

 

Ahile refuză să se spele până nu se încheie ceremonia de cinstire a lui Patroclu:  

Nu, și pe Zeus, cel mai mare-ntre zei, cum și cel mai de seamă,/ Nu-i legiuit 
de-al meu cap să se-apropie încă lăutul,/ Până Patroclu pe rug n-a fi pus și n-avea-va 
movilă,/ Până ce părul din cap nu mi-l tund – căci n-avea-voi vreodată/ Astfel de mare 
durere și-oftat, cât pe lume mă aflu! (Homer 2012: XXIII,  43–47). 

Noaptea, stafia lui Patroclu îi apare lui Ahile în vis și-i cere ca el și Ahile (care 
va muri curând) să fie îngropați împreună în urna de aur (Homer 2012: XXIII,  65–107).  

Ziua  a 2-a – Ahile și mirmidonii acoperă corpul cu părul lor; Ahile cuprinde 
cu mâinile capul prietenului mort:  

Caii-nainte mergeau, puși la care, și-apoi și pedeștrii,/ Nour adânc, nesfârșit, 
iar în mijloc duceau pe Patroclu/ Soții-i – acei ce, veșmânt îi dăduseră părul din 
creștet,/ Smuls cu mâhnire – și-n urmă-i zeiescul Ahile cu jale,/ Capu-i ținea și-și 
ducea soțul drag către casa lui Hades (Homer 2012: XXIII,  133–137). 

Ahile își pune pletele în mâna prietenului mort: 

Însă acum, cum eu nu mai ajung iar, în țara mea dragă./ Pletele eu i le-aș da să 
le ieie viteazul Patroclu!/ Astfel grăind, el își puse a lui plete în mână la soțu-i (Homer 
2012: XXIII,  150–152). 

Seara, rugul este construit și cadavrul pus deasupra. Sunt sacrificate oi și vite 
(Homer 2012: XXIII, 155–167); Ahile acoperă corpul cu grăsimea animalelor și 
îngrămădește pieile în jurul lui (Homer 2012: XXIII, 167–169); apleacă vasele cu 
miere spre catafalc (Homer 2012: XXIII, 170–171); sacrifică doi dintre câinii lui 
Patroclu, patru cai și 12 bărbați troieni (Homer 2012: XXIII, 171–176); se adresează 
lui Patroclu (Homer 2012: XXIII, 178–183); dă foc rugului, după care cheamă în 
ajutor vânturile; urmează o noapte de libațiuni în care este invocat spiritul 
prietenului mort (Homer 2012: XXIII, 184–225):  

Iar lucrătorii alături rămas-au să pună tot lemne,/ De-au și clădit ei – în lung și 
în lat de picioare o sută –/ Rugul pe care, deasupra, pe mort, toți cerniți, l-așezară./ Și-
au tot jertfit turme-ntregi și cirede de vite cosinde,/ Le-au jupuit și gătit lângă rug, 
dinainte. Din ele/ Slana luând-o, el leșu-l cuprinse, măritul Ahile,/ De la câlcâie la 
creștet, pe-alături cu trunchiuri de vite,/ Cum și ulcioare întregi cu ulei și cu mierea 
cea dulce,/ La năsălie alături: și patru, cu mândre grumazuri,/ Cai rânduit-a în rug, cu-
a sa râvnă și multe suspine/ Nouă ogari lângă masă avea domnul falnic alături:/ Dintre 
aceștia pe doi îi jertfi lângă rug, jupuindu-i,/ Și mai tăie și feciorii troieni, doisprezece 
de vază,/ Cu-al lui jungher ascuțit, măsurându-le gândul de moarte./ Și-apoi zvârlit-a 
în rug o sămânță de foc din amnaru-i,/ Ca să-l aprindă, și-apoi, greu gemând, spre-al 
său soț el grăit-a:/ “Bucură-mi-te, Patroclu, și jos, în palatul lui Hades!” (Homer 2012: 
XXIII,  163–179). 

Ziua a 3-a –  în zori rugul este stins cu vin; sunt adunate oasele și puse în urna 
de aur cu o dublă măsură de grăsime; o movilă este ridicată pe rug (Homer 2012: 
XXIII,  226–257):  

Iar mai apoi lui Patroclu să-i strângem și dalbe-oseminte,/ Bine-alegându-le 
noi, căci ușor a le-afla-i cu putință,/ Cum el zăcea chiar în mijloc de rug, iar ceilalți la 
margini/ Ars-au de-a valma, olaltă, și caii și oamenii înșiși./ Iar pe-ale lui într-o cană 
de aur, cuprinse-n grăsime,/ Să le-așezăm până ce și eu însumi la Hades voi merge! 
(Homer 2012: XXIII,  239–244). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 174 

Ei, mai întâi, rugul mare l-au stins cu vin roșu, în spume,/ Cât ajunsese văpaia, 

cenușa adâncă lăsând-o,/ Și-apoi, plângând, a preabunului soț oseminte luară,/ Dalbe, 

de pus într-o cană de aur, cuprinse-n grăsime,/ Și, aducându-le-n cort, le-nveliră-n 

ștergarul subțire./ Cerc apoi traseră peste movilă și pietre-așezară/ Jur-împrejur, lângă 

rug: dup-aceea pământu-l vărsară./ Iar, după ce-i înălțară movila, plecau (Homer 

2012: XXIII,  250–257). 

Au loc întreceri funerare (Homer 2012: XXIII,  257–897), începând cu o cursă 

de cai (Homer 2012: XXIII,  262–650), urmată de lupta cu pumnii (Homer 2012: 

XXIII,  651–699), trânta (Homer 2012: XXIII,  700–739), alergarea (Homer 2012: 

XXIII,  740–797), lupta cu lâncile (Homer 2012: XXIII,  798–825), aruncarea 

discului (Homer 2012: XXIII,  826–849), trasul la țintă cu arcul (Homer 2012: XXIII,  

850–883) și aruncarea suliței, oprită de Ahile (Homer 2012: XXIII,  884–897). Tot el 

aduce premiile care vor fi oferite pentru fiecare întrecere:  

– la cursa de cai: 

Celor ce-aleargă în care le puse mărită răsplată:/ Mândră femeie să ieie, știind 

meșteșuguri măiastre,/ Și cu mari toarte-un trepied de măsuri douăzeci și-ncă două/ 

Celui dintâi; iar al doilea o iapă de soi, drept răsplată,/ De șase ani, ne’mblânzită 

deloc, purtând mânz, o catârcă;/ Iar cel de-al treilea avea să primească, frumoasă 

răsplată,/ Mare cazan – patru vedre – alb încă și nepus pe vatră./ Celui de-al cincilea – 

cană cu toarte, nearsă pe vatră (Homer 2012: XXIII,  262–270). 

– la lupta cu pumnii: 

Iar apoi dete bună răsplată la lupta cu pumnii:/ Puse s-aducă în mijloc o 

harnică tare catârcă/ De șase ani, ne’mblânzită, din cele ce-s tare abrașe,/Iară acelui 

învins îi sorti scump pocal și cu toarte (Homer 2012: XXIII,  653–656). 

– la trântă: 

Învingătorului dete-un trepied bun, de pus peste vatră,/ Prețu-i fiind 

doisprezece boi buni, cum ziceau toți Aheii;/ Iar învinsului puse la mijloc o mândră 

femeie,/ Multștiutoare la lucru, de patru boi prețul fiindu-i (Homer 2012: XXIII,  

702–705). 

– la alergare: 

Iară Pelidul îndată aduse-alergării răsplata:/ Vas bun de vin, din argint meșterit 

– cât și șase ocale/ El cuprindea – decât toate pe lume cu mult mai măiastru, […] 

Celui de-al doilea îi puse o vită puternică, grasă,/ Iar celui mai prejos jumătate, de aur, 

talantul (Homer 2012: XXIII,  740–742 ; 750–751). 

– la lupta cu lâncile: 

Care din doi va da primul, putând să-i străpungă lui pielea,/ Cât să-I atingă la 

moale, să-i picure sânge pe arme,/ Eu am să-i dau drept răsplată o pală-argintată, 

frumoasă,/ Tracică, dalbă, țintată, luată lui Asteropaios,/ Armele însă ei doi să le ia 

dimpreună cu sine,/ Iar amândurora-n cort le-oi întinde ospăț mai de seamă (Homer 

2012: XXIII,  805–810). 

– la aruncarea discului:  

Iară Pelidul mai puse și discul de fier la bătaie (Homer 2012: XXIII,  826). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

175 

 

– la trasul la țintă cu arcul:  

Iară Ahile arcașilor fier nou le puse răsplată:/ Zece securi așeză, cum și zece 

topoare-ascuțite; […]/ Cel care-o va nimeri, săgetând, turturica sfioasă,/Toate securile 

le va lua, să se bucure-acasă./ Iară acela ce firu-l străpunge, dar nu turturica,/Astfel 

fiind mai prejos, va lua doar topoarele bune (Homer 2012: XXIII,  850–851; 855–859). 

– la aruncarea suliței: 

Iar un cazan înflorat și nears, preț de-un bou, puse alături (Homer 2012: XXIII,  

885). 

 O seamă de descrieri ale ceremonialului funebru, așa cum se desfășura el în 

Grecia antică din timpul lui Homer, fac posibilă compararea cu ceea ce s-a petrecut 

la moartea eroului aheu la Troia. După opinia lui Kurtz-Boardman (Kurtz, Boardman 

1971: 186), datele arheologice dovedesc că ceremonialul funerar ilustrează forma pe 

care au avut-o riturile în perioada geometrică (sec. al IX-lea – al VIII-lea î.H.), mai 

degrabă decât cea din perioada târzie a epocii bronzului, atunci când a avut loc 

războiul din Troia. Pe baza documentelor istorice, literare și, nu în ultimul rând, pe 

baza desenelor de pe vasele antice, un alt cercetător al ceremonialului funerar din 

Grecia antică, M. Alexiou, a realizat o descriere detaliată a momentelor rituale care 

se desfășurau din clipa decesului și până la ofrandele care urmau înhumării (Alexoiu 

1974 : 4–23). Potrivit acesteia, prima secvență era pregătirea cadavrului (ibidem : 5). 

Aceasta consta în închiderea ochilor și a gurii, operație îndeplinită prin tradiție de o 

rudă apropiată. Câteodată i se punea o monedă în gură. Corpul era apoi spălat, miruit 

cu ulei și îmbrăcat, îndatorire a femeilor din casă, după care era pus pe catafalc, pe o 

saltea, cu pernă și învelit într-un giulgiu, cu picioarele îndreptate spre ușă sau spre 

stradă. Citându-l pe Demostene (Oration against Makartatos), Kurtz-Boardman 

precizează că numai femeile trecute de 60 de ani puteau lua parte la aceste operații. 

Uneori se puneau pe cadavru frunze de măghiran, țelină sau alte ierburi despre care 

se credea că alungă duhurile rele. Capul era împodobit cu coroană de laur sau țelină. 

La ușă se punea un vas cu apă pentru ca cei care intră în contact cu mortul să se 

poată spăla. Sub năsălie se aflau vase cu uleiuri. O ramură de chiparos era atârnată la 

ușă pentru ca trecătorii să ia cunoștință de existența mortului. În felul acesta 

răposatul era pregătit pentru priveghi (próthesis).  

 Priveghiul se desfășura în casa celui decedat. Prezența lui acolo constituia o 

probă că cei care organizează funeraliile sunt și moștenitorii săi. În genere priveghiul 

avea loc o singură dată, în prima noapte după deces. În funcție de însemnătatea celui 

decedat și de anume condiții, el putea dura perioade diferite de timp. Scopul era 

acela de a confirma moartea, de a exprima prin bocete și gesturi consacrate pierderea 

unui om drag și de a oferi ocazia rudelor și celor apropiați să-și ia rămas bun de la 

acesta. Tatăl sau un bărbat vârstnic din familie era cel care primea oaspeții veniți să 

cinstească mortul. În vremea aceasta femeile din familie stăteau adunate în jurul 

catafalcului. Mama sau soția se afla la căpătâiul mortului, strângându-i capul cu 

mâinile, gest pe care îl regăsim la Homer, unde Ahile cuprinde cu mâinile capul lui 

Patroclu, iar Andromache ține și ea cu mâinile capul lui Hector. Rudele aflate în 

jurul catafalcului încercau să-i atingă brațele sau țineau mâinile ridicate deasupra 

capului, își loveau pieptul sau își smulgeau părul din cap. Smulsul părului în timpul 

bocetelor nu era un gest necontrolat, așa cum pare la prima vedere, ci parte a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 176 

ritualului bocirii: „[…] The violent tearing of the hair, face and clothes were not 

uncontrolled grief, but part of the ritual indispensable to lamentation throughout 

antiquity” (ibidem: 6). Un grup de bocitoare de profesie se aflau alături de rude. 

Evidențele arheologice și literare confirmă faptul că bocirea îmbina vaietul cu 

mișcarea și cântecul. Acompaniate de ancie sau fluier, unduirea femeilor evoca 

dansul: „[…] the scene must have resembled a dance, sometimes slow and solemn, 

sometimes wild and ecstatic” (ibidem) – scena semăna cu un dans, uneori lent și 

solemn, alteori sălbatic și extatic. Într-o sinteză asupra practicilor funerare din 

Grecia antică, Maria Serena Mirto, preluând observațiile lui Ahlberg-Cornell și alții, 

notează că, în iconografia păstrată, femeile din jurul catafalcului sunt surprinse 

adeseori aplecate înainte cu un picior îndoit și celălalt ridicat, sugerând o oscilație 

ritmică a pieptului și o mișcare de dans în jurul mortului, iar pe vasele de apă 

(loutrophoroi) din sec. al VI-lea î.H. pot fi văzute femei cu mâinile ridicate deasupra 

capului, ținându-se de mâini și, de asemeni, bărbați cu o mână deasupra capului iar 

cealaltă lăsată în lungul corpului sau pe șold, o poziție diferită de cea a oamenilor veniți 

să-l salute pe defunct, postură care poate sugera dansul (Mirto 2012 : 72). Goana 

luptătorilor în jurul cadavrului lui Patroclu poate fi interpretată drept o versiune 

militară a dansului în jurul morților de rând. M. Alexiou notează și ea că cei veniți 

să-l cinstească pe decedat intrau prin dreapta, salutând cu mâna dreaptă ridicată. Cel 

care venea la priveghi dedica mortului un smoc de păr și un choai, puțin vin, ulei și 

parfum. Obiceiul era ca cei veniți la priveghi să acopere cadavrul cu părul lor: „[…] 

it was customary for the mourners to cover the body with their shorn hair” (Alexiou 

1974: 27). Oaspeții își exprimau respectul pentru decedat rostind rugăciuni.  

 Plutarch, în Viața lui Solon, va stipula mai târziu că înmormântarea trebuie 

încheiată în ziua a treia. Tot el va interzice, între altele, auto-mutilarea prin zgâriatul 

obrajilor, sacrificiul de tauri sau cântatul bocetelor compuse ad-hoc la mormântul 

unor străini. Cortegiul funerar era un eveniment la care lua parte multă lume. El se 

forma înainte de răsăritul soarelui. Carul tras de doi cai purta catafalcul, iar cei care 

alcătuiau cortegiul, – bărbații în fruntea procesiunii, femeile în urma lor împreună cu 

bocitoarele –, străbăteau drumul spre cimitir în tăcere. M. Alexiou amintește că un 

vas pictat din perioada antică surprinde momentul deplasării cortegiului, în care 

ordinea era diferită: în față se aflau femeile, urmate de bocitoare și, în urmă, de 

bărbați înarmați (ibidem: 7). Legea definea ceremonia ca fiind un eveniment de 

familie, iar nu unul public, ceea ce însemna interdicția de a expune cadavrul sau de a 

boci în stradă. O pictură de pe un vas din sec. al V-lea î.H. ilustrează momentul 

înhumării. Doi bărbați aflați în groapă întind mâinile să primească cadavrul, în 

vreme ce deasupra alți doi îl coboară. George E. Mylonas, un alt analist al 

ceremonialului funerar din Grecia antică, remarcă faptul că în epocă nu era cunoscut 

sicriul, așa cum nu se practica îmbălsămarea. Mortul era purtat pe o targă:  

[…] we have evidence that the bodies were carried in a wooden bier or litter 

which often was left in the grave. Aparently coffins were not used by the Myceneans 

and […] no evidence of embalming has been found (Mylonas 1948: 69).  

Cum Hector este incinerat după nouă zile de la deces, iar Ahile după 

șaptesprezece, trebuie să admitem că trupurile lor au fost tratate, așa încât o formă 

elementară de îmbălsămare era cunoscută încă de atunci. În spatele groparilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

177 

 

bocesc femeile. Ajunși la cimitir, pământul din jurul mormântului era presărat cu 

fructe. Ele asigurau pacea mortului și purificau pământul, pregătindu-l să dăruiască 

din nou viață. Ultimul moment al ceremonialului, pomana, putea include lapte, 

miere, țelină, kóllyba (primele fructe ale sezonului, dar și fructe uscate). Se 

sacrificau, de asemeni, animale – oi, miei, iezi – şi păsări. Acestea erau tăiate într-un 

șanț, astfel ca sângele lor să liniștească sufletul celui mort. Ofranda de fructe și de 

grâne era considerată a fi și ea o plată făcută pământului în schimbul vieții pe care a 

dăruit-o, pământul fiind mama tuturor lucrurilor vii. Pomeni se mai făceau în ziua a 

treia, a noua, după treizeci de zile, la un an și la diferite sărbători.  

 După înmormântare urma curățirea casei și obiectelor care s-au aflat în 

contact cu mortul. Perioada de doliu a fost diferită în cursul timpului și în diverse 

regiuni ale Greciei. Jocurile și întrecerile aveau loc mai cu seamă în onoarea eroilor. 

Așa cum observă Kurtz-Boardman,  

The need for some sort of contest, if only a boxing or wrestling match, which 

served to avenge or appease the dead, was felt in many societies, and could well have 

been a regular feature of Greek funerals (Kurtz-Boardman 1971: 203).   

Nevoia de o formă de competiție, fie și numai o întrecere de box sau de trântă, 

care avea rostul de a răzbuna sau liniști mortul, a fost resimțită în multe societăți și 

s-ar putea să fi fost un obicei practicat în funeraliile din Grecia.  

 Funeraliile în această formă, cu deosebiri de la o regiune la alta, au persistat 

o lungă perioadă de timp. Îndeplinirea ceremonialului era impusă și de teama că 

mortul ar putea influența în rău viața celor din jur în cazul în care nu era mulțumit de 

felul în care neamurile și-au îndeplinit îndatoririle : “There was also an underlying 

sense of fear of the harm the dead might inflict on the living if not fully satisfied” 

(Alexiou 1974: 9). Credința că mortul s-ar putea răzbuna avea deja o mare vechime. 

Vezi în acest sens Homer: „Don’t abandon me, don’t leave me behind, unwept and 

unburied, lest I become a visitation upon you from the gods” (Odyssey 2000: 11, 7–

73) Sau, în versiunea românească a lui George Murnu, ușor diferită, „Întâi s-apropie 

de mine umbra/ Tovarășului meu Elpènor, care/ Nu fuse astrucat încă sub glie,/  

Căci trupul lui pe loc îl părăsisem, Neplâns și nengropat în casa Circei” (Homer 

2008b: 11, 68–72); vezi și „Acolo/ Te rog să-ți amintești de mine, doamne,/ Să nu 

mă lași napoi la despărțire/ Neplâns și nengropat, ca să nu superi/ Pe zei cumva cu 

asta pentru mine” (Homer 2008b: 11, 97–101). În același timp, așa cum remarcă 

Cavanagh și Mee, îndeplinirea exemplară a datinilor transformă primejdia în opusul 

ei, într-o forță a binelui: „With the use of ritual, the fearful influence of the dead can 

be converted into a force of good” (Cavanagh, Mee 1998: 114).  

 În studiul comparativ pe tema ceremonialului funerar în Grecia și Anatolia, 

Ian Rutherford (Rutherford 2007: 229) observă că, așa cum are loc, înmormântarea 

lui Patroclu este aberantă în trei privințe: 1. Ahile este cel care joacă rolul de bocitor, 

o funcție îndeplinită prin tradiție de femei; 2. din cauza sacrificiului uman, inexistent 

în alte funeralii; 3. pentru că procesul funerar nu se încheie decât atunci când Ahile 

însuși este ucis. Abaterile de la tradiție sunt evidente ; totuși, ele pot fi acceptate 

dacă luăm în considerație circumstanțele speciale în care se desfășoară 

evenimentele. Moartea lui Patroclu survine pe câmpul de luptă, într-un spațiu străin, 

departe de locurile natale. El este înconjurat exclusiv de bărbați. În această situație 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 178 

este firesc ca un camarad apropiat să-și asume responsabilitatea executării 

ceremoniei de înmormântare. Sacrificiul uman, abaterea cea mai mare de la normele 

uzuale, poate fi și el considerat drept o reacție posibilă în condițiile existenței unor 

prizonieri, a patimilor și urii față de inamic pe care le generează războiul. Mylonas 

menționează că sacrificiile umane și jertfele de animal nu erau prea frecvente în 

spațiul micenean, dar că, ocazional, un servitor devotat, un sclav sau un animal 

putea fi înmormântat împreună cu stăpânul decedat, iar aceasta reprezintă o paralelă 

cu ceremonia descrisă de Homer:  

[…] the custom of immolating animals and human beings in honor of the dead 

was not so prevalent in Mycenean times; that occasionally a favorite servant, slave, or 

animal was killed at the time of interment of his master. In this again we find a close 

parallel with Homeric customs (Mylonas 1948: 73).  

Amânarea încheierii funeraliilor până după săvârșirea din viață a lui Ahile, 

urmează înștiințării pe care acesta o primește de la stafia prietenului mort în chiar 

prima noapte. Același Mylonas se întreabă dacă depunerea în aceeași urnă a oaselor 

celor doi nu este reminiscența unui obicei mai vechi de a îngropa laolaltă membri ai 

aceleași familii, Patroclu fiindu-i lui Ahile, după cum mărturisește el însuși, mai 

drag decât propriul tată și fiu.  

 Ian Rutherford examinează singurul document existent care descrie modul 

de desfășurare a ceremonialului la moartea regelui în lumea hitită în sec. al XIII-lea 

î.H. – așa-nunitul „Salis Wastais Ritual” (SWR). Un rol important în cuprinsul 

ceremonialului îl joacă femeile, taptara, bocitoare de profesie. Ele sunt prezente pe 

parcursul ceremoniei, bocesc adeseori antifonic, lamentațiile însoțind desfășurarea 

mai tuturor momentelor ritualului. Potrivit opiniei lui, rolul proeminent pe care 

femeile îl joacă în riturile funerare din mai toate culturile, poate fi asociat cu 

regenerarea. Între bărbații care participau la desfășurarea riturilor se află și un “cup 

bearer” – purtătorul potirului –, un vas de lut, în care se află sufletul mortului; acest 

vas va fi spart, pentru a marca dispariția regelui. 

Complexul de rituri cuprinde incinerarea, care are loc între ziua a doua și a 

treia. În zorii zilei următoare, femeile, aparent altele decât taptara, merg la rug, sting 

focul, peste care sunt turnate zece vase cu bere, zece vase cu vin și zece vase cu 

walhi – o băutură neidentificată – și adună oasele. Acestea sunt culese cu un clește 

de argint și depozitate, mai întâi, într-un vas de argint, apoi scoase și puse pe o 

pânză de in, după care sunt depuse pe tron, dacă cel decedat este un bărbat, sau pe o 

laviță, dacă este femeie. În sfârșit, un arc cu săgeți este pus alături de rămășițele unui 

bărbat și o furcă și un fus alături de oasele femeii. Asemenea însemne ale sexului 

sau profesiei pot fi întâlnite de-a lungul timpului în diverse culturi. În  cererea pe 

care o formulează Elpènor, să i se pună o vâslă pe movila mormântului, G. Murnu 

(Homer 2008b: 286) vede obiceiul grecilor antici de a semnala printr-un obiect 

caracteristic profesiunea celui îngropat. Cererea tânărului destinat morții din balada 

Miorița: „Iar la cap să-mi pui/ Fluieraș de fag”, poate fi citită, de asemenea, ca un 

semn că acolo a fost îngropat un cioban, fluierul sau cavalul  fiind frecvent asociate 

cu oieritul. Teodor T. Burada remarcă același obicei în sudul Transilvaniei, atunci 

când mortului tânăr i se pune brad alături de cruce: „În comuna Rășinari și în altele 

de prin jurul Sibiului, se leagă la brad și lână de oi, dacă mortul a fost cioban” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

179 

 

(Burada 2006: 22). Unul din riturile finale ale ceremonialului era sacrificiul de cai și 

vite, pentru a se încheia cu conservarea oaselor în „casa de piatră” (‘stone house’), 

un fel de mausoleu al familiei (Rutherford 2007: 225). Textul SWR descrie forma pe 

care o lua ceremonialul mortuar la decesul regelui. Acesta este, probabil, modelul 

preluat de grecii micenieni de la hitiți.  

Autorul crede că se poate susține ipoteza potrivit căreia incinerarea este un 

import cultural din spațiul egeo-anatolian, hitiții din acea zonă practicând acest 

mijloc de înlăturare a cadavrelor. Preluarea incinerării a fost facilitată de existența 

unei comunități grecești în Anatolia și de schimburile comerciale dintre cele două 

regiuni. Între forma pe care o lua obiceiul în Anatolia și cea miceniană pot fi 

semnalate un număr de similitudini, între care prezentarea cadavrului în fața 

comunității, sacrificiul de animale, probabil cai, spartul vaselor din care s-a băut, 

îngroparea de obiecte sau prezența bocitoarelor. Împrumutul cultural din Asia Mică 

nu s-a generalizat, însă, în Grecia, unde procentul incinerărilor în perioada dintre 

sec. al XII-lea – prima jumătate a sec. al XI-lea î.H. nu a depășit 10% din totalul 

înmormântărilor. Potrivit lui Mylonas, incinerarea realiza, din perspectiva 

practicanților din antichitate, eliberarea rapidă a sufletului de trup. În cazul 

înmormântării, călătoria sufletului spre lumea de dincolo dura multă vreme. Sufletul 

nu trecea în lumea spiritelor decât după ce putrezeau carnea și mușchii; până atunci 

el trebuia hrănit și îngrijit:  

With the burning of the body the need of having supplies for a long trip was 

eliminated, since the “psyche”, relieved from the “flesh” and “sinews” by the fire, 

found its place in the realm of the shadows in short order… (Mylonas 1948 : 60).  

 Ritualul funerar la moartea lui Patroclu are loc într-un timp de duble 

influențe culturale și într-un context special – cel al războiului – și imposibilității de 

a apela la executorii tradiționali ai obiceiului. 

 În lipsa femeilor, una din primele îndatoriri ale supraviețuitorilor este 

pregătirea cadavrului. Camarazii de arme, sub comanda lui Ahile, sunt cei care 

trebuie să spele rănile și corpul, să-l ungă cu uleiuri, să-l îmbrace și să-l acopere cu 

un lințoliu alb:  

Astfel grăind, la tovarăși strigat-a zeiescul Ahile/ Peste văpaie să pună 

trepiedul cel mare, degrabă,/ Și pe Patroclu să-l spele pe trup și să-i ia cruntul sânge./ 

Ei, dară, pentru spălat așezară trepiedu-n foc iute,/ Apă în el au turnat și-i tot puseră 

lemne uscate;/ Pântecul de la trepied în văpăi se încinse, cu apa./ Dar, după ce mai 

fierbinte fu apa-n cazanul cel falnic,/ Leșu-l spălară ei bine și-l dară cu bune uleiuri,/ 

Rănile i le umplură cu seu din cel vechi și mai trainic,/ Pe năsălie punându-l în pânza 

de in, cea subțire – /Creștet și până-n călcâie –, deasupra-i punând alb lințoliu./ Iar 

toată noaptea, atuncea, alături de-Ahile cel iute/ Stau Myrmidonii plângându-l cu jale 

pe mândrul Patroclu (Homer 2012 : XVIII, 343–355). 

Tovarășii de luptă ai tânărului mort îndeplinesc cu devoțiune fiecare moment 

al ceremoniei. Bocetul pornit de Ahile este preluat de toți; el este cel care își pune 

mâinile pe pieptul mortului și face promisiunile legate de răzbunare și de sacrificii.  

Tot Ahile este cel care-i rostește, în chip de despărțire, numele („Bucură-mi-

te, Patroclu, și jos, în palatul lui Hades”) ca și cum acesta ar fi putut să-l audă. 

Înțelegem că gestul era expresia afecțiunii pe care o manifestă cineva apropiat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 180 

sufletește de cel care și-a pierdut viața; dimpotrivă, era comun obiceiul de a nu 

pronunța numele mortului atunci când acesta era un despot sau dușman. Refuzul lui 

de a se spăla până la încheierea funeraliilor este unul din riturile care au supraviețuit 

până în epoca modernă. Una din practicile în uz în spațiul etnografic românesc era 

aceea ca bărbații să nu se radă timp de patruzeci de zile, cât ținea doliul.  

 Singurele femei care-l bocesc pe Patroclu, în afara zeiței Thetis, sunt 

sclavele de pe vasele aheilor: 

Iar împrejur și Troiene, și mândre Dardane învoalte/ Plânge-vor, lacrimi 

vărsând nopți și zile în șir, cu durere,/ Cele pe care trudirăm, luându-le silnic cu 

lancea,/ Când cucerirăm cetăți preabogate-ale celor din preajmă (Homer 2012: XVIII, 

339–342). 

Descrierea poetului antic ilustrează modul în care se practicau funeraliile 

eroilor căzuți în lupte departe de casă. Documentele arheologice confirmă adevărul 

textului literar, pentru perioada geometrică. Este neîndoielnic că aceleași momente 

figurau la loc de cinste în toate înmormântările marilor personalități decedate de 

moarte naturală în spațiul domestic. În același timp, succesiunea momentelor 

ritualului avea scopul să pună în relief statutul social al lui Patroclu, tratat ca un 

basileus (‘monarh’, n.m., C.E.). Potrivit lui Ian Morris,  

the scale and form of funerary rites were always assumed to be an index of 

social status, and that lavish burial was the sign of agathos, bringing with it 

admiration and pride (Morris 1987: 44). 

Durata ceremonialului este un alt element care marchează prestigiul celui decedat. 

Funeraliile lui Patroclu se încheie după trei zile, Hector este incinerat după nouă zile: 

Tot nouă zile, la rând, adunat-au ei lemne-o mulțime/ Iar când, a zecea, sosi 

Aurora cea strălucitoare,/ Mare alai îi făcură lui Hector, viteazul, cu lacrimi,/ Îl 

așezară, mâhniți, sus, pe rug, și-l aprinseră-ndată (Homer 2012 : XXIV, 784–787),  

Ahile după șaptesprezece: 

Seventeen days for you, and also the nights alike,/ Did we lament, both 

immortal gods and mortal men. /On the eighteenth we gave you to the fire and about 

you/ Killed many fat sheep and cattle with crumpled horns (Odyssey 2000: 24, 63–66) 

– Nemuritorii zei și muritorii/ Te-au plâns mereu, și-n ziua-a optsprezecea/ Te-au pus 

pe rug, și-am ars alături multe/ Nămaie grase, boi cornaci, și-n urmă/ Ai ars și tu în 

strai de zei, în râuri/ De mir și miere dulce (Homer 2008b : XXIV, 85–90).  

Evidența arheologică arată că sacrificiile constau mai ales în cai și cîini, iar 

libația de la sfârșit, însoțită de spargerea vaselor era, cum observă Cavanagh și Mee, 

un rit religios: „Like sacrifice, libation is a religious rite […]” (Cavanagh, Mee 

1998 : 115). 

Expresie a prestigiului este și dimensiunea movilei de pe mormânt, fără 

însemnătate în cazul morții lui Patroclu, fiindcă, potrivit promisiunii, urna cu oasele 

urma să fie îngropată în pământul natal, privilegiu de care nu se bucurau decât eroii. 

Dimpotrivă, abandonarea militarilor căzuți pe câmpul de luptă și neîndeplinirea 

riturilor cuvenite la moarte era semn al lipsei de statut. Luptătorul fără prestigiu 

social ucis în bătălie era abandonat acolo unde a căzut: „They would not have spread 

a heap of earth over him when he died./ But the dogs and also the birds would have 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

181 

 

devoured him/ As he lay on the plain far from the city” (Odyssey 2000: 3, 258–260). 

Cavanagh și Mee confirmă că nu sunt puține scheletele umane descoperite în ruinele 

caselor prăbușite sau în gropi, locuri în care nu sunt urme de ceremonii funerare 

(Cavanagh, Mee 1998 : 114). O tentativă de negare a prestigiului este încercarea 

inamicilor de a intra în posesia armelor militarului căzut. Deposedarea de scut și de 

lance este o umilință, echivalentul despuierii. Nu este de mirare, de aceea, că 

mulțime de camarazi se sacrifică apărând onoarea comandantului de cei care vor să-l 

lipsească de arme.  

Jertfa de păr a fost practicată intens ca rit de inițiere la vârsta adolescenței, la 

căsătorie și, de asemenea,  în ceremoniile de moarte.  David D. Leitao consemnează 

că unul din momentele-cheie în riturile de trecere de la adolescență la maturitate era 

tăierea părului (Leitao 2003 : 110). Ritualul lua forme diferite în funcție de statutul 

social al tânărului, de faptul că era cetățean rezident al locului sau sclav, de grupul 

politic căruia îi aparțineau părinții sau de afilierea religioasă. Părul era lăsat să 

crească ani de zile înainte de a fi tăiat în cadrul ceremoniei: „[…] there is a vow, a 

period of hair growth that might last for many years, and then a ceremonial of 

cutting” (Leitao 2003 : 113). Tăierea părului de către tineri era și simbolul 

încorporării în lumea maturilor. Fetele își tăiau și ele părul la căsătorie. Jertfa de păr 

la moarte era expresia devoțiunii față de cel decedat; acesta era literalmente acoperit 

de părul celor veniți să-l vadă. Familia și cei apropiați „purtau” pe cap semnul 

durerii pentru cel dispărut. Lucrurile se petrec întocmai în cazul lui Patroclu; 

camarazii de arme îi acoperă trupul cu propriul lor păr, iar Ahile, în semn de 

prietenie, își pune părul în mâna eroului. Jertfa de păr ca semn al durerii pricinuite 

de moartea unui om apropiat este semnalată și în spațiul românesc. Mémoires du 

Sieur de La Croix, la 1675, după ce descrie modul în care s-a desfășurat 

înmormântarea domnească, observă că  

Ceilalți (oamenii de rând) sunt înmormântați aproape în același fel, afară doar 

de faptul că femeile sunt datoare să vină cu rudele (defunctului) să bocească lângă 

mort și să-și smulgă părul […] (Simionescu, Cernovodeanu 1972 : 380).  

Cam în aceeași perioadă, N. Barsi, călător în țările române, notează că în 

drum spre cimitir femeile „merg despletite, bocind cu glas tare și smulgându-și 

părul” (Călători străini 1972 : 77) Același obicei, cu referire la un alt spațiu 

geografic, este consemnat în Învățăturile lui Neagoe Basarab: după ce „să pristăvi” 

Constantin cel Mare, slugile sale „își spărgea hainele și-și smulgea părul și-și 

plângea pustiirea lor” (Învăţăturile 1970 : 184). O practică ușor diferită 

consemnează și Dimitrie Cantemir, la începutul sec. 18: „Iară când moare fratele 

vreunei fecioare de țăran, atunci ea, după obicei, taie din părul capului său și leagă la 

crucea care se pune la mormântul frățâne-său, și ia aminte într-un an să nu lipsească 

de acolo, sau să cadă jos, iară întâmplându-se să lipsească, atunci mai pune iarăși de 

al doilea altă legătură de păr” (Cantemir 1851: 279). Ion H. Ciubotaru observă că 

obiceiul a supraviețuit în lumea țăranilor din Moldova până în cea de a doua 

jumătate a secolului trecut: „În cadrul convoiului funebru, steagul de înmormântare 

este dus în față, fiind precedat doar de cei patru conocași. […] Forma sa primitivă, 

păstrată doar în satele din sudul Moldovei, conține și o șuviță de păr, luată de la una 

din rudele cele mai apropiate, practica fiind și astăzi aproape identică cu cea descrisă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 182 

de Dimitrie Cantemir” (Ciubotaru 1987 : 259). Într-o versiune încă mai apropiată – 

prin multitudinea donatorilor – de descrierea lui Homer, același etnolog scoate la 

lumină notații de teren mai vechi ale lui Petru Caraman:  

Dar iată și o descriere a steagului (suliței) în varianta sa cea mai răăspândită: 

„Cîn sî faci la fimei, îi puni toati broboadili într-un harag, îmbrăcat cu hîrtie coloratî 

frumos; sî tai păr din cap di la rudi, di la feti, di la norori, sî leagî acolo cu flori, cu 

busuioc, ș-acelea rămîn pi haragu ceala la cimitir. […] La fel sî faci șî la bărbaț; sî 

puni on fular ș-on brîu și tot așa sî taie șî sî puni păr di la rudi” (Ciubotaru 1987: 260).  

Sacrificiul de animale la înmormântare, apreciat drept un obicei rar întâlnit la 

români, apare descris de Tereza Stratilesco:  

Chiar înainte de înmormântare, se aduce o oaie neagră în curte; la răsăritul 

stelelor a fost chemat preotul; în prezența lui s-a săpat o groapă în curte, iar oaia, 

având lipite de coarne lumânări de ceară aprinse, a fost așezată în apropierea ei, cu 

privirea spre apus; în timp ce popa spunea o rugăciune, animalul a fost omorât, 

sângele fiind făcut să curgă în acea groapă, numită „vară”. Carnea oii a fost folosită 

pentru pregătirea mesei de înmormântare; preotul a primit capul și pielea animalului 

(apud Murgoci, Murgoci 2005 : 83–84) 

Un loc aparte îl ocupă mierea și uleiul depuse în jurul rugului, „baia mortului”, 

cum le numește V. Fritze (De libatione veterum Graecorum, apud Mylonas 1948: 

59). Mierea va fi folosită și la moartea lui Ahile (vezi Homer 2008b : 11, 27; 24, 68) 

iar obiceiul va supraviețui până în epoca modernă: în 1948, la incinerarea lui 

Gandhi, 150 kg de unt topit au fost folosite pentru a unge lemnele rugului.  

Momentul care declanșează ansamblul de rituri războinice, menite să insufle 

curaj supraviețuitorilor, dar și să înspăimânte inamicul aflat dincolo de zidurile 

cetății asediate, este triplul ocol al soldaților, în care de luptă, în jurul năsăliei pe 

care se află eroul. El a fost urmat de sacrificii, culminând cu moartea celor doisprezece 

troieni și a continuat cu depunerea oaselor în urnă de aur și premiile oferite de Ahile 

la întrecerile care au încheiat ceremonia funerară. Întrecerile care urmează ocupă cel 

mai mult spațiu în cuprinsul cântului. Darurile cel mai frecvent oferite sunt unelte și 

vase de metal de uz gospodăresc, utile în lumea din care au plecat și în care speră să 

se întoarcă. Homer și înaintașii lui au evidențiat de fiecare dată valoarea sau 

însemnătatea premiului, o evidență care justifica lupta pentru intrarea în posesia lui
1
. 

 Jocurile funerare se practicau în mod curent la moartea eroilor. În termenii lui 

Rohde, jocurile erau petrecerea celor în viață – „entertainment of the living” – 

(Rohde Erwin, Psyche, apud Mylonas 1948: 66). Faptul că pe unele stele funerare 

pot fi întâlnite scene care prezintă curse de cai ar fi un indiciu că asemenea întreceri 

aveau loc în cadrul obiceiurilor de înmormântare. Ideea potrivit căreia jocurile 

olimpice își au originea în întrecerile ocazionate de moartea monarhului – fie că au 

fost inițiate de Pelops, cel care a celebrat victoria asupra regelui Oenomaus, fie de 

victoria lui Hercules asupra regelui din Elis –, poate fi susținută cu argumente 

istorice. Înmormântările fastuoase au trezit dintotdeauna admirația și invidia 

                                                 
1 Vezi premiul cuvenit luptătorului care câștiga întrecerea la trântă: Învingătorului dete-un trepied 

bun, de pus peste vatră,/ Prețu-i fiind doisprezece boi buni, cum ziceau toți Aheii;/ Iar învinsului puse 

la mijloc o mândră femeie,/ Multștiutoare la lucru, de patru boi prețul fiindu-i. Informația este 

grăitoare, de asemenea, pentru valoarea femeii în epocă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Moartea lui Patroclu. Momente ale unui ceremonial funerar antic 

 

 

183 

 

concetățenilor. Dimpotrivă, cei care nu au avut parte de o ceremonie funerară – 

soldații de rând căzuți pe câmpul de luptă și abandonați acolo – au fost socotiți ființe 

lipsite de valoare, în multe privințe asemănătoare animalelor sacrificate la 

mormântul unui om de seamă. Îngroparea în pământul natal era obiectivul final al 

întregii ceremonii. Urna cu osemintele lui Patroclu este adusă în cort în așteptarea 

morții apropiate a lui Ahile și a călătoriei în patrie; poemele homerice nu ne 

furnizează, însă, vreo informație din care să deducem că oasele soldaților căzuți pe 

câmpul de luptă, inclusiv ale celor doi eroi, au făcut această călătorie. 

Incinerarea era o practică comună în Orientul Apropiat, iar prezența ei în 

Grecia trebuie asociată cu influența care rezulta din relațiile comerciale, cu toate că 

trebuie semnalat faptul că în aceeași perioadă incinerările tind să se substituie 

înhumărilor în toată Europa centrală (Kurtz, Boardman 1971: 26). 

Iliada este o operă literară, una din primele epopei ale omenirii, iar nu o 

lucrare de istorie sau de antropologie. Este, de aceea, firesc să nu regăsești în ea 

detaliile care-l pot interesa pe omul de știință modern, doritor să identifice toate 

momentele unui eveniment petrecut cu mai mult de două milenii în urmă. 

Observația se aplică și textului care cuprinde descrierea ceremoniei funerare în 

cinstea lui Patroclu, eroul mort la Troia. În pofida acestei rezerve, multe din 

observațiile poetului antic sunt remarcabil de exacte. Evidența arheologică confirmă 

existența, în spațiul grecesc, a practicilor cuprinse în poem. Unele dintre ele au 

supraviețuit până în epoca modernă în lumea balcanică, inclusiv în cea românească. 

Bibliografie 

AFMB, Fondul Petru Caraman, Ms. 512, I (Țepu–Galați). 
Ahlberg-Cornell 1971 : G. Ahlberg-Cornell, Prothesis and Ekphora in Greek Geometric Art, 

Gothenburg, Paul Aström. 
Alexiou 1974: Margaret Alexiou, The Ritual Lament in Greek Tradition, Cambridge, 

Cambridge University Press. 
Burada 2006 : Teodor T. Burada, Datinile poporului român la înmormântări, ediție îngrijită 

și prefațată de I. Oprișan, București, Editura Saeculum I.O. 
Cantemir 1851: Dimitrie Cantemir,  Descrierea Moldovei, cu o prefaţă de C. Negruzzi, Iași. 
Cavanagh, Mee 1998 : William Cavanagh, Christopher Mee, A Private Place: Death in 

Prehistoric Greece, „Studies in Mediterranean Archeology”, vol. CXXV, Paul 
Ästroms Förlag, Jonsered. 

Călători străini 1972 : Călători străini despre Țările Române – vol. V, volum îngrijit de 
Maria Holban, M.M. Alexandrescu, Dersca Bulgaru, Paul Cernovodeanu, București, 
Editura Științifică. 

Odyssey 2000 : Chapman’s Homer, vol. 2 : The Odyssey, edited, with introduction, textual 
notes, commentary and glossary by Allerdyce Nicoll; with a new preface by Garry 
Wills, Princeton, Princeton University Press. 

Ciubotaru, Ion H., 1987, Aspecte ale ceremonialului funerar din Moldova, „Arhiva de 
folclor”, nr. 5–7, p. 249–266. 

Homer 2008a : Homer, The Iliad, Translated by Herbert Jordan, Introduction by E. Christian 
Kopff, University of Oklahoma Press, Norman. 

Homer 2008b : Homer, Odiseea, traducere din greaca veche de George Murnu. Studiu 
introductiv și note de Adrian Pârvulescu, București, Editura Art. 

Homer, 2012, Homer Iliada, traducere în hexametri cu o prefață, bibliografie și indici de Dan 
Slușanschi și ilustrată de Mihail Coșulețu, București, Editura Humanitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Constantin ERETESCU 

 184 

Învăţăturile 1970 : Învățăturile lui Neagoe Basarab către fiul său Theodosie, text ales și 
stabilit de Florica Moisil și Dan Zamfirescu. Cu o nouă traducere a originalului slavon 
de G. Mihăilă. Studiu introductiv și note de Dan Zamfirescu și G. Mihăilă, București, 
Editura Minerva. 

Kurtz, Boardman 1971: Donna C. Kurtz, John Boardman, Greek Burial Customs, Ithaca, 
New York, Cornel University. 

Leitao 2003: D. David Leitao, Adolescent Hair-growing and Hair-cutting Rituals in Ancient 
Greece: A Sociological Approach, în David B. Dodd and Christopher A. Faraone 
(eds.), Initiation in Ancient Greek Rituals and Narratives: New Critical Perspectives, 
p. 109–129, London, Routledge. 

Mirto 2012: Maria Serena Mirto, Death in the Greek World. From Homer to the Classical 
Age, traducere de A. M. Osborne, Norman, Oklahoma, University of Oklahoma Press. 

Morris 1987 : Ian Morris, Burial and Ancient Society. The Rise of the Greek City-State, 
Cambridge/ New York/ New Rochelle/ Melbourne/ Sydney, Cambridge University Press. 

Murgoci, Murgoci 2005 : Agnes Murgoci, Helen Beveridge Murgoci, Pagini engleze despre 
folclorul românesc, publicate de Virgiliu Florea. Introducere tradusă de Charls M. 
Carlton (SUA). Studiile Traduse de Monica Negoescu, București, Editura “Viitorul 
României”. 

Mylonas 1948 : G.E. Mylonas, Homeric and Myceneaen Burial Customs, „American Journal 
of Archeology”, nr. 52, p. 56–81. 

Ruthford 2007: Ian Ruthford, Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in 
Greece and Anatolia, în Nicola Laneri (ed), Performing Death. Social Analyses of 
Funerary Traditions in Ancient Near East and Mediterranean, edited by, The Oriental 
Institute of the University of Chicago. Oriental Institute Seminars, Nr. 3, Chicago, 
Illinois, p. 223–236. 

Simionescu, Cernovodeanu 1972: Paul Simionescu, Paul Cernovodeanu, Pagini de 
etnografie românească în opera memorialistică a unor călători străini (sec. XVII și 
XVIII), „Revista de Etnografie și Folclor”, 17, București, p. 373–390. 

Stratilesco 1906 : Tereza Stratilesco, From Carpathian to Pindus. Pictures of Romanian 
Country, by …, with two maps and sixty-three illustrations, XII + 379 p., London, 
Fisher Unwin. 

Patroclus’ death. 

Moments of an antique funerary ceremony 

 Homer’s Iliad offers a description of the funerary ceremony that took place in the 
honor of Patroclus, who was killed during the Trojan war. The poem allows us to study the 
similarities and differences between the customs of period in Greece and the Near East.  

 The funerary ceremony as presented in Book XXIII is uncommon in several 
respects. It takes place on the battle field, with no women present, even if by tradition they 
were supposed to perform an important number of rituals. The sacrifice of human lives and 
the incineration of the fallen hero, a practice relatively rare in Greece at that time, are 
unusual as well. In this special circumstances Achilles assumed the responsibility to carry 
out the ceremony. He urges the fighters to drive their horses around his friend’s corpse, build 
the pyre, sacrifices twelve young prisoners, give an offering of hair, followed by an 
immolation of animals; he offers the libation that takes place during the incineration and 
finally he conducts the funerary contest. Some of the antique customs, among them tearing 
of one’s hair and the animal sacrifice survived up to our time, not only in Greece, but in 
other cultures as well, including Romanian culture. Though a literary work, the Iliad contains 
a trove of anthropological information that is precious for modern scholars. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:10:25 UTC)
BDD-A6651 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

