La vision anthropologique de Mircea Eliade.
Le salut par le Spectacle

Cristina SCARLAT"

Key-words: Mircea Eliade, Performance, modern society, divinity

Si pour Dostoiewski « la beauté sauvera le monde », Mircea Eliade se situe
dans une approche de la religion comme salut du monde, dans le sens d’une quéte du
sacré duquel on peut « lier » chaque acte quotidien. La rédemption. Le Spectacle.

La formule optimiste de Mircea Eliade n’est pas une utopie, mais un
optimisme assume, visionnaire, compris par I’intuition, au-dela des rideaux lourds qui
couvrent les yeux de la société d’aujourd’hui, désacralisée et en dérive. Dans ses écrits
théoriques et littéraires traitant la problématique du Spectacle dans son sens rituel,
sacré, d’archétype, Eliade fait la radiographie de la société actuelle. Il met I’accent sur
le fait que sa perte, son égarement, son manque de perspective, la recherche de
langages par lesquels elle peut se retrouver et s’exprimer, retrouver le langage avec
elle-méme, est la suite du fait que, qu’a la différence de ce que se passait dans les
sociétés traditionnelles, primitives, sacrées, quand I’homme rapportait tout ce qu’il
faisait a la divinité, par I’acte rituel (la péche, I’agriculture, la danse, la peinture, etc.),
I’homme contemporain et presque tout ce qui expriment les aspects quotidiens de sa
vie (spécialement ceux liés a la vie artistique) s’est détaché de rituel, de rite. Son acte
artistique s’est rompu du cérémoniel religieux, d’une méme maniére, la peinture et la
sculpture sont devenues indépendantes de I’activité du rituel religieux. Par ces choses,
aprés 1’opinion de Cristian Badilita, le sens de la religiosité cosmique est caché,
camouflé : on parle (dans les termes mémes de Mircea Eliade) du camouflage du sacré
dans le profane (Badilita, Barbaneagra 1996 : 7).

L’homme moderne vit dans un monde sans mode¢les, sans objectifs. Et d’ici,
la crise. Le diagnostique, la radiographie, la solution du Maitre :

Munca este un ritual pentru ca imitd un model revelat stramosilor nostri de
fiinte supranaturale. Ritul reveleaza sacralitatea absolutd pentru ca repetd activitatea
creatoare a zeilor si dezvaluie caracterul sacru al operei lor. Simbolurile realizeaza
solidaritatea permanenti a omului cu aceasta sacralitate (Barbaneagra 2000 : 194).

* Université « Alexandru loan Cuza » de Iasi, Roumanie.

Cet ouvrage a été financé par le contract POSDRU/159/1.5/S/140863, projet stratégique 1D 140863
(2014), co-financé par le Fond Social Européen, Programme Sectoriel Développement des Ressources
Humaines 2007-2013.

! « Le travail est un rituel parce qu’il imite un modéle révélé aux ancétres par des étres surnaturels.
Le rite dévoile la sacralité absolue parce qu’il répete 1’activité créatrice des dieux et dévoile le caractére

,Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, p. 113-118.

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)



Cristina SCARLAT

Le retour, donc, aux origines, par la culture. Par un acte assumé, motivé — en
fait, reconnecté, par le rituel, a la sacralité. Une tentative, une démarche plus ou moins
d’anamnése — ce que les personnages de Mircea Eliade font dans des textes comme Pe
strada Mantuleasa (Eliade 1977), Uniforme de general (Eliade 1981) — et pas
seulement — assumée. Une tentative de re-connection, de récupération de 1’harmonie
originaire par toutes les formes de I’imaginaire. Dans la société moderne (ou soi-disant
moderne) les notions de « sacré » et de « profane » sont devenues synonymes. D’ou la
dérive, la rupture, le manque d’une perspective. Mais, au-dela de tout ¢a, Eliade reste
un optimiste. Notre chance est celle de la re-découverte du sacreé :

Pe masurd ce omul modern, in pofida mortii lui Dumnezeu, redescopera
valoarea sacramentald a fiintei, el redescopera un mod de existentd care il protejeaza
impotriva nihilismului istoricist, fira a-l expulza din istorie. [...] gratie descoperirii lui
homo religiosus, o noud perspectivi i se ofera (Barbaneagra 2000 : 198).

Pour Eliade aussi, «[...] o societate areligioasa nu exista inca, nu poate sa
existe... Daca s-ar realiza, ar pieri dupa cateva generatii, de neurastenie sau printr-0
sinucidere colectiva... ». Et le « verdict » serait : « Dacd Dumnezeu nu exista, totul
este cenugd » (ibidem)®. Il y a des chances de récupération, malgré les perspectives
sombres que la société contemporaine en offre, par la rupture des valeurs originaires, par
le détachement, par 1’égarement en langages qu’expriment seulement son agonie et le
cri. A la profonde compréhension de la crise de I’homme occidental, Eliade propose
(comme solution, comme salut) le retour aux sources, aux origines, le lien retrouvé
avec le mythe, le symbole, I’archaique, 1’originel. Et «I’instrument », 1’aide pour
faire cette chose, c’est le Spectacle — dans sa variante rituelle, archétypale (comme
chez Antonin Artaud aussi).

Le théatre offre la solution (jeu/histoire/spectacle) de sortir de soi, d’une
¢élévation, d’échapper au Temps historique, le quotidien, un temps corrompu,
désacralisé. On parle de « besoin primordial qu’a I’homme de se régénérer, d’abolir
I’histoire » (Eliade 1975 : 283). 11 y a beaucoup d’expériences de dépassement du
temps : les rituels, I’'usage des drogues (voir les théories d’Artaud — Le théatre et son
double), le réve, la littérature (écriture et lecture), mais la variante la plus « saine »
est proposée par le théatre, par le Spectacle, avec tout ce que celui-ci suppose : jeu,
texte, interprétation, etc.

L’homme moderne vit « I’aventure personnelle comme la réitération d’une
saga mythique équivaut a escamoter le présent » et « cette angoisse devant le temps
historique, accompagnée du désir obscur de participer a un Temps glorieux,
primordial, total, se trahit, chez les modernes, par un essai parfois désespéré pour
briser 1’homogénéité du Temps, pour ,sortir” de la durée qui crée, en se
consommant, leur propre histoire », pense Mircea Eliade sur les mythes du monde

sacré de leur ceuvre. Les symboles réalisent la solidarité permanente de I’homme avec cette sacralité »
[la traduction du fragment : C. Scarlat].

2 « A mesure que I’homme moderne, en dépit de la mort de Dieu, redécouvre la valeur
sacramentelle de 1’étre, il redécouvre un moyen d’existence qui le protége contre le nihilisme
historiciste, sans I’expulser de 1’histoire. [...] une nouvelle perspective s’ouvre, grace a la découverte
d’homo religiosus ». « [...] une société non-réligieuse n’existe pas encore, ce n’est pas possible... Si
elle existait, elle mourirait aprés quelques générations de neurasthénie ou par un suicide collectif ». « Si
Dieu n’existe pas, tout est cendre » [la traduction du fragment : C. Scarlat].

114

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)



La vision anthropologique de Mircea Eliade. Le salut par le Spectacle

moderne (Eliade 1957 : 37). Le spectacle et la lecture sont les deux voix
d’« évasion » empruntées par les modernes, qui représentent une forme et une formule
de «temps concentré », 1’alternative d’échapper a la «terreur » de I’Histoire/ du
quotidien. Le théatre et le cinéma sont deux types de spectacle qui u(tili)sent

un tout autre temps que la durée profane, un rythme temporel concentré et brisé a la
fois, qui, en dehors de toute implication esthétique provoque uneprofonde résonance
chez le spectateur (Eliade 1957 : 38).

L’agonie de la société moderne est une forme de maladie de la psyché : le
manque de repéres conduit & un sort de Babel, dans lequel chaque individu cherche a
trouver le langage du groupe, de la/sa communauté, et chaque groupe/communauté
ethnique cherche le langage commun avec d’autres communautés. Cette rupture/
incohérence est le résultat (aussi) du péché originel, de la chute primordiale, quand
I’homme a rompu 1’équilibre avec la divinité. En avancant dans 1’histoire, dans le
Temps, donc, on a oublié le commencement, les origines.

L’homme a oublié le mythe, [’harmonie des origines. Mais le Mythe existe
encore, caché dans son esprit, dans 1’esprit de 1’individu, comme étre singulier, est
dans I’esprit de la communauté, comme étre/groupe ethnique, religieux, etc. Par le
Spectacle, Eliade (comme Artaud aussi) croit qu’on peut déclencher 1’anamnese, le
retour en arriere, pour établir (re-établir) I’harmonie originaire, parce que

le mythe n’est plus dominant dans les secteurs essentiels de la vie, il a été refoulé, soit
dans les zones obscures de la psyché, soit dans des activités secondaires ou méme
irresponsables de la société (Eliade 1957 : 38).

Le Spectacle répéte 1’acte cosmogonique. On peut ainsi re-faire, comme dans
un rituel, le Cercle, I’harmonie. Le Temps du Spectacle c’est le Temps mythique.
Pendant la durée d’un Spectacle, on sort du Temps historique.

Un créateur d’ceuvres — qui peut étre le peintre, le sculpteur, le poete,
I’écrivain, le musicien, le metteur en scéne, I’acteur (dans/avec son role) — « devient
progressivement un producteur d’expériences, un illusionniste, un magicien ou un
ingénieur des effets... » (Michaud 2003 : 11). Le Spectacle — comme forme/formule
de liberté (de I’imaginaire) (peinture, sculpture, chanson, poésie, théatre, livre, etc.),
en sacralisant la beauté, dans les termes de Eliade ou de Peter Brook, en donnant un
sens a chaque geste pour ’embellir avec de qualité, dirigé (d’un metteur en scéne,
d’un écrivain, d’un peintre, d’un musicien, etc. — chacun avec des qualités
démiurgiques) — peut étre le lieu de « rédemption » d’un individu/d’une communauté
du drame (du quotidien) par le retour anamnétique en arriere dirigé, donc assumé.

Dans le texte Adio !..., Mircea Eliade définit le théatre comme « vie, idées,
imagination », en les mettant en liaison/contact avec un public instruit : « lls ont
étudié I’anthropologie, les mythes, les structures » (Eliade 1984 : 17). 1l parle d’un
public idéal pour que le Spectacle soit efficace et atteigne son but. Dans d’autres
textes — In curte la Dionis ou Noudsprezece trandafiri (Eliade 1982) — ou dans les
romans — Noaptea de Sanziene (Eliade 1955), specialement —, il parle d’un public
ignorant, perdu dans le quotidien, dans 1’Histoire, qui peut étre sauvé (re-équilibré),
conduit par le metteur en scene (gourou), par les jeux des acteurs vers sa libération,
en lui déclenchant ’anamnése, le retour en arriére aux origines mythiques par des
spectacles expérimentaux.

115

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)



Cristina SCARLAT

Le monde est un Spectacle. Et, si on a un Spectacle, on a un metteur en
scene : le metteur en scéne originel, Dieu. Le monde, la société moderne a rompu
ses liens avec la divinité. Et, pour re-établir I’harmonie prime, il faut, aujourd’hui,
dans le temps historique, trouver le langage, la solution, en assimilant — ce que le
Spectacle (et toutes les formes de I’imaginaire) nous offre(nt). « La religion est la
solution exemplaire de toute crise existentielle » (Eliade 1957 : 16). Comme dit
Monique Borie aussi, I’expérience religieuse est « la projection de ’homme hors de
sa situation historique, de son univers quotidien » (Borie 1978 : 123). Elle est une
aspiration transcendante, un désir d’inconditionné, un besoin de libération et de
puissance créatrice, le dépassement de 1’opposition des contraires. Et le Spectacle,
qui peut « mettre en scénelavie quotidienne », apres la formule d’Erving Goffman
(1996), peut offrir toutes ces choses.

Mircea Eliade et Antonin Artaud ont proposé, par le Spectacle, le retour aux
fonds mythiques, comme dans les sociétés traditionnelles. Artaud donne I’exemple
du théatre balinais, Eliade parle de yoga. Mais il y a un probleme. On ne peut pas
«emprunter » des formes culturelles qui appartiennent aux autres communautés
ethniques, en les « appliquant » sur d’autres structures spirituelles. Les effets de la
relation de I’esprit (d’un individu, d’'une communauté) avec 1’espace (géographique,
par exemple) — « I’espace-matrice », dans les termes de Lucian Blaga — y intervient;
voir la théorie de Frobenius aussi ou Spengler. On parle de I’inter-conditionnalité
individu — espace, I’influence de 1’un sur I’autre, d’un échange énergétique, etc. Il
faut faire (encore) la distinction entre 1’Occident et I’Orient (parce qu’on parle d’un
emprunt que 1’Orient « doit » faire a 1’Occident): I’Orient a une autre relation avec
son fond mythique, avec ses rites, avec la divinité ; a 1’Occident, cette relation de
profondeur lui manque, elle est rompue, perdue. Ou, mieux dire, cachée. On ne peut
emprunter des structures différentes du point de vue ethnique, anthropologique,
culturel, etc. en les appliquant aux autres. Mais on peut utiliser les/ces modeles. En
faisant appel au «bagage » mythique d’un peuple, d’une communauté, a ses
structures ethnologiques, anthropologiques, religieuses. Et le Spectacle reste en ce
sens I’«instrument » qui peut « mettre en scéne le quotidien » (en dévoilant le
Mythe) en le connectant aux origines et en donnant a ce quotidien (ici et maintenant,
dans leur immédiateté, dans le temps concret, historiques) ses valeurs, en
« transportant » le spectateur (le groupe, la communauté) vers sa libération (le
Spectacle de la/dans la société moderne). Ce qui essaie de faire 1’art-moderne —
aussi, dans toutes ses formes d’expression et d’expressivité. Donc: on ne peut
appliquer une formule/structure (c’est la théorie des formes sans fond d’apres Titu
Maiorescu) sur une formule/structure différente. Le modéle — qui peut étre proposé
par le Spectacle — est celui de re-valoriser chaque geste, chaque acte, chaque activité
quotidien(ne) dans le sens de la religiosité, de la motivation. De lier tous les actes,
en leur donnant un sens, une motivation.

Dans le film documentaire Mircea Eliade et la redécouverte du sacré, Paul
Barba Negra, a ’aide de Mircea Eliade lui-méme, qui expose ses idées théoriques
sur la société moderne, sur sa crise et sur ses possibilités de salut, fait la
radiographie (sons, paroles et images) de cette société. Le « verdict » d’Eliade :

Une fois assimilée la capacité de déchiffrer des valeurs religieuses,
mythologiques, morales camouflées ou occultées dans des objets communs ou des

116

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)



La vision anthropologique de Mircea Eliade. Le salut par le Spectacle

événements quotidiens, une fois que nous sommes convaincus qu’elles sont 1, une
fois que nous les découvrons, la vie devient plus riche, plus passionnée (Paul Barba
Negra, Mircea Eliade et la redécouverte du sacré, (co)producteur : Cluny Télé Film,
Annonceur, Paris, 1987 ; cf. Barbaneagra 2000).

C’est une invitation a la vie :

[...] le monde qui s’ouvre, ce monde inconnu ou camouflé, plein de magie,
plein d’espoir, est prés de nous, il n’est pas encore opaque [...] nous Nne nous ne
sentons pas fermés dans une cellule, parce que tout est symbole et tout est ouverture
vers quelque chose a coup sir positif parce qu’il transcende 1’humain (ibidem).

Le Spectacle quotidien indique la crise de la société, il est son image — et en
méme temps la/sa solution de salut. On assiste a une sorte de dé-définition de I’ Art,
a une sorte de desesthétisation, de déthéatralisation, dans la quéte méme d’une
définition, d’une esthétique, d’une théatralisation — cohérentes. Une quéte, une
recherche d’un langage, parce qu’il manque un langage cohérent qui doit mettre les
individus dans une relation cohérente, harmonique, de vraie communication. Le
théatre « post-dramatique » (Hans-Thies Lehmann), par exemple, comme toutes les
formes d’art moderne, exprime ce manque. Et le théatre, le Spectacle, dans toutes
ses variantes, peut, en méme temps, reétablir les connections.

On peut, nous méme, faire 1’effort de reconnection aux sources, derevigorer le
symbole, le mythe, le rite, en essayant de valoriser tous les compartiments
existentiels, en les rapportant, par leur assimilation a la sacralité. « Sans Dieu, notre
imaginaire ne peut dépasser les limites de la culture » (Badilita, Barbaneagra 2000 :
65). Ce qu’il faut faire est d’assimiler « les perspectives offertes par la culture, en les
transformant dans un autre code, supérieur, spécifique a la vision spirituelle-
réligieuse » (ibidem).

Bibliographie

Artaud 1964 : Antonin Artaud, Le théatre et son double, suivi de Le théatre Séraphin, Paris,
Gallimard.

Badilita, Barbaneagra 1996: Cristian Badilita, Paul Barbaneagra, Tntalnirea cu sacrul. Sapte
interviuri cu si despre Mircea Eliade, Botosani, Axa.

Barbaneagra 2000 : Arhitectura si geografie sacrd. Mircea Eliade si redescoperirea sacrului,
filme realizate de Paul Barbaneagra, lasi, Polirom.

Borie 1978 : Monique Borie, De I’herméneutique a la régénération par le thédtre. Eliade et
Living Theatre, dans « Cahiers de I’Herne » (dirigé par Constantin Tacou).

Eliade 1955 : Mircea Eliade, Forét interdite, traduit du roumain par Alain Guillermou, Paris,
Gallimard, coll. « Du monde entier ».

Eliade 1957 : Mircea Eliade, Mythes, réves et mystéres, Paris, Gallimard.

Eliade 1975 : Mircea Eliade, Techniques du yoga, Paris, Gallimard.

Eliade 1977 : Mircea Eliade, Le vieil homme et ['officier, traduit du roumain par Alain
Guillermou, Paris, Gallimard, coll. « Du monde entier ».

Eliade 1981 : Mircea Eliade, Uniformes de général, traduction du roumain par Alain Paruit,
Paris, Gallimard, coll. « Du monde entier ».

Eliade 1982 : Mircea Eliade, Les dix-neuf Roses, traduit du roumain par Alain Paruit, Paris,
Gallimard, coll. « Du monde entier ».

117

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)



Cristina SCARLAT

Eliade 1984 : Mircea Eliade, Adieu !..., dans le volume Incognito a Buchenwald, traduit du
roumain par Alain Paruit, Paris, Gallimard.

Goffman 1996 : Erving Goffman, La mise en scéne de la vie quotidienne [1959], Paris,
Minuit, coll. «Le sens commun ».

Michaud 2003 : Yves Michaud, L art a I’état gazeux. Essai sur le triomphe de [’esthétique,
Paris, Stock.

The Anthropological View of Mircea Eliade.
The Redemption by Means of Performance

Mircea Eliade gave new connotations to the word performance’. Seen from the
soteriological, archetypal aspect, this term could establish a connection between the modern
society and divinity. In the end, a solution to redeem the aboriginal harmony by means of
game, in an archetypal, sacred way. A recovery, revival of the modern society by means of
an anamnetic memory outbreak and the reconnection with divinity.

118

BDD-A6646 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:14:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

