Despre interpretare si revelatie, pornind de la Andrei Plesu

Cosmin PERTA"

Key-words: interpretation, mysticism, text, reading, allegory, parabolas

Andrei Plesu propune in volumul sdu Parabolele lui lisus. Adevarul ca
poveste un demers hermeneutic insolit si complex, excelent strunit din punct de
vedere conceptual si condus narativ. insd volumul in cauzi si miza sa constituie
pentru articolul de fatd doar un pretext. Preluand cateva ,,deschideri” teoretice pe
care Andrei Plesu le face, vom incerca sa lansam aceste cateva fire lasate la apa mai
departe intr-o discutie despre interpretare, de data aceasta raportata la o perspectiva
crestina.

Prima afirmatie a autorului analizat o preludm de la pagina 19: ,,Povestea e,
fata de argumentul logic, ceea ce e imaginea fata de concept. E, ca si imaginea, mai
putin explicitd, dar mai cuprinzatoare” (Plesu 2012: 19). Vorbim despre parabola,
evident, dar ce ar fi daca am extinde putin spectrul parabolei si Inspre mai laxul
termen de «alegorie» si, in felul acesta, inspre un anumit tip de literaturd (poveste,
cum se spune mai sus), cu miza morala, religioasa, cu talc? Deducem ca argumentul
logic, asociat conceptului, nu foloseste intotdeauna povestii asociate imaginii.
Totodata, Intelegem ca absenta logicii, minimalizand rigoarea explicatiei, potenteaza,
in schimb, capacitatea de asimilare si de difuzare de informatie a povestii. Ne reintoarcem,
astfel, dinspre credo, ut inteligam inspre primordialul credo, quia absurdum. Lev
Sestov, in Apoteoza lipsei de temeiuri. ESeu de gdandire adogmatica, nota:

Obiceiul de a gandi logic omoara fantezia. Omul se convinge ca spre adevar
existd o singurd cale, a logicii, §i cd a te abate de la ea Inseamna a te Indrepta in mod
sigur spre nerozie. Inafara logicii totul e o riticire, care devine cu atat mai fatald cu
cat ne apropiem de chestiunile ultime ale existentei. Aici, ghemul logic al Ariadnei s-a
terminat de mult, dar firul il tine cu forta pe om, nemailasdndu-l sa inainteze. [...]
Filozofia si logica nu ar trebui sd aibd nimic in comun; filozofia este arta care
nazuieste sd scape din lantul logic al rationamentelor, purtind omul pe netirmurita
mare a fanteziei, a fantasticului, unde totul este in aceeasi masurd si posibil, si

imposibil (Sestov 1995: 60).

As spune acelasi lucru nu numai despre filozofie, ci si despre literatura
alegorica. Revin aici la o mai veche idee — aceea a fantasticului care se nagte din
interpretare. Interpretarea libera, care permite accesul irationalului, oferd mereu o
deschidere Tnspre fantastic, imposibil, epifanie si mistic.

Referindu-se la Pe strada Mantuleasa, Basarab Nicolescu afirma:

* Universitatea Hyperion, Bucuresti, Romania.

,Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, p. 105-112.

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Cosmin PERTA

Dualitatea realitate-fictiune se rezolvd intr-o sinteza de infinite rezonante.
Fictiunea devine astfel reala, iar realitatea fictiva. [...] Continua pendulare intre real si
fictiune genereaza, prin interpretarea lor dinamicd, deci mereu schimbatoare, o noua
realitate care este fictiune si o noud fictiune care este realitate (Nicolescu 2011: 281,

285).

Amestecul acesta indistinct de realitate si fictiune constituie un compost
teribil care se cere distilat prin interpretare, Insa interpretarea, dupa cum vom vedea,
nu este accesibild oricui.

Interpretarea, darul celor alesi

Andrei Plesu subliniazd in volumul la care facem referire faptul ca lisus,
ntrebat fiind de rostul parabolelor, le face limpede ucenicilor ca acestea au un dublu
rol, de deschidere a mintii, de induhovnicire a lor si de ocultare a adevarului pentru
ceilalti, neinitiati. ,,Voua va este dat sa cunoasteti tainele imparatiei lui Dumnezeu,
dar celor din afara toate li se fac in parabole, ca privind sa priveasca si sa nu vada si
auzind si auda si si nu inteleagd” (Marcu 4: 11-12), le spune lisus ucenicilor. ,,in
vreme ce ucenicii vor capata parabole limpezi, gata descifrate, cei din afard vor
capdta enigme indisolubile” (Plesu 2012: 31). Astfel, darul interpretirii nu este
harazit oricui, ci doar celor alesi, iar sensul interpretarii doar lor le este de folos,
celor care pot suporta adevarul, restul sunt feriti de adevarul pe care nu l-ar putea
suporta si acelasi text pe ei nu i ilumineaza, ci mai mult 1i afunda si 1i rataceste.
Paul Evdokimov mentioneazd in Rugul aprins (Evdokimov 1994) ci, inaintea
Bibliei Sfantul, Ioan Hristosomul se ruga ca Dumnezeu sa 1i deschida ochii inimii
astfel incat el sa inteleagd prin lectura ei esenta dumnezeiasca si sd nu raticeasca.
Evdokimov aminteste si de Sfantul Marcu, cel care spunea cda Evanghelia este
inchisa pentru intelegere prin eforturi umane, deschiderea intelegerii ei fiind
exclusiv atributul lui Hristos, apoi de Sfantul Efrem Sirul, care sfatuieste ca inainte
de orice lecturd omul sa se roage ca Dumnezeu sa 1i descopere textul, sau de Sfantul
Serafim, care spunea: ,,Cuvantul nu este suficient: adevarata lectura transforma ratiunea,
Thdumnezeind-o, facand-o adecvata profunzimii Cuvantului” (Evdokimov 1994: 63).
Astfel, prin interpretarea profunda omul nu speculeaza, ci se schimba, devine una cu
substanta mesajului pe care il interpreteaza.

Andrei Plesu atrage atentia cd in traditia discursului iudaic parabola era
menita sa simplifice sau sa clarifice o idee, un text, sa-I rationalizeze, logicizeze, iar
Tisus procedeaza invers, complicand textul, facandu-l ininteligibil tocmai pentru a-i
ascunde fatd de cei nepregatiti imensa intelepciune si lumina pe care le poarta.
Parabolele lui Tisus sunt, astfel, purtitoare de mister, iar acest mister nu poate fi
decelat decét prin viziune, nicidecum prin ratiune.

Michel de Certeau ne conferd in Fabula mistica. Secolele XVI-XVII (de
Certeau 1996) exemplul edificator pentru afirmatiile de mai sus. In Capitolul I,
»Manastirea si locul: nebunii in gloata” (de Certeau 1996: 34-51) ne sunt prezentate
doud cazuri de nebuni intru Hristos: unul din secolul al IV-lea — o femeie, denumita
Idioata, si unul din secolul VI — al unui barbat, Marcu Nebunul. Aseméanarile intre
cele doua cazuri sunt frapante (si avem aceeasi situatie in cazul tuturor nebunilor
intru Hristos, l-as mai aminti aici si pe Simeon Nebunul, tot din secolul al VI-lea),
cei doi simuland pentru castiguri spirituale nebunia, desfraul, mizeria launtrica si

106

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Despre interpretare si revelatie, pornind de la Andrei Plesu

treceau drept nebuni (moroi) sau idioti (saloi). Cei doi erau mereu extrem de supusi,
de ascultatori si, in ciuda aparentei lor rataciri, purtau semnele sfinteniei (duceau o
viatd asceticd, nu méancau, suportau cu stoicism toate ocarile si umilintele etc.).
Semnele sfinteniei lor erau la vedere, dar nimeni nu le vedea, toti vedeau doar
nebunia lor, ratiunea le dicta si vadi asta, nu cealaltd fatetd, irationald. In ambele
cazuri dezvaluirea sfinteniei celor doud personaje se face printr-un ales si printr-0
revelatie. In cazul femeii, un anahoret, Pitirum, recunoscut drept cel mai cucernic
din epoca, are o viziune in care ingerul Domnului 1i arata ca efortul si castigul sau
spiritual este mic fatd de cel al unei femei, pe care i-o si identifica si o localizeaza,
iar in cazul lui Marcu cel, care are viziunea este un ascet. Rolul lui Pitirum si al
ascetului este acela de a scoate la lumind sfintenia celor doi. Astfel, idioata si
nebunul sunt cautati si descoperifi de catre cei doi cucernici care au avut viziunile si,
in cadrul unui context public, sfintenia lor este doveditd, adevarul este transmis.
Interpretarea, hermeneutica, aflarea adevarului nu se pot face prin mase, ci trebuie
canalizate inspre o singurd persoana, un ales. Primul ales a fost lisus, el era cel care
a facut primele interpretdri la parabole, dar cu adevarat important nu este alesul, ci
mesajul pe care il releva, adevarul. Adevarul, insa, este caustic, dureros, frustrant.
Ca si in cazul celor doi mentionati mai sus, multimile s-au simtit dupa aflarea
adevarului vinovate, descumpanite, infierate. Cei pe care i-au umilit erau, de fapt,
cei pe care trebuiau sa 1i mareasca. Dar daca adevarul ar fi fost la vedere, ar mai fi
fost posibila marirea celor doi si revelatia? Evident cd nu. Vezi dar nu intelegi — aici
intervine rolul interpretarii, insd In crestinism interpretarea care nu intervine prin
revelatie afunda, iar revelatia trebuie sa vind din partea unei autoritdti, lisus, un
patriarh, un anahoret, un ascet etc., 0 persoand care sd motiveze prin autoritate
alegerea sa drept conductor al revelatiei. Si totul In cadrul unui context irational,
total nepredictibil.

Paul Evdokimov spune cd ,revelatia transcede toate barierele micii ratiuni
umane si 1si urmeazad mersul imparatesc pana la sfarsit” (Evdokimov 1994: 49).
Adevirul nu este logic si rational, de aceasta nu poate fi perceput cu mica ratiune
umana, ci are nevoie de suport spiritual; adevarul trebuie Inteles in aceeasi masura si
cu inima, altfel este imperceptibil sau distorsionat.

Primejdiile iscodirii

Ne aflam insd in fata unui imens risc, al interpretului de data aceasta. Daca
interpretul trebuie sa fie un ales, de unde stie cel care are impresia ca intelege si ca
ar putea impartasi si celorlalti ca nu este inselat? Iti arogi iluzia interpretirii cAnd, de
fapt, te afli in ratacire. Pentru cé, asa cum spune loan Scararul (Scararul 1994),
exista slava, har, care vin de la Domnul si altele aseméanatoare care vin de la diavol.
In termenii lui Toan Scirarul si in termeni ai ortodoxiei, in general, interpretarea
eronatd sau neintelegerea, nevederea adevarului revelat in text se numeste
Limpietrirea inimii”. In momentul in care aceastd Himpietrire” este definitivata se
instaleaza si indoiala, care solicita un demers hermeneutic, interpretativ, detectivistic,
de aflare a adevarului; numai cd adevarul nu poate fi aflat cu inima impietrita si
atunci interpretarea afunda si duce la deznadejde, la opusul aflarii adevarului, care,
astfel, inlocuieste adevarul. Pericolul interpretului 1n acest caz este tocmai cautarea.
Daca te-ai pornit sa cauti fara a fi ales pentru asta esti pierdut. ,,Primejdios lucru este

107

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Cosmin PERTA

a iscodi adancul judecatilor lui Dumnezeu; iscoditorii plutesc in corabia mandriei”
(Scararul 1994: 437). Si chiar si Emanuel Swedenborg, in Cartea de vise, se simte
pus in fata unui mare pericol atunci cand vrea sa inteleaga:

El (Dumnezeu, n. a.) mi-a daruit gratia sa si foloseam cit se poate de putin
gandurile mele, dar vroiam sa inteleg de ce lucrurile stau asa; ceea ce era un pacat;
gandurile nu trebuie s ajunga pana acolo (Swedenborg 1995: 69).

Swedenborg, care functioneaza ca un ales, ca un receptacul al interpretarii
divine, al relevarii adevarului si care pentru aceasta incearca sa isi epureze, elimine,
propriile ganduri pentru a face loc doar vocii harului si care la un moment dat se
vede incercat de ratiune, vrea sa inteleagd. Pacatul nu este in incercare, ci In
neasumarea pe deplin a faptului ca revelatia nu poate fi inteleasa, ci doar perceputa
si acceptatd sau neperceputa si refuzata.

Din impas pare a ne scoate Denis de Rougemont, care, reludndu-1 pe Gide,
afirma ca nu exista nici opera, nici interpretare fara colaborarea demonului si fiecare
autor §i interpret trebuie sd 1si asume aceastd ambivalentd si ambiguitate pe care
trebuie sa le foloseasca irational: ,,Solutia este sd-1 facem (pe demon, n.a.) sa lucreze
altfel decat intelegea el sd o facd. Sau sa spunem mai bine: cu alte scopuri” (de
Rougemont 1994: 108). Demonul este prin excelenta rational si, astfel, previzibil, iar
atunci cand este plasat intr-un camp irational devine aproape neputincios, poate fi
manipulat. Dar discutia noastrd nu este despre demon, ci despre interpretare si relevarea
adevarului, despre mizele parabolei si ale alegoriei, despre neputinta de a vedea.

Pitagora are in Imnurile sacre urmatoarele distihuri: ,,Vei mai stii ¢d oamenii
isi atrag relele prin/ propria si libera lor alegere, // nefericitii; ei nu stiu nici sa vada,
nici si/ audd adevaratele bunuri ce langa ei se afla” (Pitagora 2003: 45). In Imnurile
pitagoreice omul care se va salva, care va ajunge una cu zeii, trebuie sa respecte un
set strict de reguli, nu foarte indepartate de regulile crestinismului ce va sd vina:
infranare, cinstirea zeilor, ferirea de crime, furt, lenevie, lux, mandrie, dragostea de
ceilalti, Infaptuirea de fapte bune, masurd in toate, indurarea necazurilor etc. Cel
care va respecta aceste reguli va deveni Ales si de abia atunci va putea sa vada
,;adevaratele bunuri” care sunt la indemana; insa cei nealesi nici nu le vad, nici nu le aud.

Ambiguitate si labirint

Pentru ca tot vorbea Denis de Rougemont despre ambiguitate, trebuie sa
revenim putin la Andrei Plesu care se refera la lisus ca la un strateg ce isi pregateste
parabolele ca

obiect antinomic i, intr-un sens, ambiguu. Pentru cei pregatiti el trebuie sa
functioneze ca o indicatie, iar pentru cei nepregatiti — ca o piedicd, sau ca o
interdictie. Cei din afard sunt o masa foarte pestritd [...] (multi dintre cei dinafara
raman in afard tocmai pentru ca se cred, deja, induntru). A gasi un procedeu care sa li
se potriveasca tuturor implicd o mare subtilitate strategica: trebuie, pe de o parte, sa
lagi mereu perspectiva intrarii, dar, pe de alta, sa ai precautia de a revela voaland, de a

bloca ferm accesul celor opaci (Plesu 2012: 49).

Ambiguitatea, dincolo de nivelul textului, are referent si in planul existential
al interpretului — este vorba despre teama lui Swedenborg, a lui de Rougemont,
avertizarea lui loan Scararul, de a nu cumva sa fii convins ca esti nduntru cand, de

108

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Despre interpretare si revelatie, pornind de la Andrei Plesu

fapt, esti inafard. Revenind strict la text, sensul este mereu nedeterminat, mereu o
noua interpretare o poate inlocui pe cea anterioard sau poate adauga ceva la ea. Cum
am mai sustinut si in alte articole, orice interpretare este corectd atata vreme cét
porneste strict de la text; insd in cazul parabolelor si al alegoriilor aceste interpretari
pot fi infinite pentru ca textul nu este ferm, stabil, concis; textul este un resort gata
sa arunce in lume un adevar, dar numai la apasarea butonului corect, orice alt buton
poate transforma acest resort mistic Tn bomba. Interpretul devine astfel un genist si
in fata anumitor bombe si cei mai priceputi genisti ezitd, totul poate fi o capcana,
caderea in capcand inseamna moartea, trecerea peste capcana este viata. Termenii
raman aceiasi.

William Epson sustine in Sapte tipuri de ambiguitate (Epson 1974) ca de
putine ori lucrurile sunt ceea ce par a fi. Orice cuvant denota cel putin ceea ce pare
la prima vedere, insd de cele mai multe ori semnificd mult mai mult. Orice text este
un puzzle, orice propozitie poate sa fie ingelatoare, dar cele mai ingelatoare i mai
ambigue texte sunt cele care poartd cel mai mult adevar. Epson se refera in principal
la poezie ca maxim al ambiguitatii, insa parabola si alegoria sunt cel putin la fel de
complexe, nu de putine ori genurile contopindu-se.

Referitor la ambiguitate si functiile ei, Basarab Nicolesco afirma:

In noul univers, din cauza necontenitelor interactiuni si metamorfoze,
semnificatia nu poate fi transmisd in mod direct. Secretul nu este ascuns de scriitor
pentru a crea o literaturd dificila, ci el se afla ascuns in lantul evenimentelor.
Scriitorul-martor descopera in acelasi timp cu noi, ceilalti martori, semnificatia
secretului. De aceea marturia este in mod inevitabil ambigua (Nicolescu 2011: 286).

Scriitorul-martor al lui Basarab Nicolesco ne duce cu gandul la Ales, la cel
prin care revelatia este produsd, nici el constient de sensul revelatiei (ca la
Swedenborg) pana cand aceasta nu se produce efectiv, si el la fel de naiv Tnainte ca
toti ceilalti. Semnificatia (adevarul) nu poate fi transmisd in mod direct pentru ca
direct nu poate fi perceputa, ea necesitda in mod obligatoriu si fie descoperita,
necesita un efort de interpretare, unul care in sine inseamna tot. Cum spune Michael
Foley: ,,The search for meaning is itself the meaning, the Way is the destination, the
quest is the Grail” (Foley 2010: 74). Calea, Adevarul si Viata pot fi dobandite prin
intelegere, prin interpretare.

,»Tout, dans la narration, est organisé en fonction du lecteur” afirma Jean
Yves-Tadie (Yves-Tadie 2013: 7). Pentru ca apoi sa continue: ,,L.’aventure n’aquiert
un caractere de beauté, ou méme simplement une signification, que lorsqu’elle est
contemplée de I’extérieur, et (ou) aprés coup” (ibidem). Si in parabold sau in
alegorie totul este construit in functie de cititor, existd un sens pentru fiecare, exista
o deschidere interpretativa suficient de permisiva pentru a oferi alternative adecvate
personalitatii, culturii, capacitatii de intelegere a fiecarui cititor in parte. Dar
aventura interpretarii, desi constituie o satisfactie in sine, nu garanteaza aflarea
semnificatiei. Sensul este labil, irational, viu, In continud miscare, iar privirea detasata,
de la distanta poate conferi efectul de sens. De la distantd lucrurile par sa se lege,
insd pe masura ce te apropii devin tot mai confuze, mai ambigue. Interpretul, dupa
cum sugereaza si Andrei Plesu, incepe prin a fi inafara, de acolo vede mai bine, dar
eforturile sale trebuie sa 1l poarte induntru, de unde sd-i poatd convinge si pe altii sa
se apropie.

109

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Cosmin PERTA

Jean Baudrillard vorbeste in Cuvinte de acces (Baudrillard 2008) despre
efectul de real, efectul de adevér, efectul de obiectivitate ca fiind singurele ,,realitati”
la care avem acces, realul in sine neexistand, fiind doar o simulare. Si in cazul
parabolei si al alegoriei realul este inexistent, ceea ce conteazd este ceea ce existd
dincolo de real. Realul este doar valul care ascunde sensul, este doar antecamera
ingelatoare a adevarului. Alaturi de aceste efecte, Baudrillard vorbeste si despre
aleatoriu ca norma a lumii contemporane si despre haosul controlat, haosul subsumat
rationalitatii care serveste ,,utopiei unei cunoasteri din ce in ce mai sofisticate, chiar
dacd aceasta iluzie radicald nu este launtrica stiintei” (Baudrillard 2008: 55). Haos
controlat, aleatoriu, efecte, valuri, irational aparent (subsumat unei ratiuni superioare)
deoarece, ,,ca toata invatatura lui Hristos, invatatura despre parabole se alcatuieste
din nuante, surprize i paradoxuri. Nimic nu se lasd sistematizat geometric, definit
liniar, incartiruit dogmatic” (Plesu 2012: 53). lisus este piatra din capul unghiului,
piatra cu care nu stii ce sa faci, dupa cum spune Andrei Plesu, dar fara de care nimic
nu se construieste, iar parabolele lui sunt asemenea. Si prin filiatie si contaminare
toatd literatura parabolica si alegorica ce a urmat poarta insemnele epifaniei.

Limbajul comun cu Dumnezeu si punerea in lumina

Mesajul este transmis tuturor, dar pana la descifrare trebuie parcurs un traseu
sinuos al re-interpretarii in limitele propriei noastre constiinte si instructii, dupa
cum sustine George Steiner. In Dupda Babel, Steiner noteaza:

Dumnezeu I-a creat pe Adam cu cuvantul emeth, care inseamna ‘adevir’, scris
pe fruntea sa. In aceasta identificare se afld singularitatea vitald a speciei umane,
capacitatea sa de a dispune de un limbaj cu Creatorul si cu sine. Stergénd aleph-ul
initial care, conform unor cabalisti, contine intregul mister al numelui secret al lui
Dumnezeu si al actului vorbirii prin care El a dat nastere universului, ceea ce ramane
este meth, care inseamna: el este mort. Tot ceea ce putem spune despre limba ca si

despre moarte este, intr-un anumit sens, un adevar inaccesibil (Steiner 1983: 164).

Parabola este purtitoarea acelui aleph lipsa, intelesul ei, adevarul pe care il
ascunde poate semnifica recrearea acelui limbaj comun cu Dumnezeu si implicit
salvarea absoluta. Dar, dupd cum spune si Steiner, acest adevar este inaccesibil, sau,
cel putin, asa pare. (Oare daca dragonul ar pdrea accesibil am mai avea cavaleri-
eroi?). Efectul aceasta de inaccesibilitate este un nou test, o noud capcana. Andrei
Plesu vorbeste despre parabola luminii sub obroc ca fiind una hermeneutica,
relevanta in context:

Cititorul — si, cu atat mai mult interpretul textului parabolic — e in situatia de a
scoate pasajul analizat de sub obroc, de sub norul lui de obscuritate sau de sub
omiletica platd in care a fost ingropat. Interpretarea e punerea materiei interpretate sub
o razd luminatoare, agezarea ei pe un sfesnic (Plesu 2012: 71).

Punerea in lumind insd nu este un act unidirectional, venit din partea
interpretului: inainte de aceasta interpretul insusi trebuie s fie pus sub lumina de o
forta exterioara lui, sa fie, adica, luminat.

Paul Ricoeur atrage atentia in Eseuri de hermeneutica asupra limitelor
interpretului, care nu trebuie sa impuna si sd imprime textului analizat capacitatea sa
finita de Intelegere, ci trebuie sd se expuna el nsusi textului pentru a primi de la text

110

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Despre interpretare si revelatie, pornind de la Andrei Plesu

lumina, formula cea mai adecvati interpretirii (Ricoeur 1995: 107). In aceeasi
masurd Ricoeur subliniazd ideea deja mentionatd a interpretului absent din actul
interpretarii, daruit cu interpretarea corecta (Ricoeur 1995: 107) si, chiar si mai
important, faptul ca ,,interpretarea, nainte de a fi actul exegetului este actul textului”
(Ricoeur 1995: 129). Totul este continut deja in text, este nevoie doar de iluminarea
necesara vederii sensului si nu a esentialului, pentru ca, desi sensul este esentialul,
esentialul nu este sensul. lisus este primul interpret al parabolelor sale, cel care
releva adevarul, dar lisus si parabolele sale se identifica 1n aceeasi substanta comuna
a adevarului, sunt una si aceeasi. Prin lisus parabolele se explicd singure, asa cum
lisus se explica pe sine prin intermediul parabolelor. Dar cine este pregatit pentru o
asemenea explicatie?

Tot Ricoeur, in lubire si justitie sustine ca scrisul este 0 mediere in numirea
lui Dumnezeu, structura originard de limbaj a credintei trdite. Numirea lui
Dumnezeu trece prin canalul Scripturilor. Prin acestea experienta religioasa accede
la expresie, iar credinta este instruitd, formata, educata, luminata, pregatita pentru
intalnirea cu Dumnezeu. ,,Intr-un anume sens, textele preceda viata. Daci il pot numi pe
Dumnezeu, oricat de nedesavarsit as face-o, este pentru ca textele care mi-au fost
predicate, citite, interpretate I-au numit deja”, sustine Ricoeur (Ricoeur 2008: 50).

Arta Adevarului Total

Si restul e tacere, volumul de eseuri al lui Aldous Huxley, unul dintre maestrii
literaturii alegorice, atinge problematicile abordate aici. Adevarul logic, rational,
este in acceptia lui Huxley o ,,acceptabild verosimilitudine” (Huxley 1977: 18) a
adevarului potential, arta alegorica, parabolicd continand in ea ,un soi de
Superadevar” (Huxley 1977: 19) superior faptului perceput ca real. Adevarul total
este pus in corespondentd cu fantezia purd, si separat de formele distilate ale
literaturii, cele care izoleazad din adevarul total un singur element (exemplul dat de
Huxley este acela al tragediei), care se manifesta direct, in forta, subjuga orizontul
de interpretare si sensibilizeaza unilateral, fals.

Arta Adevirului Total produce asupra noastra un efect cu totul diferit de cel al
tragediei. Niciodata dupa ce citim o operd a Adevarului Total nu incercim o senzatie
de eroica exaltare; ci una de resemnare, de acceptare (i acceptarea poate fi eroica).
Fiind impura din punct de vedere chimic, arta Adevarului Total nu ne poate emotiona
cu aceeasi pregnantd si rapiditate ca tragedia sau ca oricare artd purd din punct de
vedere chimic. Cred 1nsd cd efectele ei sunt mai durabile. Exaltarea care urmeaza
lecturii sau ascultarii unei tragedii este de natura unei betii trecatoare. Faptura noastra
nu poate pastra multd vreme tiparul impus de tragedie. Indepartati magnetul si toatd
pilitura de fier cade iar talmes-balmes. Dar tiparul acceptarii si resemnarii pe care ni-|
impune literatura Adevarului Total, desi poate mai putin frumos ca model este
(probabil tocmai din aceastd pricind) mai stabil. Catharsisul tragediei e violent si
apocaliptic, catharsisul literaturii Adevarului Total e mai bland si mai durabil (Huxley
1977: 27).

Marile adevaruri, spune Huxley, sunt adevaruri evidente, dar nu toate
adevarurile evidente sunt mari adevaruri. Ne aflim in aceeasi situatie inselatoare a
adevarului de 1anga noi pe care nu il putem vedea, percepe, intelege, iar adevarurile
stabile, logice, desi par permanente nu sunt decét niste fantose. Fantezia pura,

111

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)



Cosmin PERTA

irationalul, nerecognoscibilul, cu toate scaderile lor la o privire de suprafata sunt mai
aproape de esentd decat ceea ce percepem ca evident esential In context rational.
»Scriitorii care se pretind total si implacabil rationali predica de fapt un
nihilism absolut si ar dori sa vada abolirea oricarei arte, stiinte, a oricarei societati
organizate” (Huxley 1977: 34). Am pastrat pentru incheiere afirmatia aceasta a lui
Huxley deoarece mi se pare simptomaticd pentru conduita literaturii contemporane
de prim-plan. Literatura alegoricd, parabolica este cea mai riscantd, cea mai putin
interesanta 1n context actual tocmai datorita gradului ridicat de dificultate la nivel de
interpretare, tocmai datoritd aparentei incoerente, a lipsei de mizd imediatd, a
greutatii cu care poate fi racordatd unui sens comun. Cu cat insd ne vom apropia
totul va parea mai aiuritor si singurul care functioneaza in interpretarea acestui tip de
literaturd nu este conceptul, ci intuitia si poate feeling-ul, abandonarea in méana
lucrurilor care vin dinlduntru, din inima, nu din creier. Si acesta nu este un drum, o
aventura pentru interpretarea literaturii, ci Insasi a vietii si a ceea ce e dupa ea.

Bibliografie

Baudrillard 2008: Jean Baudrillard, Cuvinte de acces, Bucuresti, Editura Art.

de Certeau 1996: Michel de Certeau, Fabula mistica. Secolele XVI-XVII, Iasi, Editura Polirom.

de Rougemont 1994: Denis de Rougemont, Partea diavolului, Bucuresti, Editura Humanitas.

Epson 1974: William Epson, Sapte tipuri de ambiguitate, Bucuresti, Editura Univers.

Evdokimov 1994: Paul Evdokimov, Rugul aprins, Timisoara, Editura Mitropoliei Banatului.

Foley 2010: Michael Foley, The age of absurdity, Londra, Simon&Schuster.

Huxley 1977: Aldous Huxley, Si restul e tacere, Bucuresti, Editura Univers.

Nicolescu 2011: Basarab Nicolescu, De la lIsarlak la Valea Uimirii, Bucuresti, Editura
Curtea Veche.

Noul Testament, Marcu, 4: 11-12.

Perta 2012, Cosmin Perta, Introducere n fantasticul de interpretare, Bucuresti, Editura
Tracus Arte.

Pitagora 2003: Pitagora, Imnurile sacre, Bucuresti, Editura Herald.

Plesu 2012: Andrei Plesu, Parabolele lui lisus. Adevarul ca poveste, Bucuresti, Editura
Humanitas.

Ricoeur 1995: Paul Ricoeur, Eseuri de hermeneutica, Bucuresti, Editura Humanitas.

Ricoeur 2008: Paul Ricoeur, lubire si justitie, Bucuresti, Editura Art.

Scararul 1994: Ioan Scararul, Scara Raiului, Timisoara, Editura Amarcord.

Steiner 1983: George Steiner, Dupd Babel, Bucuresti, Editura Univers.

Swedenborg 1995: Emanuel Swedenborg, Cartea de vise, Bucuresti, Editura Univers.

Sestov 1995: Lev Sestov, Apoteoza lipsei de temeiuri. Eseu de gdndire adogmatica,
Bucuresti, Editura Humanitas.

Yves-Tadie 2013: Jean Yves-Tadie, Le roman d’aventures, Paris, Edition Gallimard.

About interpretation and revelation in the biblical paradigm

This study tries to identify, through examples, the ways the meaning is consolidated
and the message is transmitted starting from biblical texts or texts that use parabolas or
allegory. If the reader respects all the rules this hermeneutical trajectory often leads to
revelation. But until revelation you have to pass through a sophisticated maze filled with
traps and deceptions. Only the divine mind can decipher the text for you and give you access
to the revelation.

112

BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)


http://www.tcpdf.org

