
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, p. 105‒112. 

 

 

 

Despre interpretare şi revelaţie, pornind de la Andrei Pleşu 
 

Cosmin PERŢA

 

 

 
Key-words: interpretation, mysticism, text, reading, allegory, parabolas 

 

 
Andrei Pleşu propune în volumul său Parabolele lui Iisus. Adevărul ca 

poveste un demers hermeneutic insolit şi complex, excelent strunit din punct de 
vedere conceptual şi condus narativ. Însă volumul în cauză şi miza sa constituie 
pentru articolul de faţă doar un pretext. Preluând câteva „deschideri” teoretice pe 
care Andrei Pleşu le face, vom încerca să lansăm aceste câteva fire lăsate la apă mai 
departe într-o discuţie despre interpretare, de data aceasta raportată la o perspectivă 
creştină. 

Prima afirmaţie a autorului analizat o preluăm de la pagina 19: „Povestea e, 
faţă de argumentul logic, ceea ce e imaginea faţă de concept. E, ca şi imaginea, mai 
puţin explicită, dar mai cuprinzătoare” (Pleşu 2012: 19). Vorbim despre parabolă, 
evident, dar ce ar fi dacă am extinde puţin spectrul parabolei şi înspre mai laxul 
termen de «alegorie» şi, în felul acesta, înspre un anumit tip de literatură (poveste, 
cum se spune mai sus), cu miză morală, religioasă, cu tâlc? Deducem că argumentul 
logic, asociat conceptului, nu foloseşte întotdeauna poveştii asociate imaginii. 
Totodată, înţelegem că absenţa logicii, minimalizând rigoarea explicaţiei, potenţează, 
în schimb, capacitatea de asimilare şi de difuzare de informaţie a poveştii. Ne reîntoarcem, 
astfel, dinspre credo, ut inteligam înspre primordialul credo, quia absurdum. Lev 
Şestov, în Apoteoza lipsei de temeiuri. Eseu de gândire adogmatică, nota: 

Obiceiul de a gândi logic omoară fantezia. Omul se convinge că spre adevăr 
există o singură cale, a logicii, şi că a te abate de la ea înseamnă a te îndrepta în mod 
sigur spre nerozie. Înafara logicii totul e o rătăcire, care devine cu atât mai fatală cu 
cât ne apropiem de chestiunile ultime ale existenţei. Aici, ghemul logic al Ariadnei s-a 
terminat de mult, dar firul îl ţine cu forţa pe om, nemailăsându-l să înainteze. [...] 
Filozofia şi logica nu ar trebui să aibă nimic în comun; filozofia este arta care 
năzuieşte să scape din lanţul logic al raţionamentelor, purtând omul pe neţărmurita 
mare a fanteziei, a fantasticului, unde totul este în aceeaşi măsură şi posibil, şi 

imposibil (Şestov 1995: 60). 

Aş spune acelaşi lucru nu numai despre filozofie, ci şi despre literatura 
alegorică. Revin aici la o mai veche idee ‒ aceea a fantasticului care se naşte din 
interpretare. Interpretarea liberă, care permite accesul iraţionalului, oferă mereu o 
deschidere înspre fantastic, imposibil, epifanie şi mistic. 

Referindu-se la Pe strada Mântuleasa, Basarab Nicolescu afirmă:  

                                                 
 Universitatea Hyperion, Bucureşti, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cosmin PERŢA 

 106 

Dualitatea realitate-ficţiune se rezolvă într-o sinteză de infinite rezonanţe. 
Ficţiunea devine astfel reală, iar realitatea fictivă. [...] Continua pendulare între real şi 
ficţiune generează, prin interpretarea lor dinamică, deci mereu schimbătoare, o nouă 
realitate care este ficţiune şi o nouă ficţiune care este realitate (Nicolescu 2011: 281, 

285). 

Amestecul acesta indistinct de realitate şi ficţiune constituie un compost 
teribil care se cere distilat prin interpretare, însă interpretarea, după cum vom vedea, 
nu este accesibilă oricui. 

Interpretarea, darul celor aleşi 

Andrei Pleşu subliniază în volumul la care facem referire faptul că Iisus, 
întrebat fiind de rostul parabolelor, le face limpede ucenicilor că acestea au un dublu 
rol, de deschidere a minţii, de înduhovnicire a lor şi de ocultare a adevărului pentru 
ceilalţi, neiniţiaţi. „Vouă vă este dat să cunoaşteţi tainele împărăţiei lui Dumnezeu, 
dar celor din afară toate li se fac în parabole, ca privind să privească şi să nu vadă şi 
auzind să audă şi să nu înţeleagă” (Marcu 4: 11–12), le spune Iisus ucenicilor. „În 
vreme ce ucenicii vor căpăta parabole limpezi, gata descifrate, cei din afară vor 
căpăta enigme indisolubile” (Pleşu 2012: 31). Astfel, darul interpretării nu este 
hărăzit oricui, ci doar celor aleşi, iar sensul interpretării doar lor le este de folos, 
celor care pot suporta adevărul, restul sunt feriţi de adevărul pe care nu l-ar putea 
suporta şi acelaşi text pe ei nu îi iluminează, ci mai mult îi afundă şi îi rătăceşte. 
Paul Evdokimov menţionează în Rugul aprins (Evdokimov 1994) că, înaintea 
Bibliei Sfântul, Ioan Hristosomul se ruga ca Dumnezeu să îi deschidă ochii inimii 
astfel încât el să înţeleagă prin lectura ei esenţa dumnezeiască şi să nu rătăcească. 
Evdokimov aminteşte şi de Sfântul Marcu, cel care spunea că Evanghelia este 
închisă pentru înţelegere prin eforturi umane, deschiderea înţelegerii ei fiind 
exclusiv atributul lui Hristos, apoi de Sfântul Efrem Sirul, care sfătuieşte ca înainte 
de orice lectură omul să se roage ca Dumnezeu să îi descopere textul, sau de Sfântul 
Serafim, care spunea: „Cuvântul nu este suficient: adevărata lectură transformă raţiunea, 
îndumnezeind-o, făcând-o adecvată profunzimii Cuvântului” (Evdokimov 1994: 63). 
Astfel, prin interpretarea profundă omul nu speculează, ci se schimbă, devine una cu 
substanţa mesajului pe care îl interpretează.  

Andrei Pleşu atrage atenţia că în tradiţia discursului iudaic parabola era 
menită să simplifice sau să clarifice o idee, un text, să-l raţionalizeze, logicizeze, iar 
Iisus procedează invers, complicând textul, făcându-l ininteligibil tocmai pentru a-i 
ascunde faţă de cei nepregătiţi imensa înţelepciune şi lumină pe care le poartă. 
Parabolele lui Iisus sunt, astfel, purtătoare de mister, iar acest mister nu poate fi 
decelat decât prin viziune, nicidecum prin raţiune. 

Michel de Certeau ne conferă în Fabula mistică. Secolele XVI–XVII (de 
Certeau 1996) exemplul edificator pentru afirmaţiile de mai sus. În Capitolul I, 
„Mănăstirea şi locul: nebunii în gloată” (de Certeau 1996: 34–51) ne sunt prezentate 
două cazuri de nebuni întru Hristos: unul din secolul al IV-lea – o femeie, denumită 
Idioata, şi unul din secolul VI – al unui bărbat, Marcu Nebunul. Asemănările între 
cele două cazuri sunt frapante (şi avem aceeaşi situaţie în cazul tuturor nebunilor 
întru Hristos, l-aş mai aminti aici şi pe Simeon Nebunul, tot din secolul al VI-lea), 
cei doi simulând pentru câştiguri spirituale nebunia, desfrâul, mizeria lăuntrică şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Despre interpretare şi revelaţie, pornind de la Andrei Pleşu 

 

 

107 

 

treceau drept nebuni (moroi) sau idioţi (saloi). Cei doi erau mereu extrem de supuşi, 
de ascultători şi, în ciuda aparentei lor rătăciri, purtau semnele sfinţeniei (duceau o 
viaţă ascetică, nu mâncau, suportau cu stoicism toate ocările şi umilinţele etc.). 
Semnele sfinţeniei lor erau la vedere, dar nimeni nu le vedea, toţi vedeau doar 
nebunia lor, raţiunea le dicta să vadă asta, nu cealaltă faţetă, iraţională. În ambele 
cazuri dezvăluirea sfinţeniei celor două personaje se face printr-un ales şi printr-o 
revelaţie. În cazul femeii, un anahoret, Pitirum, recunoscut drept cel mai cucernic 
din epocă, are o viziune în care îngerul Domnului îi arată că efortul şi câştigul său 
spiritual este mic faţă de cel al unei femei, pe care i-o şi identifică şi o localizează, 
iar în cazul lui Marcu cel, care are viziunea este un ascet. Rolul lui Pitirum şi al 
ascetului este acela de a scoate la lumină sfinţenia celor doi. Astfel, idioata şi 
nebunul sunt căutaţi şi descoperiţi de către cei doi cucernici care au avut viziunile şi, 
în cadrul unui context public, sfinţenia lor este dovedită, adevărul este transmis. 
Interpretarea, hermeneutica, aflarea adevărului nu se pot face prin mase, ci trebuie 
canalizate înspre o singură persoană, un ales. Primul ales a fost Iisus, el era cel care 
a făcut primele interpretări la parabole, dar cu adevărat important nu este alesul, ci 
mesajul pe care îl relevă, adevărul. Adevărul, însă, este caustic, dureros, frustrant. 
Ca şi în cazul celor doi menţionaţi mai sus, mulţimile s-au simţit după aflarea 
adevărului vinovate, descumpănite, înfierate. Cei pe care i-au umilit erau, de fapt, 
cei pe care trebuiau să îi mărească. Dar dacă adevărul ar fi fost la vedere, ar mai fi 
fost posibilă mărirea celor doi şi revelaţia? Evident că nu. Vezi dar nu înţelegi – aici 
intervine rolul interpretării, însă în creştinism interpretarea care nu intervine prin 
revelaţie afundă, iar revelaţia trebuie să vină din partea unei autorităţi, Iisus, un 
patriarh, un anahoret, un ascet etc., o persoană care să motiveze prin autoritate 
alegerea sa drept conductor al revelaţiei. Şi totul în cadrul unui context iraţional, 
total nepredictibil.  

Paul Evdokimov spune că „revelaţia transcede toate barierele micii raţiuni 
umane şi îşi urmează mersul împărătesc până la sfârşit” (Evdokimov 1994: 49). 
Adevărul nu este logic şi raţional, de aceasta nu poate fi perceput cu mica raţiune 
umană, ci are nevoie de suport spiritual; adevărul trebuie înţeles în aceeaşi măsură şi 
cu inima, altfel este imperceptibil sau distorsionat. 

Primejdiile iscodirii 

Ne aflăm însă în faţa unui imens risc, al interpretului de data aceasta. Dacă 
interpretul trebuie să fie un ales, de unde ştie cel care are impresia că înţelege şi că 
ar putea împărtăşi şi celorlalţi că nu este înşelat? Îţi arogi iluzia interpretării când, de 
fapt, te afli în rătăcire. Pentru că, aşa cum spune Ioan Scărarul (Scărarul 1994), 
există slavă, har, care vin de la Domnul şi altele asemănătoare care vin de la diavol. 
În termenii lui Ioan Scărarul şi în termeni ai ortodoxiei, în general, interpretarea 
eronată sau neînţelegerea, nevederea adevărului revelat în text se numeşte 
„împietrirea inimii”. În momentul în care această „împietrire” este definitivată se 
instalează şi îndoiala, care solicită un demers hermeneutic, interpretativ, detectivistic, 
de aflare a adevărului; numai că adevărul nu poate fi aflat cu inima împietrită şi 
atunci interpretarea afundă şi duce la deznădejde, la opusul aflării adevărului, care, 
astfel, înlocuieşte adevărul. Pericolul interpretului în acest caz este tocmai căutarea. 
Dacă te-ai pornit să cauţi fără a fi ales pentru asta eşti pierdut. „Primejdios lucru este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cosmin PERŢA 

 108 

a iscodi adâncul judecăţilor lui Dumnezeu; iscoditorii plutesc în corabia mândriei” 
(Scărarul 1994: 437). Şi chiar şi Emanuel Swedenborg, în Cartea de vise, se simte 
pus în faţa unui mare pericol atunci când vrea să înţeleagă:  

El (Dumnezeu, n. a.) mi-a dăruit graţia sa şi foloseam cât se poate de puţin 
gândurile mele, dar vroiam să înţeleg de ce lucrurile stau aşa; ceea ce era un păcat; 
gândurile nu trebuie să ajungă până acolo (Swedenborg 1995: 69). 

Swedenborg, care funcţionează ca un ales, ca un receptacul al interpretării 
divine, al relevării adevărului şi care pentru aceasta încearcă să îşi epureze, elimine, 
propriile gânduri pentru a face loc doar vocii harului şi care la un moment dat se 
vede încercat de raţiune, vrea să înţeleagă. Păcatul nu este în încercare, ci în 
neasumarea pe deplin a faptului că revelaţia nu poate fi înţeleasă, ci doar percepută 
şi acceptată sau nepercepută şi refuzată. 

Din impas pare a ne scoate Denis de Rougemont, care, reluându-l pe Gide, 
afirmă că nu există nici operă, nici interpretare fără colaborarea demonului şi fiecare 
autor şi interpret trebuie să îşi asume această ambivalenţă şi ambiguitate pe care 
trebuie să le folosească iraţional: „Soluţia este să-l facem (pe demon, n.a.) să lucreze 
altfel decât înţelegea el să o facă. Sau să spunem mai bine: cu alte scopuri” (de 
Rougemont 1994: 108). Demonul este prin excelenţă raţional şi, astfel, previzibil, iar 
atunci când este plasat într-un câmp iraţional devine aproape neputincios, poate fi 
manipulat. Dar discuţia noastră nu este despre demon, ci despre interpretare şi relevarea 
adevărului, despre mizele parabolei şi ale alegoriei, despre neputinţa de a vedea.  

Pitagora are în Imnurile sacre următoarele distihuri: „Vei mai ştii că oamenii 
îşi atrag relele prin/ propria şi libera lor alegere, // nefericiţii; ei nu ştiu nici să vadă, 
nici să/ audă adevăratele bunuri ce lângă ei se află” (Pitagora 2003: 45). În Imnurile 
pitagoreice omul care se va salva, care va ajunge una cu zeii, trebuie să respecte un 
set strict de reguli, nu foarte îndepărtate de regulile creştinismului ce va să vină: 
înfrânare, cinstirea zeilor, ferirea de crime, furt, lenevie, lux, mândrie, dragostea de 
ceilalţi, înfăptuirea de fapte bune, măsură în toate, îndurarea necazurilor etc. Cel 
care va respecta aceste reguli va deveni Ales şi de abia atunci va putea să vadă 
„adevăratele bunuri” care sunt la îndemână; însă cei nealeşi nici nu le văd, nici nu le aud. 

Ambiguitate şi labirint 

Pentru că tot vorbea Denis de Rougemont despre ambiguitate, trebuie să 
revenim puţin la Andrei Pleşu care se referă la Iisus ca la un strateg ce îşi pregăteşte 
parabolele ca  

obiect antinomic şi, într-un sens, ambiguu. Pentru cei pregătiţi el trebuie să 
funcţioneze ca o indicaţie, iar pentru cei nepregătiţi – ca o piedică, sau ca o 
interdicţie. Cei din afară sunt o masă foarte pestriţă [...] (mulţi dintre cei dinafară 
rămân în afară tocmai pentru că se cred, deja, înăuntru). A găsi un procedeu care să li 
se potrivească tuturor implică o mare subtilitate strategică: trebuie, pe de o parte, să 
laşi mereu perspectiva intrării, dar, pe de alta, să ai precauţia de a revela voalând, de a 

bloca ferm accesul celor opaci (Pleşu 2012: 49). 

Ambiguitatea, dincolo de nivelul textului, are referent şi în planul existenţial 
al interpretului – este vorba despre teama lui Swedenborg, a lui de Rougemont, 
avertizarea lui Ioan Scărarul, de a nu cumva să fii convins că eşti înăuntru când, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Despre interpretare şi revelaţie, pornind de la Andrei Pleşu 

 

 

109 

 

fapt, eşti înafară. Revenind strict la text, sensul este mereu nedeterminat, mereu o 
nouă interpretare o poate înlocui pe cea anterioară sau poate adăuga ceva la ea. Cum 
am mai susţinut şi în alte articole, orice interpretare este corectă atâta vreme cât 
porneşte strict de la text; însă în cazul parabolelor şi al alegoriilor aceste interpretări 
pot fi infinite pentru că textul nu este ferm, stabil, concis; textul este un resort gata 
să arunce în lume un adevăr, dar numai la apăsarea butonului corect, orice alt buton 
poate transforma acest resort mistic în bombă. Interpretul devine astfel un genist şi 
în faţa anumitor bombe şi cei mai pricepuţi genişti ezită, totul poate fi o capcană, 
căderea în capcană înseamnă moartea, trecerea peste capcană este viaţa. Termenii 
rămân aceiaşi. 

William Epson susţine în Şapte tipuri de ambiguitate (Epson 1974) că de 
puţine ori lucrurile sunt ceea ce par a fi. Orice cuvânt denotă cel puţin ceea ce pare 
la prima vedere, însă de cele mai multe ori semnifică mult mai mult. Orice text este 
un puzzle, orice propoziţie poate să fie înşelătoare, dar cele mai înşelătoare şi mai 
ambigue texte sunt cele care poartă cel mai mult adevăr. Epson se referă în principal 
la poezie ca maxim al ambiguităţii, însă parabola şi alegoria sunt cel puţin la fel de 
complexe, nu de puţine ori genurile contopindu-se. 

Referitor la ambiguitate şi funcţiile ei, Basarab Nicolesco afirmă:  

În noul univers, din cauza necontenitelor interacţiuni şi metamorfoze, 
semnificaţia nu poate fi transmisă în mod direct. Secretul nu este ascuns de scriitor 
pentru a crea o literatură dificilă, ci el se află ascuns în lanţul evenimentelor. 
Scriitorul-martor descoperă în acelaşi timp cu noi, ceilalţi martori, semnificaţia 
secretului. De aceea mărturia este în mod inevitabil ambiguă (Nicolescu 2011: 286).  

Scriitorul-martor al lui Basarab Nicolesco ne duce cu gândul la Ales, la cel 
prin care revelaţia este produsă, nici el conştient de sensul revelaţiei (ca la 
Swedenborg) până când aceasta nu se produce efectiv, şi el la fel de naiv înainte ca 
toţi ceilalţi. Semnificaţia (adevărul) nu poate fi transmisă în mod direct pentru că 
direct nu poate fi percepută, ea necesită în mod obligatoriu să fie descoperită, 
necesită un efort de interpretare, unul care în sine înseamnă tot. Cum spune Michael 
Foley: „The search for meaning is itself the meaning, the Way is the destination, the 
quest is the Grail” (Foley 2010: 74). Calea, Adevărul şi Viaţa pot fi dobândite prin 
înţelegere, prin interpretare.  

„Tout, dans la narration, est organisé en fonction du lecteur” afirmă Jean 
Yves-Tadie (Yves-Tadie 2013: 7). Pentru ca apoi să continue: „L’aventure n’aquiert 
un caractère de beauté, ou même simplement une signification, que lorsqu’elle est 
contemplée de l’extérieur, et (ou) après coup” (ibidem). Şi în parabolă sau în 
alegorie totul este construit în funcţie de cititor, există un sens pentru fiecare, există 
o deschidere interpretativă suficient de permisivă pentru a oferi alternative adecvate 
personalităţii, culturii, capacităţii de înţelegere a fiecărui cititor în parte. Dar 
aventura interpretării, deşi constituie o satisfacţie în sine, nu garantează aflarea 
semnificaţiei. Sensul este labil, iraţional, viu, în continuă mişcare, iar privirea detaşată, 
de la distanţă poate conferi efectul de sens. De la distanţă lucrurile par să se lege, 
însă pe măsură ce te apropii devin tot mai confuze, mai ambigue. Interpretul, după 
cum sugerează şi Andrei Pleşu, începe prin a fi înafară, de acolo vede mai bine, dar 
eforturile sale trebuie să îl poarte înăuntru, de unde să-i poată convinge şi pe alţii să 
se apropie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cosmin PERŢA 

 110 

Jean Baudrillard vorbeşte în Cuvinte de acces (Baudrillard 2008) despre 
efectul de real, efectul de adevăr, efectul de obiectivitate ca fiind singurele „realităţi” 
la care avem acces, realul în sine neexistând, fiind doar o simulare. Şi în cazul 
parabolei şi al alegoriei realul este inexistent, ceea ce contează este ceea ce există 
dincolo de real. Realul este doar vălul care ascunde sensul, este doar antecamera 
înşelătoare a adevărului. Alături de aceste efecte, Baudrillard vorbeşte şi despre 
aleatoriu ca normă a lumii contemporane şi despre haosul controlat, haosul subsumat 
raţionalităţii care serveşte „utopiei unei cunoaşteri din ce în ce mai sofisticate, chiar 
dacă această iluzie radicală nu este lăuntrică ştiinţei” (Baudrillard 2008: 55). Haos 
controlat, aleatoriu, efecte, văluri, iraţional aparent (subsumat unei raţiuni superioare) 
deoarece, „ca toată învăţătura lui Hristos, învăţătura despre parabole se alcătuieşte 
din nuanţe, surprize şi paradoxuri. Nimic nu se lasă sistematizat geometric, definit 
liniar, încartiruit dogmatic” (Pleşu 2012: 53). Iisus este piatra din capul unghiului, 
piatră cu care nu ştii ce să faci, după cum spune Andrei Pleşu, dar fără de care nimic 
nu se construieşte, iar parabolele lui sunt asemenea. Şi prin filiaţie şi contaminare 
toată literatura parabolică şi alegorică ce a urmat poartă însemnele epifaniei.  

Limbajul comun cu Dumnezeu şi punerea în lumină 

Mesajul este transmis tuturor, dar până la descifrare trebuie parcurs un traseu 
sinuos al re-interpretării în limitele propriei noastre conştiinţe şi instrucţii, după 
cum susţine George Steiner. În După Babel, Steiner notează:  

Dumnezeu l-a creat pe Adam cu cuvântul emeth, care înseamnă ‘adevăr’, scris 
pe fruntea sa. În această identificare se află singularitatea vitală a speciei umane, 
capacitatea sa de a dispune de un limbaj cu Creatorul şi cu sine. Ştergând aleph-ul 
iniţial care, conform unor cabalişti, conţine întregul mister al numelui secret al lui 
Dumnezeu şi al actului vorbirii prin care El a dat naştere universului, ceea ce rămâne 
este meth, care înseamnă: el este mort. Tot ceea ce putem spune despre limbă ca şi 

despre moarte este, într-un anumit sens, un adevăr inaccesibil (Steiner 1983: 164).  

Parabola este purtătoarea acelui aleph lipsă, înţelesul ei, adevărul pe care îl 
ascunde poate semnifica recrearea acelui limbaj comun cu Dumnezeu şi implicit 
salvarea absolută. Dar, după cum spune şi Steiner, acest adevăr este inaccesibil, sau, 
cel puţin, aşa pare. (Oare dacă dragonul ar părea accesibil am mai avea cavaleri-
eroi?). Efectul aceasta de inaccesibilitate este un nou test, o nouă capcană. Andrei 
Pleşu vorbeşte despre parabola luminii sub obroc ca fiind una hermeneutică, 
relevantă în context:  

Cititorul – şi, cu atât mai mult interpretul textului parabolic – e în situaţia de a 
scoate pasajul analizat de sub obroc, de sub norul lui de obscuritate sau de sub 
omiletica plată în care a fost îngropat. Interpretarea e punerea materiei interpretate sub 
o rază luminătoare, aşezarea ei pe un sfeşnic (Pleşu 2012: 71). 

Punerea în lumină însă nu este un act unidirecţional, venit din partea 

interpretului: înainte de aceasta interpretul însuşi trebuie să fie pus sub lumină de o 

forţă exterioară lui, să fie, adică, luminat. 
Paul Ricoeur atrage atenţia în Eseuri de hermeneutică asupra limitelor 

interpretului, care nu trebuie să impună şi să imprime textului analizat capacitatea sa 
finită de înţelegere, ci trebuie să se expună el însuşi textului pentru a primi de la text 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Despre interpretare şi revelaţie, pornind de la Andrei Pleşu 

 

 

111 

 

lumina, formula cea mai adecvată interpretării (Ricoeur 1995: 107). În aceeaşi 
măsură Ricoeur subliniază ideea deja menţionată a interpretului absent din actul 
interpretării, dăruit cu interpretarea corectă (Ricoeur 1995: 107) şi, chiar şi mai 
important, faptul că „interpretarea, înainte de a fi actul exegetului este actul textului” 
(Ricoeur 1995: 129). Totul este conţinut deja în text, este nevoie doar de iluminarea 
necesară vederii sensului şi nu a esenţialului, pentru că, deşi sensul este esenţialul, 
esenţialul nu este sensul. Iisus este primul interpret al parabolelor sale, cel care 
relevă adevărul, dar Iisus şi parabolele sale se identifică în aceeaşi substanţă comună 
a adevărului, sunt una şi aceeaşi. Prin Iisus parabolele se explică singure, aşa cum 
Iisus se explică pe sine prin intermediul parabolelor. Dar cine este pregătit pentru o 
asemenea explicaţie? 

Tot Ricoeur, în Iubire şi justiţie susţine că scrisul este o mediere în numirea 
lui Dumnezeu, structura originară de limbaj a credinţei trăite. Numirea lui 
Dumnezeu trece prin canalul Scripturilor. Prin acestea experienţa religioasă accede 
la expresie, iar credinţa este instruită, formată, educată, luminată, pregătită pentru 
întâlnirea cu Dumnezeu. „Într-un anume sens, textele precedă viaţa. Dacă îl pot numi pe 
Dumnezeu, oricât de nedesăvârşit aş face-o, este pentru că textele care mi-au fost 
predicate, citite, interpretate l-au numit deja”, susţine Ricoeur (Ricoeur 2008: 50). 

Arta Adevărului Total 

Şi restul e tăcere, volumul de eseuri al lui Aldous Huxley, unul dintre maeştrii 
literaturii alegorice, atinge problematicile abordate aici. Adevărul logic, raţional, 
este în accepţia lui Huxley o „acceptabilă verosimilitudine” (Huxley 1977: 18) a 
adevărului potenţial, arta alegorică, parabolică conţinând în ea „un soi de 
superadevăr” (Huxley 1977: 19) superior faptului perceput ca real. Adevărul total 
este pus în corespondenţă cu fantezia pură, şi separat de formele distilate ale 
literaturii, cele care izolează din adevărul total un singur element (exemplul dat de 
Huxley este acela al tragediei), care se manifestă direct, în forţă, subjugă orizontul 
de interpretare şi sensibilizează unilateral, fals.  

Arta Adevărului Total produce asupra noastră un efect cu totul diferit de cel al 
tragediei. Niciodată după ce citim o operă a Adevărului Total nu încercăm o senzaţie 
de eroică exaltare; ci una de resemnare, de acceptare (şi acceptarea poate fi eroică). 
Fiind impură din punct de vedere chimic, arta Adevărului Total nu ne poate emoţiona 
cu aceeaşi pregnanţă şi rapiditate ca tragedia sau ca oricare artă pură din punct de 
vedere chimic. Cred însă că efectele ei sunt mai durabile. Exaltarea care urmează 
lecturii sau ascultării unei tragedii este de natura unei beţii trecătoare. Făptura noastră 
nu poate păstra multă vreme tiparul impus de tragedie. Îndepărtaţi magnetul şi toată 
pilitura de fier cade iar talmeş-balmeş. Dar tiparul acceptării şi resemnării pe care ni-l 
impune literatura Adevărului Total, deşi poate mai puţin frumos ca model este 
(probabil tocmai din această pricină) mai stabil. Catharsisul tragediei e violent şi 
apocaliptic, catharsisul literaturii Adevărului Total e mai blând şi mai durabil (Huxley 
1977: 27).  

Marile adevăruri, spune Huxley, sunt adevăruri evidente, dar nu toate 
adevărurile evidente sunt mari adevăruri. Ne aflăm în aceeaşi situaţie înşelătoare a 
adevărului de lângă noi pe care nu îl putem vedea, percepe, înţelege, iar adevărurile 
stabile, logice, deşi par permanente nu sunt decât nişte fantoşe. Fantezia pură, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cosmin PERŢA 

 112 

iraţionalul, nerecognoscibilul, cu toate scăderile lor la o privire de suprafaţă sunt mai 
aproape de esenţă decât ceea ce percepem ca evident esenţial în context raţional. 

„Scriitorii care se pretind total şi implacabil raţionali predică de fapt un 
nihilism absolut şi ar dori să vadă abolirea oricărei arte, ştiinţe, a oricărei societăţi 
organizate” (Huxley 1977: 34). Am păstrat pentru încheiere afirmaţia aceasta a lui 
Huxley deoarece mi se pare simptomatică pentru conduita literaturii contemporane 
de prim-plan. Literatura alegorică, parabolică este cea mai riscantă, cea mai puţin 
interesantă în context actual tocmai datorită gradului ridicat de dificultate la nivel de 
interpretare, tocmai datorită aparentei incoerenţe, a lipsei de miză imediată, a 
greutăţii cu care poate fi racordată unui sens comun. Cu cât însă ne vom apropia 
totul va părea mai aiuritor şi singurul care funcţionează în interpretarea acestui tip de 
literatură nu este conceptul, ci intuiţia şi poate feeling-ul, abandonarea în mâna 
lucrurilor care vin dinlăuntru, din inimă, nu din creier. Şi acesta nu este un drum, o 
aventură pentru interpretarea literaturii, ci însăşi a vieţii şi a ceea ce e după ea. 

Bibliografie 

Baudrillard 2008: Jean Baudrillard, Cuvinte de acces, Bucureşti, Editura Art. 
de Certeau 1996: Michel de Certeau, Fabula mistică. Secolele XVI–XVII, Iaşi, Editura Polirom. 
de Rougemont 1994: Denis de Rougemont, Partea diavolului, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Epson 1974: William Epson, Şapte tipuri de ambiguitate, Bucureşti, Editura Univers. 
Evdokimov 1994:  Paul Evdokimov, Rugul aprins, Timişoara, Editura Mitropoliei Banatului. 
Foley 2010: Michael Foley, The age of absurdity, Londra, Simon&Schuster. 
Huxley 1977: Aldous Huxley, Şi restul e tăcere, Bucureşti, Editura Univers. 
Nicolescu 2011: Basarab Nicolescu, De la Isarlâk la Valea Uimirii, Bucureşti, Editura 

Curtea Veche. 
Noul Testament, Marcu, 4: 11–12. 
Perţa 2012, Cosmin Perţa, Introducere în fantasticul de interpretare, Bucureşti, Editura 

Tracus Arte. 
Pitagora 2003: Pitagora, Imnurile sacre, Bucureşti, Editura Herald. 
Pleşu 2012: Andrei Pleşu, Parabolele lui Iisus. Adevărul ca poveste, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 
Ricoeur 1995:  Paul Ricoeur, Eseuri de hermeneutică, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Ricoeur 2008: Paul Ricoeur, Iubire şi justiţie, Bucureşti, Editura Art. 
Scărarul 1994:  Ioan Scărarul, Scara Raiului, Timişoara, Editura Amarcord. 
Steiner 1983: George Steiner, După Babel, Bucureşti, Editura Univers. 
Swedenborg 1995:  Emanuel Swedenborg, Cartea de vise, Bucureşti, Editura Univers. 
Şestov 1995: Lev Şestov, Apoteoza lipsei de temeiuri. Eseu de gândire adogmatică, 

Bucureşti, Editura Humanitas. 
Yves-Tadie 2013: Jean Yves-Tadie, Le roman d’aventures, Paris, Edition Gallimard. 

About interpretation and revelation in the biblical paradigm 

 This study tries to identify, through examples, the ways the meaning is consolidated 
and the message is transmitted starting from biblical texts or texts that use parabolas or 
allegory. If the reader respects all the rules this hermeneutical trajectory often leads to 
revelation. But until revelation you have to pass through a sophisticated maze filled with 
traps and deceptions. Only the divine mind can decipher the text for you and give you access 
to the revelation. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:45:02 UTC)
BDD-A6645 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

