DEBUT

Olga Gradinaru

CONSTITUIREA PERSONAJELOR MALEFICE iN BASMELE
POPULARE RUSESTI

Aspecte mitologice in formarea personajului Baba Yaga

Fiind precedate cronologic de baline si diverse mituri, basmele populare rusesti
imbina atat elemente epice, cat si mitologice, penduldnd intre mit si rationalitate.
Constituindu-se de-a lungul timpului, basmele au inglobat elemente din cotidianul
si practicile slave alaturi de aspecte mitologice, dand nastere astfel unor personaje specifice,
impregnate de structurile arhaice ale societatii (nu intamplator personajul masculin cel mai
des intalnit este fiul mai mic, lenes si prost, iar femeia este cea care 1l ajuta sa-si schimbe
statutul, fiind superioara barbatului si posedand puteri magice) si unor personaje malefice
cu radacini mitologice, dificil de plasat temporal, ca In cazul Babei Yaga, sau cu radacini
livresti, asemeni lui Kascei Bessmertnyj (Nemuritorul).

Problema mitologiei corelate cu folclorul a constituit preocuparea unor cercetatori
rusi ce s-au focalizat pe folosirea basmului ca mijloc de reconstituire a primelor mituri,
cercetdnd mitul din perspectiva poeticii si semanticii. Rolul intermediar al folclorului intre
mitologie si artd prin transformarea sau dezvoltarea paradigmelor semantice mitologice
a fost reliefat de catre I. M. Tronski, I. G. Frank-Kamenski.

V. 1. Propp a fost cel care penduland intre diacronie si sincronie a formulat un nou
tip de cercetare ce Imbina analiza diacronicd cu sincronia, pundnd bazele folcloristicii
structurale si aplicandu-le basmelor populare rusesti cu pretentia aplicarii acestora oricaror
basme populare. Perspectiva istorica este cea care releva continuitatea sau discontinuitatea
motivelor de basm si a reprezentarilor mitologice in raport cu obiceiurile, ritualurile slave.
Perspectiva sincrond a fost insa evitatd de O. M. Freidenberg, sustinand functia gnoseologica
a mitului si conditionarea sa social-istorica, aliniindu-se cercetatorilor europeni, cum ar fi
Ernst Cassirer, Lucien Lévy-Bruhl.

Aspectele mitologice ce au stat la baza aparitiei si constituirii unui personaj de basm
— Baba Yaga — 1n spatiul slav pot fi reliefate in mare masura datorita viziunii lui V. I. Propp
si cercetarilor sale etnografice si antropologice. Desi perspectiva cercetatorului sufera uneori
de supralicitarea constanta a liantului diacronic si sincronic prin servirea scopului ultim
de explicare a unui obicei sau ritual slav din vechime ca reminiscentd mitologica, detaliile
de acest gen completeaza tabloul traseului acestui personaj pitoresc, lasand deschis campul
de cercetare altor abordari si perspective.

Rezultat al antropomorfismului, puternica reminiscentd a conceptiei matriarhale
asupra lumii sociale, cu origini in arhetipul unui animal totemic ce asigura vanatoare buna
reprezentantilor societatii slave precrestine, detindnd controlul asupra intregii paduri,
apartenentd a divinitatilor slave dinaintea crestinarii, reminiscentd a demonologiei populare,

104

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

fiintd htoniana, Baba Yaga devine, dupa procesul crestinarii slavilor, un simplu personaj
de basm, Tnsa cu multiple roluri, functii si caracteristici. Desi este una din reminiscentele
demonologiei populare dinaintea secolelor crestinarii, apartinand mai degraba divinitatilor
subpamantene (lucru evident mai ales din aspectul fizic descris in povesti), personajul are
mai multe roluri, conform viziunii lui Propp, printre care, paradoxal, unul de ajutor, agent
care detine Intelepciunea, informatia despre lumea de dincolo si are puterea de initiere
a personajelor pentru intrarea lor in lumea de dincolo, capatand astfel o alurd aparent
pozitiva.

Majoritatea cercetatorilor incearca stabilirea unor posibile etimologii ale termenului
,» Yaga”, precum si originea unui personaj att de complex cu radacini mult mai vechi decét
al ipostazei masculine din povestile rusesti, Kascei Nemuritorul. Sunt mai multe variante
ce Incearca a stabili originea personajului, insa majoritatea tind spre originea clasica slava
a Babei Yaga. Printre posibilele etimologii amintim urméatoarele: Yama —zeul mortii la unele
popoare; ahi din sanscrita — ,,sarpe”’; Baba — ,,femeia principala in multe culturi, mama
celor vii”; jaga din ariana — ,,foc” (in slava veche a existat verbul jagat’ care desemna
strigatul 1n care se concentra toatd energia vanatorilor sau a femeilor care nasteau); yagya
in indiana veche — ,,sacrificiu”; aga in tarile asiatice este adresarea respectuoasa pentru
un om 1n varsta, iar akka in finlandeza inseamna ,,batrana”.

Baba Yaga are corespondent in basmele populare ale altor popoare, fiind aceeasi
stdpand a padurii, florei si faunei, stipana mestesugurilor feminine (ipostaza prezenta si in
basmele rusesti, detindnd acul, foarfeca sau fusul dupa care este trimisa fiica vitrega sau nora
altei babe, sora cu Yaga), detinatoarea focului (fiica este trimisa de surorile vitrege sau mama
vitrega pentru a aduce foc in vatrd), detine si daruieste obiecte fermecate pentru a-l ajuta
pe eroul principal sd-si gdseasca si sd-si elibereze iubita, fiind si stdpana celor trei calareti
cu trei cai (reprezentand dimineata, ziua §i noaptea) sau stapana cailor nazdravani de unde
atat Kascei, cat i Ivan Tarevici 1si au caii (ipostaza prezenta si in basmele romanesti).

Natura ambivalentd a Babei Yaga tine de imaginea stipanei padurilor ce trebuie
imbunata si de fiinta rautdcioasa cu un sdlas zoomorf (izba pe labe de giina) ce isi pregateste
captivii in cuptorul incins, imagine cu ecouri clare ale functiei de initiatoare a adolescentilor
in viata adulta. Caracterul ambivalent al acestui personaj malefic poate fi explicat insa
si prin alte practici sau mituri slave, cum ar fi cel al rapirii copiilor de catre ajutoarele Babei
Yaga — gaste sau lebede, iar ceea ce urmeaza poate fi interpretat ca un act de canibalism
sau ritual de vindecare a copiilor bolnavi, raspandit la slavi. Cuptorul era incélzit (probabil
de o batrana ce avea faima de vraci sau vindecator), copilul era invelit in aluat dospit,
asezat pe lopatd si pus in cuptor, apoi scos si dezvelit, iar aluatul aruncat céinilor, obicei
ce contribuia la redarea sanatatii copilului. Privit din aceasta perspectiva, rolul Babei Yaga
este unul de vindecator, rol uitat pe parcursul timpului, odatd cu uitarea utilizarii acestui
obicei si aparitia altora noi, ramanénd insa actiuni fara sensul initial, fapt ce a transformat
personajul basmelor in unul malefic.

O alta varianta a originii personajului malefic feminin sustine imprumutul personajului
din Siberia de catre soldatii aflati acolo pentru o vreme, lansand ca argument faptul cd prima
mentiune istorica despre personaj dateaza din 1588 si faptul cd ,,Yaga” ar avea o acoperire

I @dneruep, K., O cocyoapcmese pyccrkom B tnase O nepmsikax, camoedax u nonapsix, 1588.

105

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

morfologica in obiectul care desemna o haind cu guler, cusuta cu blana' in afara, avand
si diminutivul ,,Yagushka” ce insemna o haina cu guler ingust, purtatd de femei atunci
cand porneau la drum?.

Sustinatorii originii slave a Babei Yaga invoca legende despre trecerea personajului
in lumea de dincolo sau ,,Imparitia a treizecia” (tridesjatoe tsarstvo), legende in care
Baba Yaga, pozitionata la granita dintre lumi, slujeste drept initiator, conducétor al eroului
ce permite acestuia penetrarea lumii mortilor prin implinirea unor ritualuri specifice. O alta
variantd a prototipului babei din povesti poate fi considerata traditia ridicarii unor papusi
(kukly-ittarmy) Tmbracate in haine de blana pe izbele de cult sau in ele impreuna cu cei
decedati, cu acelasi rol de pazire, protectie a unui spatiu. Un aspect important al originii
slave a personajului este apartenenta la doud lumi 1n acelasi timp — lumea celor vii §i
a celor morti, astfel incat izba pe labele de gaind a Babei Yaga este situatd fie in centrul
unei paduri, fie la marginea acesteia, Insa cu fata spre padure, spre lumea de dincolo.

Particularitatea aceasta a izbei cu labe de gdina pare a avea mai multe explicatii,
printre care cea istorica ce explica sintagma kur ’ih nojkakh prin transformarea de la kurnye,
adica stalpi sau trunchi de copaci arsi pe care slavii agezau ,,izba mortii” §i in ea un vas
cu cenusa mortului (un astfel de obicei exista la slavi in secolele VI-IX) pentru ceva timp
pana in momentul 1n care cel decedat isi gasea drumul spre lumea de dincolo. Unele izbe
de acest fel erau umplute si cu produse alimentare de orice tip pentru a sluji mortului de
hrana in drumul sau, aspect ce apare oglindit in povesti prin abundenta méncérii din izba
Babei Yaga, ea insasi fiind un fel de ,,mort viu”, stand intinsd, nemiscata, fara a vedea
pe cel ce venea din lumea celor vii, insa simtindu-1 dupa miros — ,,miroase a duh rusesc”.
Izba putea fi inconjurata de un gard cu cranii umane in care ardea céte o flacara, avand
o poarta fioroasa® ce accentua aspectul intrarii in alt taram la marginea vietii.

Noul venit era initiat in lumea de dincolo fiind imbaiat, apoi hranit cu merinde
specifice (mortificat si obignuit cu altfel de mancare) si apoi sfatuit pentru lunga sa calatorie.
Un alt mod de a ajunge in lumea de dincolo ar consta in mancarea personajului de catre
Baba Yaga, pregatindu-1 in cuptor, intins pe o lopata, capatand apoi proprietiti speciale,
capacitati si pregatire in a infrunta pericole si incercari ce-i vin in cale 1n a-si recupera
logodnica, sotia si a deveni apoi tar.

Datorita basmelor populare se poate reconstitui sensul ritualic al obiceiurilor
practicate de slavi, iar Baba Yaga este o sursd aproape inepuizabild de descoperiri
ale practicilor slave, precum si ale sensurilor actiunilor eroului principal. Cercetatorul
imaginii Babei Yaga pe baza masei etnografice si mitologice a materialului, Propp,
sustindtorul ideii ca orice poveste sau motiv are un mit la origine, atrage atentia asupra
ritualului prin care se poate regasi realitatea istorica (sub forma unor obiceiuri i ritualuri

' In unele povesti eroul principal se coase in interiorul unei blani sau piei de animal pentru
a ajunge in lumea de dincolo, comprimand asadar intreg ritualul initiatic al Babei Yaga la un act
de vointa.

2 O explicatic asemanatoare este data si de Tanp, B. U., Toaxosstit ciosaps, Tom 4, Mocksa,
Pycckuit A3bik, 1982, cTp. 672.

3 AdanaceeB, A.H., Pycckue wnapoomvie ckasku. Tom 1, Bacunuca Ilpexpacnas,
ctp. 127-132.

106

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

ca expresii religioase) din spatele unor gesturi sau actiuni intreprinse in basme, existand
diverse tipuri de interactiuni sau corespondente — directe, aproximative, cu deformarea
realitatii istorice (reutilizarea ritualului In basm cu un rol asemanator, insa cu un fond diferit,
astfel incat abia se poate distinge originea)', transformarea esentei, a rostului ritualului
(din unul sacru la inceput, cum ar fi sacrificarea unei fete pentru asigurarea unui an rodnic
la negarea acestuia prin salvarea fetei de catre eroul principal ca efect al neutilizarii
ritualului). In anumite cazuri detaliile unor activitati din povesti au fost sursa principala
pentru stabilirea unor obiceiuri si ritualuri necunoscute pana atunci cercetatorilor etnografi
si folcloristi. Chiar si detaliul acoperirii urmelor Babei Yaga cu métura 1si are originea in
practicile slavilor atunci cand duceau mortul pe ultimul drum, acoperind sau Imprastiind
urmele saniilor sau carutelor pentru ca cel decedat sa nu poatd gasi drumul spre lumea
celor vii, deranjand astfel rudele sau cunostintele. in acest sens, am putea concluziona
ca indiferent care este originea reald a personajului din basme, toate atributiile
si caracteristicile reliefeaza legatura personajului cu lumea de dincolo, cu spatiul de ,,peste
treizeci de mari si tari”, din a ,.treizecia imparatie”, unde este rapita sau pierdutd logodnica
sau sotia fugara a lui Ivan.

Detaliul parului abundent si nepieptanat al Babei Yaga pare a-si avea corespondenta
in faptul ca femeile slave aveau parul desfacut atunci cand erau inmormantate; acelasi par
lung si dezordonat o impiedica sé-i vada pe cei vii, ghidandu-se dupa miros (reminiscenta
din stadiul zoomorf, necesara determinarii prezentei celor vii in universul ei). Nasul
incovoiat al personajului pare a fi un detaliu cu efect comic, fara corespondente simbolice
sau istorice, explicAndu-se prin spatiul strdmt al izbei ce a contribuit la formarea
acestuia.

Baba Yaga este de obicei infatisatd in basme ca fiind culcata in izba, ocupand intreg
spatiul acesteia nu datoritd marimii sale, ci datoritd dimensiunilor reduse ale izbei: Jn fata
capul, Intr-un colt un picior, in alt colt altul”; ,,Pe cuptor std intinsa dintr-un colt Tn altul
Baba Yaga cu piciorul de os si cu nasul pana in tavan scos”, detalii ce intaresc ipoteza
conform careia Baba Yaga este un cadavru cu reminiscente animalice?, un reprezentant
al lumii de dincolo®.

' Acesta este cazul mentionat de Propp in povestile in care eroul se invaluie sau este cusut

intr-o blana sau piei de animal pentru a patrunde in lumea de dincolo sau in a ,treizecia impara-
tie”, obiceiul fiind ca cei morti sa fie cusuti in piei de animale pentru a le asigura trecerea in lumea
de dincolo.

2 Transformarea Babei Yaga ca persoana ce initiaza ritualul fiind la jumatatea celor doua
lumi — a viilor si a mortilor, precum si a lumii umane si a celei animale pare a fi reminiscenta
a faptului cad samanul sau seful tribului initia ritualuri asemanatoare (trecerea din adolescenta
la maturitate sau pregéitirea pentru casatorie) mbracat fiind cu piei, blanuri de animale; Propp
explicd prezenta unui personaj feminin ca agent ce oficiaza initierea prin incarcatura matriarhala
a triburilor si prin faptul ci initierea era oficiata, cel putin in cazul casatoriei, din partea tribului
fetei, ba mai mult, chiar daca oficiatorii ritualului erau barbati, samanii erau imbracati in femei
batrane, eventual purtand masti. — [Tporm, . II1, ctp. 97-102.

3 Tn basmele altor popoare un erou similar are si alte caracteristici specifice unui cadavru
pe langa piciorul de os — fie spatele cu viermi, fie carnea in descompunere, fie alte detalii de acest
gen. JlaBbios, U. I1., cTp. 6.

107

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

Functii si ipostaze

In economia modelului sintaxei subiectului in basm Propp analizeazi importanta
si activitatea personajelor sub forma unor functii, reducand insd de multe ori basmul
ca gen la desemnarea mitului sau ritualului ce sta la baza basmului, pledand pentru un rol
schematic, explicativ al acestuia, contribuind totusi la dezvaluirea unor aspecte importante
mitologice si ritualice. In cele ce urmeaza vom trece in revista functiile si ipostazele Babei
Yaga din perspectiva pionierului folcloristicii structurale, exemplificand prin cateva basme
populare.

Propp mentioneaza ca cel mai dificil personaj de analizat este tocmai Baba Yaga,
dat fiind faptul ca detaliile din mai multe povesti nu formeaza un tot unitar, ci reprezinta
aspecte diferite in principal din cauza functiilor diferite indeplinite de personaj in basme:
»daruitoarea” (yaga-daritel 'nitsa) la care vine eroul pentru calul nazdravan sau alte ajutoare
in drumul sdu; cea care rapeste copii, Incercand sa-i puna in cuptor (yaga-pohititel ‘nitsa)
si cea care actioneaza, vatamand eroul (yaga-voitel 'nitsa). Davydov mentioneaza mai multe
tipuri de personaje Baba Yaga: sfatuitoarea (yaga-sovetchitsa) (de regula trimite la sora'
el mai mare pentru ajutor); cea care da porunci (vaga-povelitel 'nitsa), detinand puterea
asupra naturii si a lumii animale; protectoarea eroului (yaga-pokrovitel 'nitsa), urmarindu-i
miscarile si ajutdndu-1 cu ajutorul bufnitei, farfuriei sau a altor obiecte fermecate; Yaga cu
mai multe fiice sau nepoate (yaga-praroditel 'nitsa). De retinut ar fi faptul ca in basmele
in care apare si Baba Yaga, si Kascei Nemuritorul?, Baba Yaga are rolul de protectoare
si ajutor prin darurile acordate, iar Kascei este cel care rapeste iubita sau mama si se lupta
cu eroul.

Uneori Baba Yaga are inlocuitori, preludnd unele functii ale acesteia: Jagishna,
vrdjitoarea, batrana, batranica, iar uneori chiar si inlocuitori-analogi masculini, cum ar fi:
vrajitorul, Leshyi, Morozko, Idolisce sau ,,batranelul mic cat o unghiuta, cu barba cat un
cot mic”.

In calitate de ajutor, ,,daruitoare”, Baba Yaga 1si primeste eroul 1n izba, il gaseste
datorita mirosului de om viu, chiar daca exclamatia ei pare a avea legatura cu nationalitatea
(,,Fu, fu, miroase a duh rusesc!”), spalandu-1 de mirosul omenesc, lovindu-l1 conform
specificului baii rusesti cu maturi speciale pentru baie si scotdnd astfel sufletul din el,
mortificdndu-1, faicandu-1 asemeni mortilor, adicd de neidentificat pentru dugmanii séi i
in special pentru Kascei, care i-a rapit iubita. Baba Yaga il serveste pe erou cu mancarea
specifica celeilalte lumi, ficandu-1 consubstantial cu ea, asemeni ei, culcandu-1 alaturi
de ea, acoperindu-l ca pe un mort si apoi purtind conversa si oferi sfaturi si ajutoare
fermecate pentru céldtoria lui Ivan. Acestea sunt de regula actiunile Babei Yaga in ipostaza
ei de ,,sfatuitor”, ,,daruitor”, insd in majoritatea cazurilor povestitorul omite anumite detalii,

! Propp mentioneaza ca, de cele mai multe ori, amintirea de ,,sord” sau inrudire cu vreun
apropiat al eroului, sau cu alte babe trebuie interpretata ca apartenentd la acelasi trib sau tagma —
IIpomm, B., Ucmopuueckue xopnu eonuebnot cxasxu, ti. 111, ctp. 98.

2Kascei Nemuritorul (Karmmeit BeccmeptHbiif) este un alt personaj malefic cu o altd traiectorie,
fiind mai degraba un personaj livresc cu radacini etimologice clare.

108

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

fara a mentiona baia, mancarea si celelalte aspecte, trecand direct la discutia dintre cei doi
— pasul spus de erou si ajutorul acordat de batrana, astfel incat se creeaza impresia unei
fiinte blajine, corespondentul unei zane bune.

Dat fiind faptul ca doud ipostaze ale Babei Yaga nu pot fi nicidecum unite — una fiind
cea care rapeste si se lupta cu Ivan, alta fiind cea care initiaza eroul si il ajutd cu sfaturi
— nu putem decat concluziona cé aceste ipostaze Tmpartasesc doar acelasi nume in urma
unei probabile confuzii si aglomerari de functii preluate din istoria samanica a ritualurilor
de initiere si din reminiscentele mitologice precrestine. Totusi, Propp' evidentiaza faptul
ca circulatia motivelor asemanatoare celor din basmele ajunse pana la noi pare a data din
perioada inlocuirii unor mentalitati, obiceiuri si ritualuri care aveau in centru padurea
si ritualurile samanice cu o culturd agrard ce tindea sa demonizeze padurea, ordinea
matriarhald, practicile samanice, aspect ce unificd oarecum rolurile disparate, comico-
grotesti si aparent opuse atribuite personajului Baba Yaga.

Desi atat Baba Yaga, cat si Kascei Nemuritorul sunt considerate personaje malefice,
acestea nu impartasesc aceleasi functii decat in cazul in care doar unul este prezent
in basm ca avand functia de element negativ ce declangeaza actiunea, ce dezechilibreaza
starea de fapt a lucrurilor de regula prin rapirea iubitei, mamei sau a copilului, copiilor,
fratilor mai mici 1n cazul Babei Yaga. Totusi exista si exceptii, si una dintre acestea
este basmul complex Oron cel credincios* in care par a se aglomera aceleasi functii
pentru doud personaje malefice: Baba Yaga si Kascei. In acest basm rolul ajutorului,
sfatuitorului, aparatorului este jucat de catre prietenul credincios, cei doi — Ivan si Oron
— fiind de neinvins in lupta cu Kascei si Baba Yaga, salvandu-se reciproc de la moarte in
repetate randuri. Sunt destul de rare cazurile unor basme atat de complexe, cu scheme
si functii complicate atribuite mai multor personaje cu rol negativ, fiind mai degraba
rezultatul fuziunii a doud povesti mai vechi in care rolul prietenului credincios este un motiv
de importanta secundara, amplificat Insd ca rezultat al méarimii maleficului i neputintei
eroului de a face fata pericolului fara ,,daruitor” si ,,sfatuitor”. Observam insa prezenta mai
multor ipostaze caracteristice Babei Yaga, cum ar fi cea de yaga-praroditel nitsa, avand
doua fiice si cea de yaga-voitel ‘nitsa, luptand pentru pieirea eroului si yaga-povelitel 'nitsa,
detinand controlul asupra lumii vegetale si animale, avand in subordine serpi, cat si a lumii
umane prin amenintarile terifiante de a transforma pe oricine indrazneste sa-1 protejeze
si sd-1 previna pe Ivan cu privire la pericolul din imparatia sa.

In ce priveste rolul de ,,daruitor” mentionat de Propp ca functie importanti in schema
deruldrii actiunii basmelor rusesti, acesta este jucat nu doar de Baba Yaga in ipostaza
ei mai blanda, ci si de alte ajutoare, cum ar fi mama sau tatdl decedat, sau animalele,
detinutii eliberati, datornicii sau condamnatii la moarte salvati de eroul principal. Nu atat
personajele, ce au diverse functii, sunt importante, acestea putind fi inlocuite de altele
in schema conceperii basmului, ci functia in sine, fard de care basmul nu este complet
si este vaduvit de frumusetea si plindtatea sa, fapt care vine in sustinerea ideii cd nu vom

' TIponm, B., Ucmopuueckue kopnu eonuebnou ckasku, vi. 11, crp. 101-102.
2 AdpanaceeB, Pycckue napoonuie ckasku, 1. 1, Bepnoiii Opon, Mocksa, 1985, ctp. 403.

109

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

intalni functii divergente atribuite aceluiasi personaj in acelagi basm, fie acesta cazul Babei
Yaga cu multiplele sale ipostaze, fie a oricarui alt personaj de sorginte malefica.

Kascei Nemuritorul — traseul cristalizarii unui nou personaj

Un alt personaj pitoresc al basmelor populare rusesti are parte de un traseu diferit
de cel al Babei Yaga, fiind mai mult decét ipostaza masculind a fortelor malefice, mai mult
decat complementul acesteia in lumea de dincolo. Si aceasta in mare parte din pricina unui
traseu diferit de formare ca personaj, mult mai recent si cu radicini clare etimologice.

Kascei Nemuritorul este considerat tarul malefic si conducatorul puterilor din lumea
de dincolo, caracterizat de lacomie si zgarcenie, de rautate si reavointd. S-a conturat
ca personaj 1n universul basmelor populare rusesti prin cateva etape clare, devenind
dusmanul personajelor pozitive abia la mijlocul secolului al XX-lea. Termenul ce-1
va desemna mai tarziu pe rapitorul de tarine si fete frumoase apare pentru prima data
in letopisetul kievean al secolului al XII-lea, desemnédnd un rob, sclav, intemnitat care
pretuia viata foarte putin. In acelasi sens de intemnitat, om de nimic, nevolnic este folosit
si in Cuvant despre oastea lui Igor, dar si in sensul de om viclean, nevrednic, josnic. De
aici pare a proveni i numele de familie Kosceev, urmasii robilor rusi, fapt care a dus
la infiintarea multor sate cu numele de Kosceevo sau Kosceevka, nume pastrate pana
in ziua de azi in multe regiuni ale Rusiei.

In balinele rusesti ale secolului al XIX-lea Koscei era un intemnitat slab si cu
oasele proeminente, fara a fi existat aluzii la atributele puterii sau aspecte supranaturale
ale personajului, cu atdt mai mult la nemurirea acestuia. Subiectul povestilor' din acea
perioada era aseméanator: Ivan Tarevici se Insura cu Maria Morevna si se muta in castelul
ei, primind interdictia de a intra In temnitd sau intr-o anume camera din castel, interdictie
de care Ivan nu tine cont i descoperind un om slab si neajutorat prins 1n lanturi 1l elibereaza.
Acesta odata eliberat si recapatandu-si puterile o furd pe Maria Morevna si fuge cu ea, insa
este prins si omorat de Ivan Tarevici sau ii este sfaramat capul de copita calului nazdravan,
apoi ars pe rug si cenusa imprastiatd in toate cele patru vanturi.

Unele baline ce sunt atribuite secolului al X-lea mentioneaza prezenta unor puteri
supranaturale, ce se indreaptd impotriva lui Kascei: una dintre aceste baline este /van
Godinovici, iar Kascei este capetenia pecenegilor sau a polovetilor, Intemnitat in beciul
cneazului cernigovean. Kascei o seduce pe cneajna Nastasia, o convinge si-1 elibereze
si evadeaza impreuna cu ea si desi un var al lui Ivan Godinovici lupta cu el, Kascei 1i leaga
de un copac cu ajutorul Nastasiei. Puterile supranaturale intervin si un corb 1i prezice lui
Kascei o moarte grabnicd; sulita ce trebuia sd rapunad corbul se indreaptd spre Kascei,
omorandu-l, iar Ivan Godinovici i rasplateste tradarea nevestei sale intr-un mod crud —
taind-o in bucéti.

Imaginea batranului slab si infernal care-gi are moartea intr-un ou sau intr-un
ac aflat intr-un ou apare odata cu povestile in versuri scrise de A. S. Puskin, care 1-a
ridicat pe acest ,,om de nimic”, ,,nevolnic” la rangul de tar. Apoi V. Jukovski scrie in

! Si Afanasiev noteaza o poveste cu acelasi titlul si subiect asemanator — Aganacees, A. H.,

Pycckue napoonvle ckaszku, ToM 1, Mapvs Mopesna, ctp. 300-305.

110

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

1831 povestea despre tarul Bedendei, fiul sau Ivan Tarevici si viclesugurile lui Kascei
Nemuritorul, despre intelepciunea Mariei Tarevna, fiica lui Kascei. Se deplaseaza
accentul si in formarea personajului feminin cu intelepciunea nefireasca, dar si in ceea
ce priveste personajul malefic masculin, imaginea lui Kascei fiind inspirata din balinele
despre Sadko, stapanitorul lumii apelor.

Abia in 1855 apar povestile populare rusesti adunate de folcloristul A. N. Afanasiev
din gubernia Perm, printre care si o poveste despre Kascei Nemuritorul'. Popularitatea
acestor povesti a sters din memoria poporului celelalte aspecte si originea personajului,
brodand tot mai mult pe atributiile malefice si supranaturale ale acestuia, preluand
cateva caracteristici de la Baba Yaga®, mai ales fizice — acelasi par dezordonat in unele
ilustratii sau, din contra, chel (asa cum a fost infatisat de regizorul Alexandr Rou mai
tarziu, imagine devenita consacratd a eroului), acelasi nas Tncovoiat si aceeasi privire
absentd. Kascei preia si cateva motive initiatice de la Baba Yaga, elemente ce tin de baie,
de simtul olfactiv, dar si unele aspecte ce tin de creativitatea povestitorului, cum ar fi
o doza de naivitate, crezdnd mai degraba pe tarina sau domnita rapita decat propriul sdu simt
olfactiv. Spre deosebire de Baba Yaga, Kascei amenintat cu moartea incearca sa negocieze,
propunandu-i lui Ivan bogatii si putere: ,,Nu ma bate, [van Tarevici, vom trai ca niste prieteni
buni si intreaga lume ne va fi supusa™, ispitd neglijata de Ivan, restabilind apoi ordinea
in Tmparatia tatalui, recuperandu-si mireasa si pedepsind pe fratii sai rauvoitori.

Imaginea malefica a lui Kascei a fost canonizatd de regizorul Alexandr Rou prin
lansarea filmului Kascei Nemuritorul in 1945, incercand sa prezinte imaginea parodiata
a lui Hitler si recunoscandu-1 pe acesta ca sursa de inspiratie pentru constituirea personajului
malefic. Acest personaj are corespondent in personaje malefice masculine din alte culturi:
la francezi exista o fiintd asemanatoare numita Fara Suflet, la norvegieni un urias in corpul
caruia nu este inima. Este adesea comparat cu diavolul, dat fiind faptul cd in epocile
precedente era imaginea asemanatoare mortii, iar moartea era reprezentatd in sec. XIII-
XIV ca o mumie, o forma de schelet acoperita de piele, imagine pastrata in multe ilustratii
ale basmelor. Din aceastd perspectivd mentiondm faptul cd etimologia populard a facut
legatura dintre numele Kascei si cuvantul kost (os), ce vine din mai vechiul kosc’,
desemnand termenul de slab, slabanog (toscii). Are puterea de a transforma in stane
de piatra, arbori sau busteni grosi alti eroi, atributie specifica si Babei Yaga. Kascei este
imaginat uneori ca ,,un monstru saurimorf (un sarpe fioros sau un balaur cu mai multe
capete)”, jucand rolul paznicului avar al unor comori nemaivazute®*.

! in volumul I al povestilor culese si publicate de Afanasiev, A. N., Pycckue napoonsie
ckasku B 3 Tomax, Mockas, Hayka, 1984-1985, sunt trei povesti cu titlul de Kascei Bessmertnyi,
desi in prima dintre ele numele este modificat in Kosh.

2 Una dintre ele este simtul olfactiv dezvoltat pentru sufletul celor vii, spunand: ,,Fu-fu!
Os rusesc nu poti vedea §i nu poti auzi, dar osul rusesc a venit singur in curte! Cine a fost la tine?
Nu cumva fiul tdu?” sau ,,Fu-fu! Os rusesc nu poti vedea si nu poti auzi, dar aici miroase a Rusie!”,
Adanackes, A. H., Pycckue napoonvie ckasku, ToM 3, Kaweu Beccmepmnusiii, ctp. 286, 287.

> Adanacees, A. H., op. cit., ctp. 287.

* Ilie Danilov, Dictionar de mitologie slava, lasi, Polirom, 2007, p. 130.

111

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

Kascei are preocupari diferite, insa cea mai importanta pare cea de a rapi fete sau
femei frumoase, intemnitdndu-le in castelul sdu sau in mai multe castele, devenindu-le sot
si zburdnd de la un castel la altul. Are o stransa colaborare cu Baba Yaga, caci de acolo
si-a obtinut calul ndzdravan, dupa ce i-a pascut herghelia de cai trei zile si trei nopti fara
a pierde vreun cal. Isi petrece timpul colinddnd pamantul, adesea zburand deasupra lui,
fiind probabil in cautarea de noi victime frumoase de origine nobila care sd-i devina sotii
in regatul sau.

Asa cum este infatisat in multe povesti, Kascei nu are inima sau moarte, acestea
fiind echivalente, iar moartea acestuia este ascunsa fie la ridacina unui stejar, fie in varful
acestuia intr-o lada, intr-un iepure, intr-o rata sau peste si apoi intr-un ou care ascunde
un ac in interior. Oul ratei ascunde moartea personajului malefic, iar rata se afld uneori
in fantana de langa o biserica de pe o insuld indepartata. Animalele si pasarile contribuie
la gasirea mortii lui Kascei, ajutdnd personajul ce doreste sd-si elibereze mama sau iubita.
Moartea lui Kascei poate surveni si in urma unei lovituri date de calul lui Ivan, adus din
herghelia Babei Yaga si mai puternic decét calul lui Kascei.

In unele baline Kascei apare ca un amestec al mai multor personaje — Tugarin
Zmeevici, Batyga Kalina si Idolisce (Odolisce) Poganoe, preluand astfel atributele
lor, asemanatoare atributelor Babei Yaga. Idolisce (Odolisce) Poganoe este un bogatar
ce reprezintd fortele intunericului, denumit si ,,nehrist ™ sau ,,tatarscina”, ,,nebotezat”,
»jidov”, tatar blestemat”, fiind invins in lupta de Ilia Muromet, salvand astfel Kievul
(sau Tarigradul conform altor variante) de puterea straina'. Idolisce (Odolisce) Poganoe
are un cal dus de doudzeci de persoane si a strabatut Elvetia, Turcia, Kazanul, Riazanul
si Astrahanul®. Tugarin Zmeevici este dusmanul bogatarilor rusi, personajul fiind
constituit la confluenta mai multor straturi de traditii epice, avind fondul mitologic
asemanator Babei Yaga datorita infatisarii cu elemente de sarpe, prezente si in
eposul slavilor de sud. Relatiile sale cu femeile si patima de a le rapi il aseaména
cu iubitul-sarpe din céntecele populare sarbesti. Din punct de vedere istoric se
pare ca radacinile acestui personaj vin de la hanul Tugorkan, insd majoritatea
cercetatorilor sustin prezenta ecourilor eposului bizantin prin traducerea termenilor
grecesti drakon si drakontopula in zmei (zmeu) si apoi Zmei Gorynyci (Zmeul
Muntilor)®. Ilie Danilov mentioneaza ca Tugarin a devenit ,,simbolul stepelor
salbatice si al pericolelor ce veneau dinspre ele in Rusia Kieveana in epoca luptelor
cu popoarele migratoare™ putem conchide ca acest personaj este reunirea a doud
personaje: balaurul inaripat din miturile precrestine si hanul polovetilor, ucis la Kiev
in anul 1096, avand un cal nazdravan inaripat, negru, simbolizand forta malefica si cu
atribute specifice zmeilor — scotdnd foc pe nari si pe gura, fum pe urechi.

' B. Musnep, Ouepxu pycckoii napoonoii ciosechocmu. boinunst, Mocksa, 1897.

2 B. Mumiep, Dxkckype 6 obnacmu pyccko2o Hapooroz2o snoca, Mocksa, 1892.

> A. H. Becenosckuii, Ompwisku Buzanmuiickoeo snoca é pycckom, BectHuk EBpormbl,
1875, anperns.

* Tlie Danilov, op. cit., p. 238.

112

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

Functii, motivatii si atributii

Pornind de la principiile de studiu a basmelor stabilite de Vladimir Propp
in Morfologia basmului putem mentiona cateva functii si atributii ale personajului
malefic Kascei, mai ales avand in vedere faptul ca povestile au fost studiate de cercetator
din perspectiva functiilor personajelor principale cu observatia cd aceste functii pot
fi epuizate, enumerate, clasificate, dat fiind faptul ca povestile noi, din afara numarului
studiat, nu aduc functii noi, ci mai degraba stabilesc functii multiple sau aduc noi modalitati
de introducere in actiune a personajelor cu functiile, atributiile si motivatiile sale. Desi
pot exista mai multe variante ale subiectului sau diverse tipuri de compozitii, acestea
nu umbresc, In opinia cercetatorului rus, functiile principale, precum si repartizarea
acestora personajelor principale din basme raman aceleasi, avand si un rol de structurare
a schemelor de actiune din basme: ,,functiile reprezentand baza morfologica a povestilor
fermecate in general”!.

Propp distinge cateva functii preliminare — situatia initiala, plecarea sau moartea
adultilor sau a copiilor, interdictia si incélcarea acesteia, care apar la inceputul basmelor,
si cateva principale — raul pricinuit, momentul de legatura, acordul pentru a lupta, functiile
celui care ofera daruri personajului principal, reactiile eroului, intrarea in posesia unui
remediu fermecat, deplasarea spre locul destinat, lichidarea neajunsurilor fizice, intelectuale,
intoarcerea eroului, salvarea acestuia, dar si multe altele cu variatiuni de motive, actiuni
si atitudini. Existd anumite functii ce sunt atribuite doar anumitor personaje sau unui
cerc de personaje prin actiunile pe care le intreprind pe parcursul derularii momentelor
subiectului®.

Printre functiile preliminare ce se pliaza personajului Kascei sau i se pot atribui
ar fi: prezenta acestuia in interdictia rostita fie de un adult copilului sau de sotia frumoasa
si inteleapta sotului sau, Ivan (functie prezentd in balina mentionatd Ivan Godinovici din
secolul al X-lea, preluatad in multe povesti), apoi prezenta acestuia in Incélcarea interdictiei
prin informatiile distorsionate si Intrebarile puse eroului, precum si argumentele mincinoase
sau chiar utilizarea unor mijloace supranaturale de a-l convinge pe erou de veridicitatea
informatiilor. Aceste functii sunt urmate de reactia eroului la propunerile si formele
minciunii propuse de rauvoitor, actiunea efectiva (1i aduce apa, mancare, eliberarea),
intrebarile eroului despre natura reald a eroului negativ, Kascei, in una din ipostazele sale
(om slab sau transformat in zmeu cu mai multe capete), aflarea informatiilor necesare de la
sotia sa sau de la slujitori, fie de la Baba Yaga (dupa ritualul de initiere in lumea de dincolo
prin Imbdiere, mancare specifica si discutie) sau animale si elemente ale naturii, care ii sunt
binevoitoare §i-i impartasesc informatii in urma unor binefaceri.

Principalele functii distinse de Propp, ce pot fi atribuite lui Kascei Nemuritorul, sunt
actiunile facute cu rea-vointa cu mai multe variante (rapirea sotiei, mamei, logodnicei, fiicei
tarului sau, mai rar, a taranului; rapirea unui mijloc fermecat sau ajutor al eroului; rapirea
luminii; provocarea disparitiei; transformari In pietre, busteni sau copaci a potrivnicilor;

! Briagumup Ipomm, Mopgonozus ckazku, Axkanemus, Jleaunrpan, 1928.
2 Biagumup Iporm, op. cit., ctp. 88-93.

113

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

porunca de a omori; omorul; intemnitarea; amenintarea cu casatoria fortata si indeplinirea
amenintdrii; amenintarea cu canibalism; declararea razboiului; provocarea uitarii celei
rapite printr-un sarut fermecat), functiile specifice personajului care daruieste ceva eroului
principal (,,daruitorul”), chiar dacé nu-i este favorabil sau nu-1 agreeaza (incercari la care
il supune; intrebari; rugdmintea eliberarii sau a iertarii; incercarea de a omori eroul principal;
lupta cu ,,daruitorul” potrivnic), lupta cu eroul malefic (lupta in camp deschis; competitie,
mai ales cu caii ndzdravani de la Baba Yaga; jocul 1n carti), biruinta asupra lui Kascei sau
pedepsirea acestuia (prin lupta, competitie, joc; fara luptd, prin aflarea secretului mortii
si gasirea acesteia ,,la raddcina unui stejar batran dintr-o insuld indepéartata, intr-o lada
(de fier sau de lemn), intr-un iepure, intr-o rata, intr-un ou” si, eventual, ,,in varful unui
ac”), urmarirea eroului principal (in zbor singur sau pe calul nazdravan; prevenirea eroului
si amenintarea cu moartea In cazul altei Incercéri de a rapi sotia si de a se Intoarce acasa;
incercarea de a-1 epuiza pe erou si de a-1 impiedica sa paseasca in lumea celor vii).

Unele functii ale basmelor apar asimilate prin doua forme diferite', cum ar fi spre
exemplu urmarirea lui Kascei si lupta cu acesta, iar uneori formele capata un sens nou,
pastrand uneori sensul vechi, dat fiind faptul ca functiile influenteaza alte functii, rezultdnd
episoade care nu se referd neaparat la raufacatorul principal, Kascei, ci la alte incercari ale
personajului principal.

Printre elementele basmelor ce ajutd la coagularea subiectului, identificate
de Propp, amintim motivatiile ce denumesc cauzele si scopurile personajelor, care-i determina
sd procedeze intr-un fel sau altul.

Propp mentioneaza faptul cé aceleasi actiuni pot avea motivatii diferite, iar actiunile
personajelor negative nu sunt motivate sau nu sunt spuse explicit in poveste (stim motivul
pentru care Kascei rapeste fete frumoase — fie pentru a le fi sot, fie pentru a le manca),
ceea ce ne poate face sa credem cd motivatiile, formularile explicite ale unor actiuni
nu sunt specifice povestii.

Atributiile personajelor sunt cele care dau coloratura vie, frumusete si forta de atractie
povestilor prin detaliile savuroase ce tin ce sex, pozitie sociald si mai ales de aspectul fizic,
detalii ce sugereaza caracterul personajelor si joacd rolul de motivatie intrinseca pentru
actiunile savarsite de acestea, mai ales in cazul lui Kascei si a Babei Yaga. Atributiile
personajelor sunt schimbétoare din pricina unor factori ce tin de epos, de interactiunea cu alte
popoare, de contributia fiecarui povestitor si de utilizarea anumitor motive pentru povestile
culte, motive ce revin in circulatia povestilor populare, imbogétind povestea, improspatand-o
si aducénd noi atributii personajelor principale. Aceste influente noi umbresc unele atributii
si caracteristici din mitologia slava sau contribuie la noi si neasteptate combinatii, precum
e schimbarea fizica a lui Kascei si multiplicarea acestora.

Studierea schimbarilor, mutatiilor, transformarilor survenite 1n ce priveste atributiile
personajelor este propusa de Veselovski si preluatd de Propp prin urmarirea unor rubrici
principale ce vizeaza infatisarea si nomenclatura, caracteristicile aparitiei si locuinta,
dar si alte detalii specifice impreuna cu lista functiilor detinute de personaj in derularea

' Bnagumup I[pomm, op. cit., ctp. 74-79.
114

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)



BULETIN DE LINGVISTICA, 2011, nr. 12

actiunii. Existd un canon al atributiilor personajelor international, national, dar si forme
regionale ale acestuia (din Novgorod, Sibiria, Nord etc.).

Elementele mitologice, intrepatrunse cu elemente din cotidianul slav contribuie
la completarea traiectoriei unui personaj cu rezonante arhaice dintr-o societate matriarhala,
punand intr-o lumind noud aparentele contradictii in constituirea si diversitatea atributelor
personajului Baba Yaga. Aspectele limbajului ce caracterizeaza personajul sunt modalitati
de analiza a statutului ontologic al acestuia, precum si a functiilor jucate in basmele populare
rusesti. Desi supralicitand perspectiva lui Propp asupra evolutiei personajului, putem sustine
ca aceasta se dovedeste a fi potrivita pentru revelarea aspectelor mitologice din basmele
rusesti in ce priveste substratul si atributele personajului Baba Yaga, cét si referitoare
la etapele constituirii acestui personaj malefic.

Referinte bibliografice

1. Abrudan, Elena, Mit si semnificatie in proza rusd, Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta,
2004.

2. Adanacees, A.H., Pycckue Hapoowvlie cxkasku ¢ 3 momax, Mocksa, Hayka, 1984-85.

3. Hans, B. U., Tonxossiii cnosaps, Tom 4, Mocksa, Pycckuit si3eik, 1982, ctp. 672.

4. Danilov, llie, Dictionar de mitologie slava, lasi, Polirom, 2007, p. 185-187.

5. HaBwinos, U. I1., baus u Babvl Aeu, BectHuk MOCKOBCKOrO YHHBEpCHUTETA,
@unocodus, 2001, Ne 6.

6. UBanos, B. U., Toniopos B. H., Crogaps crassrnckoii mugporocuu 6 2 momax, Mocksa,
1982.

7. Jaymuun, K. [., @orsxnop u smuoepagusa, Uactutyt DTHOoTrpadun
nMm. H. H. Mukiryxo-Maknas, Hayka, Jlenunrpanakoe otnenenne, CCCP, 1970.

8. lpomm, B., Hcmopuueckue kopru eonuebnoti ckazxku, Mocksa, Jlabupunt, 1998.

9. lponm, B. U., Mugonozus ckazrku, Axanemusi, Jleannrpan, 1928.

Universitatea Babes-Bolyai
(Cluj-Napoca)

115

BDD-A6625 © 2011 Academia de Stiinte a Moldovei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:25:41 UTC)


http://www.tcpdf.org

