
7

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

Vasile Bahnaru

MIHAI EMINESCU – LINGVIST ŞI PROMOTOR
AL LIMBII LITERARE ROMÂNEŞTI

0. Mihai Eminescu a fost şi rămâne un spirit enciclopedic de talie universală, un 
cărturar în înţelesul clasic al cuvântului. Nu cred să fi existat, în istoria civilizaţiei umane, 
vreo personalitate care să se fi interesat de un cerc atât de vast de probleme, începând cu 
ştiinţele umanistice şi terminând cu cele exacte. Evident, Mihai Eminescu nu a elaborat 
teorii ştiinţifice proprii în domeniile respective, activitatea sa limitându-se, de cele mai 
multe ori, la conspectarea unor studii din cele mai variate sfere ale activităţii umane, acestea 
fiind însoţite, de regulă, de note apreciative sau critice personale, sau la elaborarea unor 
note, conţinând opinii proprii, comentarii, observaţii sau constatări cu privire la anumite 
probleme, sau chestiuni de o diversitate surprinzătoare. El s-a informat în toate domeniile 
culturii şi ale ştiinţei, inclusiv în cele ale ştiinţelor exacte şi ale naturii. El citea, conspecta 
şi traducea lucrări ştiinţifice din cele mai diferite sfere de activitate, aşa cum se vede din 
traducerile ştiinţifice cuprinse în volumul Fragmentarium, în care, din păcate, nu s-a făcut 
distincţie între traduceri şi lucrări originale1.

0.1. În ceea ce priveşte multitudinea sferelor de activitate, Mihai Eminescu  
se autocaracterizează cu modestie francă, fără a face uz de indolenţa proverbială  
a germanilor, ci de legendara autoironie franceză, notând: „D. Michalis Eminescu, vecinic 
doctorand în multe ştiinţe nefolositoare, criminalist în sensul prost al cuvântului şi în conflict 
cu judecătorul de instrucţie, fost bibliotecar, când a şi prădat biblioteca, fost revizor la 
şcoalele de … fete, fost redactor en chef al foii vitelor de pripas şi al altor jurnale necitite 
colaborator”2. Vorbind despre ştiinţă, Mihai Eminescu o defineşte în calitate de permanentă 
rectificare a rezultatelor obişnuite anterior, susţinând că „ştiinţa: o trecere şi retrecere  
de unităţi foarte mici, când la un termen fracţionar, când la celălalt: o vecinică corectură”3. 
Este demnă de toată atenţia noastră opinia lui Mihai Eminescu în problema identificării 
unor frapante coincidenţe de idei în operele mai multor autori, adică „coincidinţa cea 
adese uimitoare în pasaje, ba în cugetări organice întregi, a autorilor celor mari”, căci 
„este acelaşi om care trăieşte în toţi, şi naturi inferioare cred cum că s-a plagiat unii  
pe alţii, pe când poate nici nu s-au citit, şi fiindcă fiecare regăseşte sâmburele individualităţii 
sale în cei mari, crede de datorie a reda comentarii şi ramificaţiunile individuale ale acelui 
sâmbure, de aicea apoi se nasc diferiţi glosatori şi explicatori, cari de cari mai proşti, ale 
(ai) autorilor mari”4.

0.2. Aşadar, din analiza notelor şi conspectelor de texte din domeniul filologiei putem 
constata că acestea au un caracter, în general, de însemnări de lucru şi sunt consemnate 
în diferite perioade. Fiind examinate în ansamblu, ele oferă o privire panoramică asupra 
problemelor de care era preocupat Mihai Eminescu în activitatea sa intelectuală şi probează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



8

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

prezenţa unui cugetător de mare putere speculativă şi cu intuiţie de anticipaţie fantastică. 
Totodată, textele în cauză se evidenţiază prin aplicarea metodelor matematice în studiul 
ştiinţelor sociale, poetul fiind astfel un precursor al matematizării ştiinţelor sociale.

În acelaşi timp, din cele relatate am putea conchide că în prezent încă nu dispunem  
de o imagine magistrală a personalităţii culturale şi ştiinţifice a lui Mihai Eminescu 
şi rămânem în aşteptarea unor studii serioase despre Mihai Eminescu filosof, istoric, 
astrofizician, matematician, fizician, geograf, economist, lingvist, politician, psiholog 
etc., etc.5

0.3. Revenind la tema enunţată în titlul comunicării noastre, ţinem să menţionăm  
că autorul „Luceafărului” nu a elaborat nicio teorie lingvistică proprie, conspectele, notele  
şi comentariile sale de natură lingvistică constituind un ansamblu luxuriant de probe  
că autorul lor era preocupat dacă nu de toate, cel puţin de majoritatea problemelor 
referitoare la limbajul uman. Mai mult, analiza manuscriselor eminesciene demonstrează 
cu o mulţime de dovezi irefutabile că autorul lor cunoştea toate teoriile şi direcţiile de 
cercetare din lingvistica de până la dânsul şi din timpul vieţii lui. În această ordine de 
idei sunt elocvente conspectele poetului care includ studii de Hermann Steinthal, Carl 
Philipp Moritz, August Friedrich Pott, Moritz Lazarus, Wilhelm von Humboldt etc. În cele  
ce urmează, ne propunem să prezentăm succint ansamblul de probleme lingvistice care 
l-au preocupat în mod special pe Mihai Eminescu.

1. Încă în perioada studiilor universitare din Viena şi Berlin, Mihai Eminescu  
a manifestat un interes sporit pentru cele mai variate probleme de lingvistică generală. 
Textele de această natură se ocupă de originea limbii, de relaţia dintre limbă şi psihicul uman, 
de structura internă a limbii, de importanţa limbii în viaţa spirituală a naţiunilor, de evoluţia 
limbii literare prin emanciparea ei de sub dominaţia etimologică şi sintactică etc.

1.0 Sunt deosebit de valoroase „notiţele” poetului privind raportul limbii  
cu psihologia, problemă tratată în mod special în studiile lui Hermann Steinthal, care 
interpretează limba ca un mecanism psihic. În această ordine de idei urmează să menţionăm 
că poetul conspectează studii sau fragmente din acestea, face note marginale asupra unor 
probleme sau afirmaţii lansate de lingviştii secolului al XIX-lea. Astfel, în Fragmentarium 
atestăm mai multe conspecte şi note din creaţia unor lingvişti cu renume, ca Wilhelm von 
Humboldt (studiul Despre raportul dintre scriere şi vorbire)6, Hermann Steinthal (studiul 
Reflecţii introductive privind psihologia popoarelor (ca invitaţie la redactarea unei reviste 
de psihologie a popoarelor şi de lingvistică)7, Hermann Steinthal şi Carl Philipp Moritz 
(studiul Despre verbele impersonale)8, Hermann Steinthal (studiul Asimilare şi atracţie  
în lumina psihologiei), August Friedrich Pott (studiul Despre varietatea expresiei 
lingvistice după sunet şi noţiune), Moritz Lazarus (studiile Condensarea gândirii în istorie 
şi Câteva idei sintetice despre psihologia popoarelor)9 etc.

1.1. În opinia lui Mihai Eminescu, limba este un fenomen eminamente social, 
susţinând că „arta de a guverna = arta de a armoniza interesele claselor societăţii,  
şi aceasta pentru că tot ce este, este un rezultat al societăţii: limbă, spirit, învăţătură, avere, 
civilizaţie, putere”10. Ca fenomen social, limba este de o importanţă decisivă în procesul 
de constituire şi de existenţă a naţiunilor, întrucât „cine zice un popor zice mult: oamenii 
vin la un semnal dat în limba naţională. Îşi dirig deodată şi spontan forţele lor colective 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



9

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

într-o singură direcţie de mişcare”11, căci „eu e Dumnezeu. Naţiunea mea e lumea, cum 
fără eu nu e Dumnezeu, astfel fără naţiunea mea nu e lume. Naţiunea – acest complex  
de euri”12. Aşadar, limba şi naţiunea, deşi nu sunt identice, constituie o unitate de fenomene 
interdependente, aşa încât nu există naţiune fără limbă, tot aşa cum nu există limbă fără 
naţiune. Mai mult, pentru Mihai Eminescu „spirit şi limbă sunt aproape identice, iar limba 
şi naţionalitatea asemenea”13. Pornind de la ideea că „într-adevăr, dacă în limbă nu s-ar 
reflecta chiar caracterul unui popor, dacă el n-ar zice oarecum prin ea: «aşa voiesc să fiu  
eu şi nu altfel», el se întreabă: „oare s-ar fi născut alte limbi pe pământ?”. Tocmai 
din aceste considerente, Mihai Eminescu conchide: „simplul fapt că noi românii, câţi  
ne aflăm pe pământ, vorbim o singură limbă, «una singură» ca nealte popoare, şi aceasta  
în oceane de popoare străine ce ne înconjură, e dovadă destulă şi că aşa voim să fim noi, nu 
altfel»14. Şi ca un corolar al interdependenţei dintre limbă şi naţiune, M. Eminescu susţine: 
„Daci sau romani, romani sau daci: e indiferent, suntem români şi punctum. Nimeni n-are  
să ne-nveţe ce-am fost sau ce-am trebuit să fim; voim să fim ceea ce suntem – români”15, 
din care cauză „limba şi naţionalitatea românească vor pieri deodată cu românul material, 
cu stingerea prin moarte şi fără urmaşi a noastră, nu prin deznaţionalizare şi renegaţiune”16. 
Acesta ar fi un argument în plus pentru ca „amicii” noştri şi rătăciţii dintre noi să renunţe 
la existenţa unui popor „moldovenesc” şi a unei limbi „moldoveneşti”.

1.2. Luând în discuţie problema originii limbii, Mihai Eminescu susţine, în cunoştinţă 
de cauză, că „teoria cu privire la formarea limbii se află în afara domeniului acesteia, 
situându-se mai degrabă în cel al antropologiei”17. În continuare, autorul menţionează  
că cercetările antropologice în problema originii limbii „se întind retrospectiv până  
în preistorie, dar nu contactează punctul originar; iar vestita maximă a voiajului Palgrave 
că niciodată nu ne vom extinde cercetările până la trecutul lipsit de vorbire apasă greu 
asupra lui”18.

Mihai Eminescu este de părerea că unităţile iniţiale de limbă au fost verbele, dat fiind 
că „în urmă cu mai bine de 2 000 de ani, gramaticii indieni deja au derivat cuvintele limbii 
lor din rădăcini, iar aceste rădăcini le-au reunit în tabele care aparţineau tuturor limbilor 
sferei popoarelor indo-europene, ce luaseră fiinţă pe respectiva bază. Aceste rădăcini însă 
conţin toate noţiunile ce ţin de verbe. Cât de remarcabil acest fapt!”. În baza acestui fapt, 
el ajunge la o concluzie care pare imbatabilă până în prezent: „toate verbele exprimă  
o schimbare în spaţiu, o mişcare sau o poziţie din mişcare, constanţa unei stări. La început 
a fost fapta – s-ar putea spune. Fapta a fost cel dintâi obiect al observării şi al denumirii, 
întrucât orice mişcare în spaţiu poate fi recunoscută doar prin intermediul ochiului, atunci 
limba omenească îşi are obârşia în ochiul omenesc”19.

1.3. În opinia mai multor oameni de cultură, limba este componenta principală 
a existenţei individului, căci doar ea îl face pe om să fie om, fără această componentă 
determinantă omul încetează a fi om, întrucât „numai acolo unde există limbă există lume” 
(Martin Heidegger). Tocmai din aceste considerente, acad. Mihai Cimpoi, pornind de la 
comunitatea de idei existente în creaţia lui Mihai Eminescu şi cea a lui Martin Heidegger, 
ajunge la concluzia că limba este „casa fiinţei noastre” sau „locul de adăpost al fiinţei”20. 
Având în vedere ideile lansate de Eminescu şi Heidegger, acad. Mihai Cimpoi constată  
că omul se comportă ca şi cum el ar fi creatorul şi stăpânul limbajului, în timp ce, dimpotrivă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



10

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

limbajul este şi rămâne stăpânul lui şi îşi bazează constatarea pe următoarele afirmaţii ale lui 
Mihai Eminescu: „Nu noi suntem stăpânii limbii, ci limba e stăpâna noastră…”21; „Precum 
într-un sanctuar reconstituim piatră cu piatră tot ce-a fost înainte – nu după fantezia sau 
inspiraţia noastră momentană – ci după ideea în genere şi în amănunte – care-a predomnit 
la zidirea sanctuarului – astfel trebuie să ne purtăm cu limba noastră românească”22 şi pe 
cele ale lui Martin Heidegger: „Omul se poartă ca şi cum el ar fi făuritorul şi dascălul 
limbii, când de fapt ea rămâne stăpâna omului. Atunci când acest raport de subordonare  
se răstoarnă, omul ajunge să urzească ciudate maşinaţiuni”, „Limba este domeniul 
(templum), adică locul de adăpost al Fiinţei. (…) Deoarece limba este locul de adăpost  
al Fiinţei, noi ajungem la fiinţare străbătând neîncetat acest loc de adăpost”23.

1.4. În fine, urmează să amintim că pentru Mihai Eminescu limba este valoarea 
supremă a unui popor, acesta din urmă având nevoie „de un tezaur sufletesc, de un reazem 
moral într-o lume a mizeriei şi durerii”, iar acest tezaur „i-l păstrează limba sa”, căci „în 
limba sa numai i se lipesc de suflet preceptele bătrâneşti, istoria părinţilor săi, bucuriile  
şi durerile semenilor săi” şi „numai în limba sa omul îşi pricepe inima pe deplin”24. Astfel, 
poetul ajunge să definească limba în calitate de „copie a sufletului uman, despre care ne 
redă, în articulaţiile şi în legăturile ei tainice, o icoană fidelă”25 şi ca urmare limba este 
declarată drept „cea mai mare capodoperă a instinctului uman – o capodoperă în dublă 
privinţă, prin faptul că o substanţă materială sugerează un interior ideal”26.

1.5. Mihai Eminescu s-a interesat în mod special de filosofia limbii şi, fără a elabora 
studii personale în acest domeniu, a conspectat, aşa cum am constatat mai sus, unele 
cercetări semnate de Hermann Steinthal, Carl Philipp Moritz, Franz Bopp etc. În opinia lui  
M. Eminescu, reprezentarea psihică, ca şi corelativul său verbal – cuvântul, este „indiferentă 
în orice simpatie sau antipatie, ea nu e nici bună, nici rea, e inocentă ca şi copilul”27, întrucât 
„vorbirea ca atare, în şi pentru sine, gura, tonul, nu au în ele nimic nociv”, „nu cuvântul 
repugnă sau atrage, căci citite din interes filologic într-o carte, să zicem, cuvintele nici nu 
se atrag şi nici nu se resping prin sentimentele de care sunt animate, ci vă interesează doar 
ca formă pură, în vederea cercetării lor, cuvântul nefiind altceva decât formă”28.

Totodată, M. Eminescu, sub influenţa cercetărilor realizate de lingviştii citaţi, face 
o distincţie netă între conţinut şi formă, distincţie care va deveni un procedeu de bază  
în lingvistica modernă începând cu Ferdinand de Saussure, afirmând următoarele: 
„Conţinutul constă din senzaţii şi din reprezentările şi noţiunile formate de acestea, alături de 
afectivitatea care le este inerentă. Forma constă din trecerea acestui conţinut prin conştiinţă 
sau din condiţia elementelor acesteia”29. Pornind de la aceste distincţii, autorul conchide 
că specificitatea unui popor „se manifestă atât în conţinut cât şi în formă, dar în aceasta 
din urmă se exprimă mai original, mai rafinat şi mai profund. Astfel toate elementele care 
constituie conştiinţa poporului – religie, moravuri, concepţie ş.a.m.d. – sunt un conţinut de 
idei; numai limba însă înfăţişează, pe lângă conţinutul reprezentărilor reflectat în cuvinte, 
de asemenea forma ideilor, dinamica gândirii, în flexiunea cuvintelor şi în sintaxă” şi  
ca urmare „limba nu include doar concepţia despre lume a poporului, ci redă şi imaginea 
activităţii contemplative însăşi”30.

Relaţia dintre formă şi conţinut are, în opinia lui Mihai Eminescu, ca şi pentru  
F. De Saussure, un caracter arbitrar; căci „toate noile cercetări conduc la importantul adevăr 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



11

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

că sensul cuvântului nu stă în nicio relaţie intimă şi necesară cu sunetele sale şi poate  
că niciodată nu stă într-o relaţie permanentă”, „de aceea ajungem la surprinzătoarea 
înţelegere a faptului că asupra accepţiei şi semnificaţiei unui cuvânt hotărăşte doar uzul 
limbii” 31. Ceea ce am putea obiecta în această privinţă ar fi faptul că relaţia dintre formă 
şi conţinut, deşi este arbitrară din punctul de vedere al originii, are un caracter obligatoriu, 
necesar (Emile Benveniste) la nivel sincronic, întrucât orice unitate lexicală poate exista 
numai în virtutea existenţei unei relaţii obligatorii consacrate în comunitatea respectivă 
între o formă dată şi un conţinut dat.

1.6. Fiind un bun cunoscător al realizărilor recente din lingvistica europeană, Mihai 
Eminescu nu a putut rămâne indiferent faţă de lingvistica comparată care îşi datorează 
apariţia studiilor lui W. fon Humboldt, Franz Bopp etc. şi care este rezultatul unei 
sinteze a datelor obţinute prin cercetările asupra limbilor vechi şi noi, din Europa şi Asia. 
Comparându-se structura gramaticală a limbilor vechi cu cea a limbilor noi din America 
şi Asia, s-a ajuns la concluzia că limbile evoluează neîncetat, iar comparaţia dintre diferite 
limbi demonstrează că unele seamănă destul de mult între ele şi în baza acestui fapt a fost 
formulată o concepţie fundamentală pentru lingvistica modernă: limbile descoperite în Asia 
şi America conţin unele elemente asemănătoare şi acest lucru nu este altceva decât rezultatul 
procesului de diversificare a unor limbi mai vechi, cunoscute şi studiate din texte.

Făcând referire la Max Müller, Mihai Eminescu susţine că filologia, inclusiv 
lingvistica, însuşindu-şi metoda comparativ-istorică, a devenit „o ştiinţă exactă”32. Luând 
în discuţie adjectivele, M. Eminescu constată că limba germană, în raport cu limbile clasice 
(greaca, latina, sanscrita) şi cu cele romanice, nu posedă capacitatea de a substantiviza 
adjectivele³³. Tot în acest context este necesar să amintim observaţiile comparative ale lui 
M. Eminescu cu privire la limba maghiară, caracterizată prin flexiune turanică, dicţionar 
slav şi sintaxă germană, în timp ce limba română dispune de flexiune traco-ilică şi dicţionar 
latin al limbii în circulaţiune34.

1.7. Fiind contemporan al psihologismului lingvistic, Mihai Eminescu nu identifică 
gramatica nici cu sistemul logicii sau al metafizicii, nici cu cel al psihologiei35, „întrucât 
formele proceselor psihologice ale conştiinţei noastre nu se transpun direct în sunet şi nu 
formează forme gramaticale, limba nu e unealtă directă a conştiinţei în legătura sa mecanică 
cu organele fonatoare; dimpotrivă, ea este prima răsuflare a conştiinţei de sine; nu e pură 
devenire în spirit, ci primul act al spiritului – tot exteriorul şi tot interiorul, procesele 
senzoriale, ca şi cele logice şi psihologice sunt simplă materie prin care şi în care spiritul îşi 
încearcă pentru întâia dată puterea sa alcătuitoare”36 pentru ca în continuare să menţioneze 
că „a da formă înseamnă a-şi însuşi, a percepe”, de aceea „nu există nimic metafizic, nimic 
psihologic în limbă, ea este însă apercepţie artistică, fireşte instinctivă a oricărei fiinţe  
şi deveniri în natură şi spirit” şi ca urmare „limba propune la fel de puţină psihologie, ca şi 
fizica; cine o studiază nu vede niciodată cum concepe ea viaţa naturală şi pe cea sufletească. 
Dar motivele pentru care face asta aşa sau altfel nu se pot înţelege decât prin psihologie, 
şi cum tot psihologic tratăm şi ideile şi străduinţele individuale”37.

2.0. Caracterul unitar al limbii române este o realitate indiscutabilă. Mai mult,  
se consideră că tocmai limba română „a fost şi este de-a lungul istoriei noastre zbuciumate 
cimentul indestructibil al unităţii noastre, a românilor de pretutindeni, mai ales atunci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



12

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

când a trebuit, prin vitregia destinului, să trăim multe secole în ţări cu nume diferit, până 
când unirea cea adevărată din 1918 a consfinţit realitatea istorică a poporului român în 
statul naţional unitar, – act istoric de consfinţire a dreptăţii noastre”38. Tot în această ordine  
de idei, readucem în memorie faptul că noi, românii, aşa cum susţine undeva istoricul Neagu 
Djuvara, „suntem poate singura ţară din Europa, în afară de micile ţări, al cărei sentiment 
naţional este exclusiv întemeiat pe faptul că vorbim aceeaşi limbă de la Nistru până la Tisa, 
lucru care nu se întâmplă în alte ţări unde sentimentul naţional s-a clădit de veacuri, încetul 
cu încetul, în jurul unei istorii comune. La noi cimentul este limba!” Ideea unităţii limbii 
române este susţinută şi de lingvişti de marcă. Astfel, academicianul Iorgu Iordan susţine 
că „pe teritoriul lingvistic românesc nu există o diversificare atât de adâncă, încât să dea 
naştere unui fel de bilingvism, adică la situaţii în care vorbitorii unui grai să vorbească 
acasă graiul local, iar atunci când depăşesc zona acestui grai să fie nevoiţi a folosi limba 
comună a întregului popor ca pe o altă limbă, nici în ceea ce priveşte fonetismul, nici în ceea 
ce priveşte lexicul, nemaivorbind de sistemul lexical”39. Încă mult înainte, pe la mijlocul 
secolului al XIX-lea, George Bariţiu, adresându-se oamenilor politici din Imperiul Austro-
Ungar, susţinea că între limba vorbită în Moldova, Muntenia şi Ardeal nu există nici atâta 
deosebire, cât există între limba germană vorbită în Viena şi cea vorbită la Berlin.

2.1. Tocmai în baza celor afirmate de cei nominalizaţi anterior putem susţine  
cu toată convingerea că Mihai Eminescu s-a dovedit a fi, şi de această dată, un predecesor 
al ideilor privind unitatea răspândirii teritoriale a limbii române: „Limba română e unica 
în Europa care n-are proprie-vorbind dialecte. Pe-o întindere de pământ atât de mare, 
despărţiţi prin munţi şi fluvii, românii vorbesc o singură limbă”40. În acelaşi timp, poetul 
nostru este conştient de valoarea limbii scrise în procesul de unificare a limbii. Astfel  
el susţine că „unitatea actuală a limbei vorbite, deşi e în parte un merit special al epocei lui 
Matei Basarab, dovedeşte totuşi că şi în această privire erau elemente cu totul omogene, 
preexistente limbei bisericeşti, cari înclinau a căpăta o singură formă scrisă. Organografic 
vorbind limba era aceeaşi; numai termenii, materialul de vorbe diferea pe ici pe colo”41. 
Anume unitatea limbii i-a permis poetului să identifice „o unitate de origini etnice”42  
ale poporului român43.

2.2. Pentru a demonstra unitatea poporului român, poetul apelează la probe  
de toponimie, menţionând că „există multe indicii, atât în numirile localităţilor şi râurilor, 
precum şi în alte împrejurări, cari denotă o unitate a neamului românesc preexistentă 
formaţiunii statelor noastre”, căci „pe când găsim în Ţara Românească Argeşul, găsim 
tocmai în nordul Daciei un pârâu numit Argestrul care se varsă din stânga în Bistriţa, râu 
ce izvorăşte din Maramureş. Pe când în Ţara Românească aflăm Câmpulungul ca ţinut 
şi descălecătoare, aflăm în Bucovina, în creierul munţilor, un Câmpulung tot ca ţinut  
şi descălecătoare”44.

2.3. În fine, Mihai Eminescu argumentează existenţa unităţii etnice şi de limbă  
a neamului nostru prin prezenţa unui drept cutumiar comun pentru toţi românii: „Înainte 
sau abia după formarea statelor române vedem românii de sub Coroana Ungariei pretinzând  
să se judece între ei după dreptul lor propriu, jus Olachale sau Olachorum; o cerere analogă 
fac moldovenii ce pribegise în Polonia, să se judece după dreptul românesc. Şi aceasta 
când? Pe la 1380. Care-a fost acest drept consuetudinar la carele ei ţineau cu sfinţenie, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



13

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

fie sub coroana Ungariei, fie sub a Poloniei? El n-a fost scris niciodată; era atât de viu  
în conştiinţa poporului, atât de necontestat de nimenea, încât nici unul din vechii noştri 
Domni n-au găsit de cuviinţă să-l codifice”45.

2.4. În notele poetului, unitatea limbii române este examinată paralel identitatea 
poporului român. Unitatea de limbă a fost determinată de „cărţile bisericeşti, tipărite  
în Ardeal, în Moldova, în Ţara Românească”, care au oprit „procesul de diversificare şi de 
dialectizare a graiului viu” şi în urma acestui fapt limba „primeşte prin cărţi o normă unitară 
în rostire şi în scriere, căci, printr-un instinct fericit, traducătorii şi scriitorii originali aleg 
ca model dialectul cel mai arhaic al românilor, cel vorbit în Ţara Românească şi-n o parte  
a Ardealului, căci la cel mai vechi din toate se puteau reduce, ca la un prototip, dialectele ce 
încercau a se forma pe atunci”46. Mai mult, poetul crede că acesta poate fi considerat drept 
„un instinct de adevăr” sau chiar „cunoştinţa limbei latine care i-a îndemnat la aceasta”, 
atribuindu-i o importanţă deosebită în acest proces de unitate literaturii populare, „a cărei 
răspândire uniformă nu e de tăgăduit. Aceleaşi balade ce s-au cules în munţii Moldovei 
sau ai Ardealului s-au aflat, în variante, în Dobrogea, încât se constată că piesele nemerite 
de literatură populară aveau tendenţa de-a se răspândi la toţi românii”47.

3.0. În probleme de istoria limbii române, Mihai Eminescu, bazându-se pe materiale 
documentare din domeniul istoriei, afirmă că „e indiferentă chestiunea dacă elementele  
ce compuneau acest sâmbure de popor modern erau tracice şi latine sau latine şi ilirice, 
destul numai că, din al VI-lea secol după Hristos, la năvălirea avarilor în Tracia (a. 579) 
oastea condusă de Martin şi Comenţiol e compusă din oameni ce vorbesc româneşte”. 
Totodată, M. Eminescu constată, pe bună dreptate, că „în limba română se găsesc însă 
tocmai elementele unei latinităţi arhaice, ce nu se putuse păstra decât tocmai numai  
în Italia şi nu la cei ce-nvăţau limba clasică a statului”48.

În procesul de refacere a unor forme lexicale sau gramaticale se cer cunoştinţe 
lingvistice profunde, întrucât „сonsistenţa unei limbi începe cu scrierea ei”, dat fiind  
că „elementele primite în această scriere, nouă fiind chiar, devin consistente şi rămân în 
limbă, dacă nu contrazic cu derecţiunea spirituală a poporului. Ele nu trebuie să coincidă 
cu natura limbei, ci numai să nu-i contrazică” şi ca urmare „limba română de-aceea  
s-a depărtat şi s-a înmuiat aşa de latină, pentru că aşa de lungă vreme nu a fost scrisă”49.

3.1. O atenţie deosebită merită opinia lui M. Eminescu despre legităţile de evoluţie  
a cuvintelor moştenite din limba latină şi a celor împrumutate din slavonă în limba română: 
„sigur e că, deşi au multe elemente slavone în limbă, nu sunt slavi. Cuvântul pentru care 
nu sunt şi nu pot fi slavi este linguistic. Legile după cari cuvintele latine s-au prefăcut  
în cuvinte româneşti şi-au sfârşit demult evoluţiunea lor; în momentul în care românii au 
primit cuvinte slavone, limba lor era formată de secole deja, încât, deşi cuvintele slavone 
sunt vechi, ele nu s-au asimilat nici până în ziua de azi cu limba noastră, excepţie făcând 
de vreo patru sau cinci vocabule cari privesc păstoria”50.

3.2. Deşi Mihai Eminescu, vorbind despre originea etnică a românilor, neagă 
„coborârea” lor „din traci”51, fiind totodată sigur că „s-ar putea deduce numai un singur 
lucru. La popoarele din Dacia, neexceptând pe cel român, trebuie să se afle urme  
de fonologie dacică”52, totuşi el, pornind de la studiile elaborate de lingvistul sloven Franz 
von Miklosich, identifică anumite coincidenţe lexicale şi fonetice existente în română 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



14

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

şi în albaneză. Mai întâi, el consideră poporul albanez şi limba albaneză ca provenind 
din aceleaşi triburi antice ale tracilor ca şi poporul român şi, respectiv, limba română: 
„Amestecul foarte mare şi pestriţ al limbei albaneze, care întrece pe al celei engleze, se va 
fi născut din două împrejurări cari concurg: întâi din vechimea poporului însuşi, care în 
viaţa sa lungă a avut ocazia de-a primi foarte multe influenţe străine, al doilea din numărul 
cel mare al popoarelor cari parte coexistă, parte au locuit pe rând în Peninsula Balcanică.  
Din limbă se dovedesc nenumărate atingeri cu cea română vorbită în Evul Mediu  
de poporul nostru, foarte numeros pe atuncea în Peninsulă”53. În continuare, M. Eminescu 
constată că în urma analizei a 261 de numiri albaneze de animale, au fost identificate 47 
de unităţi lexicale care „se ating cu cuvinte româneşti, multe cu alte cuvinte romanice, 
21 italiene, 41 vechi greceşti, înrudite însă originar, 38 medii şi neogreceşti. Dintre toate 
abia 30 se păreau de origine curat albaneză”54. Cu acest prilej, cărturarul nostru afirmă  
că „tracii şi ilirii erau popoare înrudite. Descendenţii ilirilor sunt albanejii actuali, din traci 
s-au născut românii”55. Referindu-se la F. fon Miklosich, el atestă „vreo 50 de cuvinte cari 
parte sunt comune albanejilor şi românilor, parte au în amândouă limbile o formă şi un 
sens deosebit”, în timp ce „un număr însemnat de cuvinte latine au trecut de la români  
nu numai în limba bulgară, ci în toate limbele Peninsulei”56, ca în fine să conchidă „cum 
că albanezii şi românii sunt unul şi acelaşi popor, însă unii au păstrat limba tracă, iar cei 
din urmă şi-au apropiat dialectul latin vulgar, nu mai e azi nicio îndoială” 57.

3.3. Mihai Eminescu este probabil prima personalitate din cultura noastră care  
a evidenţiat în mod special importanţa literaturii religioase pentru istoria limbii şi pentru 
procesul de creare a limbii literare româneşti. Astfel, în Timpul din 6 mai 1880, el afirmă 
că „limba literară, nu cea grăită în societatea cultă, limba cronicarilor şi a legendelor e pe 
alocurea de-o rară frumuseţe. Multe texte, şi bisericeşti şi laice, au un ritm atât de sonor  
în înşirarea cuvintelor încât e peste putinţă ca frumuseţea stilului lor să se atribuie întâmplării 
şi nu talentului scriitorului şi dezvoltării limbii”. În acelaşi timp, el este conştient de valoarea 
„stilistică şi lexicală” a cărţilor vechi, „căci nu sunt scrise supt influenţa limbelor moderne, 
cel puţin nu a celei franceze, şi se găsesc în ele locuţiuni care încep a dispărea din limba 
de astăzi şi se înlocuiesc prin şabloane din fraze străine dezvoltării de pân-acum a limbei 
noastre”, iar valoarea lexicală a acestora se manifestă „prin mulţimea de cuvinte originale, 
pe care scriitorii bisericeşti şi laici, siliţi să recurgă la propriile mijloace, le întrebuinţează 
în compunerile lor”58. În Timpul din 14 august 1882, poetul observa: „cărţile bisericeşti, 
tipărite în Ardeal, în Moldova, în Ţara Românească, opresc procesul de diversificare şi de 
dialectizare a graiului viu”59.

3.4. Consemnând faptul că treptat „au început a se recunoaşte însemnătatea limbii 
cărţilor bisericeşti”, poetul face o analogie cu situaţia din istoria limbii germane, constatând 
că „din deosebitele şi variile dialecte ale limbei germane de pildă, unul a ajuns să domineze 
şi să devie limbă literară şi de stat, aceasta este a se mulţumi mai cu seamă Bibliei lui 
Luther. La începutul secolului trecut, în al XVII-lea chiar, limba germană se poate zice 
că încetase de-a mai exista. Cine deschide cărţile scriitorilor din acei timpi află un jargon 
în care întreagă averea lexicală, sintaxa chiar a limbei erau alterate şi falsificate de mii  
de fraze franţuzeşti sau latineşti; reprezentantul de căpetenie al unei limbi germane literare, 
curate, era Biblia lui Luther”, ca în fine să ajungă la următoarea concluzie: „La noi lucrul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



15

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

s-a petrecut într-un mod analog. Epoca reformaţiunii, răspândindu-se prin periferii, au 
ajuns în Ardeal; calvinii începuseră a traduce cărţi bisericeşti în româneşte, pentru a atrage  
la Reformă şi poporul românesc. Ei bine, biserica şi Domnii noştri au combătut Reforma  
cu armele ei proprii. Au pus a se traduce cărţile bisericeşti în limba românească, au introdus 
limba poporului în biserică şi stat, în locul celor străine hieratice. Daca chiar ar fi existat 
înclinări de dialectizare a limbei noastre, ele au încetat din momentul în care biserica  
au creat limba literară, au sfinţit-o, au ridicat-o la rangul unei limbi hieratice şi de stat. 
Din acel moment trăsătura de unitate a devenit şi a rămas limba şi naţionalitatea, pe când 
înainte românul înclina a confunda naţionalitatea cu religia”. Aceste speculaţii teoretice 
urmăresc mai multe scopuri, dar în primul rând demonstrează necesitatea retipăririi „cărţilor 
bisericeşti cu caractere latine”, întrucât „tipăriturile vechi au început a se afla cu greutate”,  
de aceea Mihai Eminescu susţine acţiunea Sfântului Sinod în această direcţie, fiind de părerea  
că „limba cărţilor bisericeşti va fi supusă unei revizuiri în ceea ce priveşte slavismi tehnici, 
nejustificaţi şi nepricepuţi nici pân-în ziua de azi de popor. Cuvinte populare romanice se vor 
introduce în locul termenilor slavoneşti, cuvinte înţelese de toţi; frazelor li se va da pe ici 
colo orânduirea ce li se cuvine după geniul limbei noastre, înlăturându-se traducţiuni servile 
şi prea ad literam; c-un cuvânt, ferindu-se în mod egal de neologismi dar şi de barbarismi 
slavoneşti sau de altă origine, revizuitorii cărţilor vor avea în vedere atât avutul propriu  
al limbii populare cât şi arhaismii aciia cari se pot reintroduce fără alterare  
a înţelesului”60.

3.5. Mihai Eminescu demonstrează o subtilă cunoaştere a istoriei limbii române, 
evidenţiind straturile constitutive ale limbii române, căci „românii au răsărit dintre slavi 
ca insula… din mare”61. Astfel, el distinge mai întâi un strat „primar fonologic”, un strat 
„secundar bisericesc – o limbă mai nouă”, un strat „terţiar malorosian-polon” şi un strat 
„cuaternar rusesc administrativ-juridic”, iar în concluzie afirmă în termeni metaforici  
că „pe covăţelele acestei insule au rămas într-adevăr lacuri de apă de mare, care însă, prin 
afluenţa izvoarelor de apă dulce, s-au schimbat cu mult: pozitiv este însă că insula toată 
era odinioară sub mare”62.

În fine, făcând referirile de rigoare la studiul lui F. Fon Miklosich Die slavischen 
Elemente im Rumanichen, tipărit la Viena în 1861, poetul rezumă câteva din tezele savantului 
sloven. Pornind de la ideea că „toate limbile câte se vorbesc păstrează o seamă de însuşiri 
filologice cari, nefiind nici de origine greacă, nici romană, nici slavă, nu pot să fi ieşit din 
senin, ci trebuie să fi fost proprie unui popor care-a dispărut acum, trebuie să corespundă 
c-o realitate etnică care-a existat în trecut, c-un corelat etnic” 63, el ajunge la concluzia  
că aceste particularităţi de limbă „numai în limba albaneză…par a fi cu totul originare  
şi, fiindcă această limbă este totodată cea mai veche din peninsulă, putem trage concluziunea 
îndreptăţită că aceste proprietăţi indicate mai sus s-au născut fără îndoială dintr-un element 
înrudit cu limba albaneză, aşadar dintre-o limbă străstrăveche, dispărută azi, din limba 
traco-ilirică”64. În baza acestui fapt, M. Eminescu susţine că „limba traco-ilirică este temelia 
şi substratul peste cari s-au superpus deosebite pături lingvistice, dar aceste din urmă,  
cu toată superpunerea, sunt în chiar esenţa lor modificate prin acel substrat”65. În continuare, 
M. Eminescu distinge următoarele substraturi de limbă: „substrat: traco-iliric; pătura 
imediat superpusă: latina, la bulgari: substrat traco-iliric; pătura superpusă: paleoslavă,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



16

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

a doua pătură: finotatară, la grecii din Morea: subtrat traco-iliric, pătura superpusă: elină, 
paleoslavă, albaneză, română, la serbi, muntenegreni, dalmaţieni, bosniaci, croaţi: substrat: 
traco-iliric, pătura superpusă: limba lehitică a hrovaţilor (aduşi în Imp. Bizantin în timpul 
avarilor), la albanezi: substrat: traco-iliric, pătura: traco-ilirică”66. Şi, în fine, poetul enumeră 
acele proprietăţi ale structurilor limbilor balcanice care demonstrează existenţa unui substrat 
etnic şi lingvistic comun: „1) Formaţiunea caracteristică a viitorului cu un verbum volendi 
(vouloir, wollen), comună limbilor albaneză, română, neogreacă, bulgară şi sârbă.

2) Lipsa şi circumscrierea infinitivului în limbile albaneză, bulgară, neogrecească, 
ba uneori în cea română şi cea sârbă chiar.

3) Însemnarea genitivului şi a dativului cu aceeaşi formă (în limbile albaneză, 
română şi bulgară).

4) Aşezarea articolului după nume, unde ţine locul terminaţiilor declinaţiilor.
Articolul albanez definit: masc. I, fem. E; articolul albanez nedefinit: tъ Articolul 

român: masc. L, le; fem. A, oa Articolul bulgar: tъ, ta, to.
5) Frecvenţa sunetelor ă şi î în limba albaneză şi română şi în dialectele bulgarilor 

apuseni.
6) Schimbarea deasă a lui l în r în limba albaneză, română, neogreacă – mai rar 

în cea bulgară”67. În plus, poetul identifică încă o serie „de fenomene analoge în sintaxa 
acestor limbi. Dar şi mai multe puncte de atingere sunt între limba albaneză şi cea română. 
Astfel este fecunditatea în diftongi (Doppellaute); apoi tensiunea vocalelor din e în ea 
(tem, teamă); din o în oa (om, oameni); au (în limba albaneză ua, au); nazalizarea vocalei  
de la-nceput; eliminarea lui l înaintea lui i consonans (fii în loc de fili, găină în loc  
de galina, cai în loc de cali, văi în loc de văli, moi în loc de moli); schimbarea lui r în n 
(senin în loc de serin)”68.

3.6. În relaţie directă cu istoria limbii se află etimologia unităţilor de vocabular, pentru 
care poetul a manifestat un interes aparte, explicând originea substantivului  cuvânt prin 
lat. conventus „adunare de oameni”. Cu această ocazie el afirmă că „noţiunea nouă a găsit 
o manta spânzurată-n cui, vorba veche, şi-a îmbrăcat-o. Ea are cu totul alt înţeles decum 
l-avea vorba înainte”. Tot aşa el derivă verbul a lega din substantivul lex, iar expresia a se 
tăvăli de râs o consideră o expresie foarte adevărată, întrucât „cine râde din toată inima, 
aceluia-i vine gustul să se tăvălească pe jos”69.

4. Sunt demne de toată atenţia opiniile poetului în problema ortoepiei şi ortografiei 
limbii române. În această ordine de idei, el constată că „deşi rostirea normală a limbei 
româneşti e indicată fără abatere prin scrierile din veacurile trecute, totuşi românii 
moderni n-au găsit încă mijlocul de a o scrie în mod unitar. Câte capete, atâtea ortografii. 
Literatura populară stagnează, căci afară de doi-trei scriitori nimeni din noi nu mai e ‛n stare  
a reproduce graiul viu al poporului”70. Poetul este conştient că unificarea ortografiei limbii 
române este „treaba filologiei române; tot astfel e treaba ei de-a căuta originile cuvintelor”71. 
M. Eminescu defineşte ortografia drept „oglindă a pronunţiei aceleia care s-a recunoscut  
de cătră poporul întreg ca ortoepică, şi aceasta nu prin convenţie, ci în mod istoric, ea 
trebuie să păstreze acest caracter. Filologia poate schimba întru-câtva ortoepia, şi atunci 
ortografia [î]i urmează pe această cale”72.

4.1. În numărul din 26 aprilie 1878 al „Timpului”, Mihai Eminescu prezintă Noul 
a-b-c-dar românesc de Vasile Petri, apărut la Sibiu în 1878, şi insistă în mod special 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



17

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

asupra ortografiei acestui abecedar, evidenţiind ca fiind pozitiv faptul că autorul a adoptat 
„ortografia de dincoace de Carpaţi”73 . Vorbind despre interdependenţa dintre ortografie  
şi ortoepie, poetul susţine că „unitatea «ortografică» este pentru noi românii un bun mare,  
la care trebuie să tindem cu toţi cu orice preţ” şi se pronunţă pentru utilizarea consecventă 
a semnelor diacritice, întrucât „în cărţile cu ortografie fără semne şcolarii începători 
sunt nevoiţi a ceti cuvintele cari conţin sonuri derivate «de două ori», o dată aşa cum ele  
se prezintă ochiului d.e. saratura, apoi aşa cum le dictează auzul românesc: «sărătură». 
Chiar şi etimologişti pronunţaţi ca d. Bariţ încă recunosc «că pentru începători este greu  
a ceti fără semne» („Observatorul”, nr. 8)”74. În funcţie de relaţia dintre ortoepie şi ortografie, 
poetul examinează neologismele care „se pronunţă adeseori cu totul fals, mai ales când 
învăţătorii nu ştiu latineşte. Astfel am auzit însumi cum elevi şi învăţători pronunţau: timpurii 
în loc de timpuriu, amiciţiă în loc de amiciţie etc., pentru că era scris, timpuriu, amicetia. 
Unii mai pronunţau «gerunz»!, alţi «gerundiu», unii «concoarză», alţii «concordie» etc. 
Tot aşa, de nu mai rău, o păţim cu numele proprie; R. D. canonic Şerban din Gherla cetea 
la un esamen în Năsăud consecinţe Ţâşeni în loc de Titieni (numele unui învăţător)”75. 
În continuare, sunt prezentate avantajele ortografiei din secolele precedente, dat fiind că 
„bătrânii”, „luând limba astfel cum crescuse ea în propria ei individualitate”, „au creat  
o ortografie pentru români cum ea nu are păreche în nici una din limbile moderne. Înzestraţi 
cu o fineţă nemaipomenită a auzului şi cu un bun-simţ de care noi ne-am înstrăinat de mult, 
ei au simţit care dialect anume – dacă putem numi dialecte deosebirile dintre noi – este 
acela ce trebuie cultivat. Moldoveni şi munteni au tipărit în veacul al şaptesprezecelea 
cărţi care, ca oglindă a pronunţiei vie, admise ca clas, nu lasă nimic de adaos şi nimic  
de scăzut. Abia în epoca fanarioţilor, sub înrâurirea nimicitoare a lor, limba începe a-şi 
pierde unitatea ortoepică şi tinereţea ei naivă care străluceşte în cronicari. Dar pe la capătul 
domniei fanariote românii de peste Carpaţi încep să înveţe latineşte şi, mişcaţi de o ură 
neînţeleasă contra bietelor semne cari nu le păcătuise nimic şi a bietelor cuvinte cu care 
poporul în curs de atâtea veacuri îşi făcuse locuţiuni, proverbe, cântece şi poveşti, învăţaţii 
au năvălit să stingă de pe faţa pământului acea minunată operă la care contribuise milioane 
de capete, în mare parte foarte bine formate, şi zeci de cărturari cu bun-simţ şi cu auz 
credincios”76.

4.2. Mihai Eminescu a identificat cu acribie de lingvist deficienţele ortografiei 
„etimologice”, menţionând că:

„1. Ortografia etimologică nu este destul de precisă, în ceea ce priveşte mai ales 
scrierea sunetelor derivare; de unde urmează că multe cuvinte nici nu să pot ceti îndată 
corect. Cum să va scrie după ortografia etimologică d.e. muşcă, ca să nu să citească nici 
muscă, nici musică? Tot aşa e cu cuvintele: pişcă şi pisică, moşie şi moaşă, pasiune  
şi păşune, mană şi mânâ, paturi şl pături, satul şi sătul, urzeau şi urdeau (a urdi, a face 
urdă), coseau (iarba) şi să coşeau (pânile în cuptor), minţeau şi aminteau etc. Cum să 
vor scrie, tot cu acea ortografie, cuvinte ca: eşti, foşti, aştept, puşcă, triţcă, ştiucă, şder 
etc. Şi mai rău stăm cu numele proprii, în privinţa cărora nu putem consulta nici legătura 
cuvintelor, nici simţul nostru limbistic”;

„2. Lângă acest neajuns să mai adaogă unul cu mult mai greu în consecinţele sale, 
căci priveşte frumuseţea şi chiar unitatea limbei române, înţelegem neajunsul că ortografia 
etimologică, după natura ei, nu regulează întru nimic pronunţarea limbei. Astfel noi românii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



18

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

«ungureni» ne-am deprins a pronunţa: năciune, educăciune, enărăciune, comişune etc.,  
în credinţă negreşit că tot astfel pronunţă şi ceilalţi români fără excepţiune. După ce însă am 
început a ceti cărţi şi foi din România, scrise cu semne, am aflat spre surprinderea noastră 
că ei urmează alt mod de pronunţare, şi adecă: naţiune, educaţiune, enaraţiune, comisiune 
etc. Ei mai pronunţă; Zeu, zi, zic, şi, ieşire, singur etc., iar nu ca noi: Zău, zî, zâc, şî, ieşâre, 
sângur etc.; în un cuvânt: la ei nu să aud atâtea sunete guturale ca la noi. Va admite orişicine 
al lor mod de pronunţare este mai frumos, mai fin, mai elegant”.

„3. Majoritatea precumpănitoare a românilor respinge ortografia etimologică şi nu sunt 
pe semne că această majoritate să va supune minorităţii; din contră, ortografia etimologică 
pierde pe zi ce merge tot mai mult din terenul avut. Nici că este mirare, deoarece:

4. Ortografia cu semne este neasemănat mai precisă, prin urmare şi mai simplă  
şi mai uşoară”77.

Aşadar, M. Eminescu este un adept convins al unităţii ortografice şi ortoepice  
a limbii române, pentru a evita de a „introduce, ca vechii egipteni, trei moduri de scriere, 
unul pentru începători şi popor, altul pentru învăţaţi şi al treile pentru monumente”78.

M. Eminescu este conştient de importanţa ortografiei şi ortoepiei mai ales în procesul 
de predare a limbii române, întrucât „una din problemele şcoalelor noastre cu privire  
la limba maternă este de a face ca să dispară din limbă cu desăvârşire toate formele corupte, 
barbare şi neestetice şi în locul lor a introduce forme corecte şi frumoase. Aceasta însă nu 
să poate decât pe lângă ortografia cu semne, căci ortografia etimologica, lăsând pronunţarea 
în voia fiecărui lector, departe de a ne sprijini întru rezolvarea acestei probleme, mai vârtos 
ne încurcă”79.

4.3. Tot în legătură cu problema ortografiei şi ortoepiei, Mihai Eminescu dă dovadă 
de cunoştinţe profunde în domeniul foneticii istorice. Astfel, el constată că în această 
problemă s-a ajuns la „o adevărată vavilonie”, de aceea „suntem şi azi încă departe  
de restabilirea vechei noastre unităţi ortoepice”80. În această ordine de idei sunt concludente 
exemplele propuse de autor când examinează utilizarea lui „ó şi é în loc de oa şi ea, deşi 
în aceste unităţi sunetare partea pe care cade tonul e tocmai a şi nu o sau e”, indicând 
totodată că „o şi e nu sunt decât ¼ a sonului deplin, iar a e întreg. Aceste pătrimi de son au 
aceeaşi cantitate ca şi ĭ consonans în iată, iapă, iarbă. Un semn că e astfel e pronunţia vie, 
care a eliminat aceste pătrimi de sonuri; căci din ţeară s-au făcut ţară, din feată – fată, din 
afoară – afară ş.a.m.d.”, pentru ca în continuare să facă următoarea remarcă: „tot astfel  
de greşită ni se pare scrierea aşa-numitelor sunete derivate cu semnul sunetului originar  
din care derivă. Aşa d când avem echivalentul lui în z ni se pare de prisos. În genere 
întrebăm ce are a face originea, etimologia unui sunet cu scrierea lui? Nimic. Cum va scrie 
autorul – pentru a pune în evidenţă – sunetul j, când se derivă din z + ĭ consonans? Astfel 
englez face pluralul engleji, verbul o putrezi dă naştere substantivului putrejune, verbul  
a repezi – substantivului repejune; apoi sunt mulţime de numiri colective cari se termină 
în ez sau az şi au regulat ej la plural precum genoveji, franţuji, olandeji, engleji, portugeji, 
apoi praz/praji, obraz/obraji, viteaz/viteji etc.” Ca în fine să insiste asupra unui „exemplu 
şi mai ciudat. Ch (x) se preface în limba noastră înaintea lui i consonans în ş de ex.: Leach, 
Leşi; Ierarch, Ierarşi ş.a.”81.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



19

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

Pentru a demonstra superioritatea principiului fonetic asupra celui etimologic  
în ortografia limbii române, Mihai Eminescu recomandă filologilor să studieze cu mai mare 
atenţie dialectele „limbei italiene (cu deosebire celui calabrez) şi limbei latine postclasice  
şi din Evul Mediu, rezultatele pentru etimologismul nostru ar fi mult mai mari, căci am regăsi 
până şi sintaxa noastră mult mai analitică, ba până şi scrisoarea fonetică a pluralelor”82.

4.4. Fiind un subtil cunoscător al limbii moderne şi vechi şi fiind bine iniţiat în istoria 
limbii române, Mihai Eminescu consideră ca fiind dovedită următoarea teză: „Fonologia 
limbei româneşti e definitiv stabilită de 200 de ani aproape, de unde urmează că şi ortoepia, 
prin urmare şi ortografia, sunt de asemenea pe deplin stabilite”83.

5. Mihai Eminescu a manifestat un interes aparte faţă de limba sanscrită, realizând 
în acest scop traducerea parţială a valoroasei opere Gramatica critică abreviată a limbii 
sanscrite a lui Franz Bopp84. Manuscrisul traducerii neterminate a acestei opere se păstrează 
în Biblioteca Centrală Universitară din Iaşi şi denotă profunzimea preocupărilor lui  
M. Eminescu pentru limba sanscrită, antrenarea totală în munca de traducere şi eforturile 
supraomeneşti pe care le-a depus în executarea ei. Studiile la Berlin coincid cu perioada 
cercetărilor intense în domeniul indianismului. Astfel, în 1872, când el se înscrie  
la Universitatea din Berlin, F. Max Müller publică volumul al V-lea al Rigvedei, iar în 1874, 
când poetul pleacă din Berlin, apare şi volumul al VI-lea al acestei lucrări. Primul volum 
apăruse spre sfârşitul anului 1849. Tot în 1874 a avut loc primul congres al orientaliştilor 
la Londra, cu ocazia centenarului înfiinţării Societăţii Asiatice la Calcutta. În acei ani, Max 
Müller proiectează editarea colecţiei The Sacred Books of the East, care va pune temelia 
cercetărilor orientalistice; primele trei volume ale acesteia apar în 1879, an în care Eminescu 
publică Rugăciunea unui dac. Pe acea vreme se ţineau cursuri de limbi şi literaturi orientale 
la Universitatea din Berlin. Câteva din ele, de exemplu, cursurile limbilor sanscrită, pali 
(limba în care au fost scrise primele texte buddhiste) şi zendă, precum prelegeri despre 
imnuri din Rgveda şi Atharvaveda, ţinute de Albrecht Weber, sunt semnalate într-un caiet 
al lui Eminescu din perioada berlineză85. În opinia cercetătoarei Amita Bhose, Eminescu 
era conştient de faptul că iniţierea în filosofia indiană necesită o cunoaştere serioasă  
a filologiei, inclusiv a limbii sanscrite, fiindcă este imposibil să pătrunzi în spiritualitatea 
indiană fără să stăpâneşti subtilitatea limbii sanscrite, în care au fost concepute şi redactate 
textele antice indiene şi ca urmare el voia să înveţe serios limba sanscrită. Din Gramatica 
sanscrită a lui Bopp (ed. a II-a) cu 368 de pagini şi 623 de secţiuni, M. Eminescu a tradus 
până la secţiunea 319 (p. 195), adică ceva mai mult de jumătatea cărţii, iar din 451 de pagini 
ale glosarului sanscrit-latin, Eminescu a transcris primele 49 de pagini, care reprezintă 
primele patru litere din alfabetul devanagari, dintr-un total de 47 de litere. În total, cele 
trei caiete eminesciene conţin aproximativ 2 600 de cuvinte sanscrite. Numărul cuvintelor 
sanscrite apărute în acel manuscris şi cunoscute de Eminescu nu este prea mult în raport 
cu vocabularul imens al limbii sanscrite, dar nici nu-i prea puţin86.

5.1. Manuscrisele eminesciene denotă interesul poetului pentru cunoaşterea  
şi însuşirea limbilor străine. Cu acest prilej, poetul afirmă: „Cumpăr Biblia în toate limbile 
pe cari vreau să le învăţ. Toate cele europene. Sanscrita. Iudaica. Araba. Persana”87.  
Îşi face note în problema foneticii limbii latine, constatând că „diftongii ae, oe, au, diftongi 
vechi: eu, ei, oi, ui ce se mai regăsesc în interjecţiuni”, se interesează de modul de citire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



20

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

a „sunetelor în funcţie de locul în cuvânt”, examinează detaliat genul substantivelor, 
numirile animalelor în funcţie de genul lor, declinarea substantivelor şi conjugarea verbelor 
latineşti88. În acelaşi timp, manuscrisele conţin numeroase exerciţii de gramatică latină, 
inclusiv exerciţii referitoare la unele adverbe şi pronume latine89, note privind pronunţarea 
sunetelor limbii spaniole şi caracteristicile gramaticale specifice limbii germane sau celor 
ale limbii elene90.

6. Mihai Eminescu a manifestat preocupare permanentă pentru cultivarea limbii 
române. În problema nivelului de civilizaţie a românilor, el declară în cunoştinţă de 
cauză că „noi suntem începători, nu tineri”, în timp ce „firea noastră” este „schimbătoare  
şi nestatornică”, din care cauză, „Nemaigăsind jucării de stricat, ne-am apucat de limbă – de 
limba aceea de care de altfel ni-i şi ruşine s-o vorbim în familie – parce que nous parlons 
français”91. Mai mult, el rezervă limbii un rol determinant în procesul de modernizare 
culturală a românilor, întrucât „măsurariul civilizaţiunii unui popor în ziua de azi e: o limbă 
sonoră şi aptă de a exprima prin sunete – noţiuni, prin şir şi accent logic – cugete, prin 
accent etic – simţăminte. Modul de a înşira în fraze noţiune după noţiune, o caracteristică 
mai abstractă ori mai concretă a noţiunilor în sine, toate astea, dacă limba e să fie naţională, 
sunt ale limbii, căci de nu va fi aşa, e prea lesne ca un om să vorbească nemţeşte, de ex. 
cu material de vorbă unguresc”92. Aşadar, „maturitatea culturii publice a spiritului poporal  
se manifestă cu deosebire în limba sa, şi între culţii unui popor se numără aceia care au 
suit înălţimea şi domină terenul întreg”, iar „comoara şi puterea limbistică, felul stilului 
şi a expresiunii la un popor se reflectă şi se manifestează în literatura sa naţională;”, căci 
„ea este izvorul din care să ieie fiecare”93. Poetul aminteşte că, deşi „de la Roma venim, 
scumpi şi iubiţi compatrioţi, drept de la Roma! – din Dacia Traiană!”, „se cam ştersese 
diploma noastră de nobleţă: limba, însă am transcris-o din buchile voastre gheboşite de 
bătrâneţe în literele de aur ale limbelor surori; se cam ştersese istoria noastră”, manifestând 
optimism afirmând că „ceea ce n-am făcut în trecut ne vom încerca a face în viitor”, chiar 
dacă „cam degenerase arborele nostru genealogic cu câte-o codiţă străină, dar îl vom nimeni 
de toate uscăturile”94.

Aşadar, pentru Mihai Eminescu „limba, alegerea şi cursivitatea expresiunii  
în expunerea vorbită şi scrisă e un element esenţial, ba chiar un criteriu al culturii”95, totodată 
limba fiind şi „un puternic mijloc pentru a păstra vechea noastră avere naţională: unitatea 
în limbă şi o normă unică în pronunţie96.

6.1. Cu o tonalitate uşor persiflantă poetul afirmă că, deşi „ne-am subţiat, ne-am 
civilizat. În loc de-a merge la biserică, mergem la Caffé-chantant, unde ne-ntâlnim cu 
omenirea din toate unghiurile pământului, scursă la noi ca prin minune”, în timp ce „limba 
noastră cam veche, cu sintaxa ei frumoasă dar grea, cu multele ei locuţiuni, îi cam jena  
pe prietenii noştri”, de aceea „am dat-o de o parte şi am primit o ciripitură de limbă 
păsărească cu sintaxa cosmopolită pe care cineva, dacă ştie niţică franţuzească, o învaţă 
într-o săptămână de zile”. Iar în final exclamă cu ironie nedisimulată: „Bietul Varlaam, 
mitropolitul Moldovei şi al Sucevei, care, în înţelegere cu Domnii de atunci şi cu-n sinod 
general al bisericei noastre, au întemeiat acea admirabilă unitate care-a făcut ca limba noastră 
să fie aceeaşi, una şi nedespărţită în palat, în colibă şi-n toată românimea, şi-ar face cruce 
creştinul auzind o păsărească pe care poporul, vorbitorul de căpetenie şi păstrul limbei, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



21

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

n-o mai înţelege. Dar Varlaam era un prost. În zilele noastre nici membru la Academie 
n-ar putea să fie”97. Tocmai din aceste considerente, poetul supune unei critici vehemente 
pronunţia străină promovată de unii vorbitori pretinşi culţi, afirmând în Timpul din  
22 octombrie 1881că „nu de greco-bulgara subţire şi nazalizată a secolului fanarioţilor  
se va lega progresul limbei noastre, ci de începuturile sănătoase ale unui Ureche sau Miron 
Costin; nu de traducerea de legi străine atârnă civilizaţia juridică, ci de perfecţionarea  
şi completarea vechilor şi propriilor începuturi de legislaţiune şi viaţă juridică. Din rădăcini 
proprii, în adâncime proprii, răsare civilizaţia adevărată a unui popor barbar; nu din 
maimuţarea obiceielor străine, limbelor străine, instituţiunilor străine. Deci orice civilizaţie 
adevărată nu poate consista decât într-o parţială întoarcere la trecut, la elementele lui bune, 
sănătoase, proprii de dezvoltare”.

6.2. Mihai Eminescu supune unei critici acerbe presa vremii „scrisă mare parte într-o 
limbă cosmopolită, lesne de învăţat de către orice străin în câteva zile”, întrucât, fiind 
neînţeleasă de popor, „şterge până şi rămăşiţele de originalitate ale graiului nostru străvechi”. 
Anume ziarele „de ştiinţe naturale, de medicină, de ce-o fi” manifestă o lipsă totală  
„de respect pentru limbă”, acceptând „termeni străini fără trebuinţă şi numai din lene de-a 
căuta echivalentul românesc”98. Poetul constată cu tristeţe cum se extinde „stricarea limbei 
încât astăzi gazetele si cărturarii scriu o păsărească neînţeleasă de popor, subţire şi muieratică”, 
cauza acestor experimente nereuşite identificând-o „în politică” şi ca urmare, „uitând  
cu totul că limba noastră e singura în Europa care se vorbeşte aproape în acelaşi chip  
în toate părţile locuite de români, uitând că n-avem dialecte şi că moldoveanul se-nţelege 
tot aşa de bine cu crişanul ca şi acesta cu oamenii din Banatul Craiovei”99, politicienii noştri 
nu profită „de-ajuns această dovadă şi de unitate între noi şi de deosebire către străini”, 
„ci au căutat să ne silească să dovedim că fiece vorbă e latină şi că toţi, fără osebire,  
ne coborâm de-a dreptul de la romani”. Tocmai din aceste considerente, poetul conchide  
că toate acestea sunt de prisos, „pentru că nu originea face pe un popor să fie trainic,  
ci munca lui proprie, fie cu mâna, fie cu mintea; primejdios era pentru că una – se zguduia 
unitatea preexistentă a poporului nostru, al doilea – limba păsărească, trebuind învăţată, 
ca orice limbă străină, răpea timpul altor învăţături folositoare, al treilea – pentru că în 
multe cazuri nici dascălul nu ştia înţelesul cuvintelor nouă, necum şcolarul; şi, în sfârşit, 
pierderea cea mai mare era că întreaga comoară a limbei, ce sta din zicători, proverbe, 
inversiuni, nimeni în fraze gata moştenite din neam în neam de la strămoşi, se arunca în 
apă, pentru că-n ele erau şi cuvinte de origine nelatină. Pare că cine ştie ce nenorocire ar fi 
fost aceasta, pare că n-am trăit alături cu vecinii sute de ani şi n-o să mai trăim pare că se 
făcuse gaură-n ceri dac-am primit noi câte ceva de la ei, ei de la noi”100.

6.3. În problema inovaţiilor în limbă, poetul se pronunţă categoric împotriva celor 
lipsite de justificare reală, menţionând că „numai mediocritatea încearcă a introduce  
în sanctuarul limbei noastre strigătele de iarmaroc şi păsăreasca burselor”101, tocmai din 
aceste motive el consideră că „limba traducătorului ar putea fi mai românească. Ce va 
să zică prizon? N-avem vorbe româneşti îndestule pentru a însemna punerea la răcoare? 
Închisoare, temniţă, prinsoare nu sunt destul de bune pentru traducător? Cererea curăţeniei 
limbii e atât de dreaptă şi apoi nu ţine de nimenea nimic. Traducătorul n-are decât să 
întrebe cum zice românul cutărui lucru pentru a se lecui de galomanie”102. În baza acestui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



22

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

fapt, poetul califică limba română drept „o împărăteasă bogată căreia multe popoare i-au 
plătit dare în metal aur, pe când pare a nu fi dat nimănui nimica. A o dezbrăca de averile pe 
care ea harnică şi mlădioasă le-au adunat în veci de mai bine de o mie de ani, însemnează  
a o face din împărăteasă cerşetoare103.

6.4. Cărturarul nostru consideră că tocmai ţăranii urmau să fie consideraţi drept model 
de vorbitori ai limbii române, aceştia fiind calificat în calitate de antidot „contra epidemiei 
spirituale”, care exclude „beţia de fraze şi lipsa de cultură pozitivă a clasei de cenuşeri 
din România”. În vederea realizării acestui deziderat „era de nevoie ca limba ţăranului, 
fie el în România, fie în Ardeal, să fie pusă iar în scaunul de onoare ce i se cuvine, în locul  
în care o pusese cronicarii şi biserica”, dat fiind că „în lupta pentru limbă şi adevăr şi contra 
jargoanelor franţuzite sau nemţite şi a beţiei de cuvinte”, ţăranul „a rămas învingător”, iar 
„autorii loviţi de pana sa energică nu mai cutează a se întoarce la obiceiul lor de a înşira 
cuvinte nouă în loc de idei adevărate” şi în feluil acesta „limba, şi împreună cu ea mintea, 
se curăţă şi se lămureşte, căci numai o limbă în care cuvintele sunt împreunate c-un înţeles 
hotărât de veacuri este clară şi numai o cugetare care se serveşte de o asemenea limbă  
e limpede şi cu temei”104.

6.5. Dar M. Eminescu s-a interesat nu numai de aspectul teoretic al cultivării limbii,  
ci mai ales de cel practic. Astfel, el consideră că forma adjectivală crescând „nu există 
în limba noastră românească, ea este curat maimuţărie după franţuzeşte, introdusă  
de oarecari pretinşi literaţi”105. Vorbind despre termenul pomologie propus de un profesor 
pentru pomicultură, Mihai Eminescu recomandă, persiflând autorul acestui termen, în 
loc de patologie să se zică bologie (de la boală), în loc de cranioscopie-capologie, în loc  
de botanică- tufo- sau buruienologie şi în fine în loc de zoologie-dobitocologie106.  
În continuare, M. Eminescu demonstrează o cunoaştere profundă a semnificaţiilor sufixului 
-ar care se întrebuinţează pentru derivarea substantivelor „denumiri de meşteşuguri”,  
a sufixului verbal derivat -ărire, care serveşte la derivarea de denumiri de acţiuni formate 
de la substantivele „denumiri de meşteşuguri” şi în fine a sufixului -ărit utilizat pentru 
formarea de participium praeteriti, ca în exemplele ce urmează: „cism-ar, cism-ărit, 
văc-ar, văc-ărit, mor-ar, mor-ărit, apoi prisăcărit (şi prisăcărie), pădurărit ş.a. Tot acest 
sufix, care dă verbelor un caracter frecurentativ, se-ntrebuinţează şi pentru biruri şi taxe: 
oierit, ierbărit etc.”107.

7. Poetul demonstrează cunoştinţe teoretice şi practice profunde pentru toate nivelurile 
limbii române. Cu mult înaintea lingviştilor români, el a definit limba română drept  
o limbă analitică ceea ce-i imprimă limbii claritate108. În funcţie de natura analitică a limbii, 
poetul califică şi spiritul poporului nostru ca fiind analitic. Tocmai datorită caracterului 
său analitic limba română se deosebeşte de cea germană, ungurească, slavă, limba noastră 
manifestând „o inteligenţă mai puţin abstractă dar mai limpede; un bun simţ, falsificat 
poate în parte, dar înnăscut rasei române, o elasticitate mai mare a puterii musculare şi  
a celei intelectuale”109. Caracterul analitic al structurii gramaticale a limbii noastre, împreună 
cu „unitatea aproape absolută a limbei vorbite de români precum şi de unitatea datinelor, 
amândouă preexistente formaţiunii statelor române chiar”, constituie o cauză ce se opune  
„în mod constant deznaţionalizării românilor”110. În legătură cu problema deznaţionalizări, 
M. Eminescu lansează ideea, în ziarul „Timpul” din 4 octombrie 1881, că „bogăţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



23

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

consonantică şi vocalică a limbii îi dă înlesnire românului de-a imita cu uşurinţa pronunţia 
altor popoare, pe când celelalte cu greu deprind fonologia limbii noastre”.

7.1. Încă din tinereţe Mihai Eminescu manifestă interes pentru vocabularul limbii 
române şi această preocupare ţine de lingvistul H. Tiktin. Heimann (Hariton) Tiktin, stabilit 
la Iaşi în 1869, începe colectarea materialului pentru Dicţionarul româno-german, în trei 
volume. Ulterior, Tiktin va menţiona sprijinul pe care i l-a acordat poetul în procesul  
de însuşire a lexicului românesc: „Am petrecut cu Eminescu ore minunate în discuţii 
filologice şi filosofice şi a fost o mare pierdere pentru mine când el a părăsit Iaşul pentru 
a intra în redacţia unui jurnal din Bucureşti. El m-a iniţiat în literatura română de la 
începuturile ei şi prin el am cunoscut limba poporului, limbă a cărei importanţă încă nu 
era apreciată pe atunci decât de puţini. Lecţiile făcute împreună cu Eminescu şi explicaţiile 
sale pe care mi le-a dat cu această ocazie acest excelent cunoscător al limbii sale materne 
mi-au prilejuit o mulţime de constatări lexicografice, gramaticale, literare şi istorice, pe 
care le-am înregistrat pe fişe”111.

7.2. Poetul consideră că în problema studierii lexicului „cea mai stringentă sarcină  
ar fi, aşadar, luarea în considerare a patrimoniului lexical, ca perimetru al fondului de noţiuni 
al unui popor”, dat fiind că în situaţia în care „o limbă este bogată în special în domeniul 
vocabularului, lărgimea perimetrului lexical constituie de-acum o caracteristică”112.  
El manifestă cunoştinţe profunde în semasiologia diacronică şi sincronică, identificând 
sensul originar, etimologic al unui cuvânt şi polisemia unităţilor de vocabular, constatând 
că „aproape fiecare cuvânt are mai multe înţelesuri, care s-au dezvoltat din cel etimologic”, 
determină legile evoluţiei semantice a unităţilor lexicale, inclusiv „legile dezvoltării 
tezaurului lexical dintr-un număr relativ restrâns de rădăcini originare – întrucât amândouă  
se înlănţuie strâns – sunt de prezentat atât în general, cât şi în raport cu ceea ce este caracteristic 
diferitelor popoare”, lansează ideea că „sumedenia cuvintelor şi a noţiunilor desemnate cu 
ajutorul lor trebuie redusă la un număr cât mai mic de rădăcini şi de intuiţii primordiale”, 
menţionează că „declinarea substantivelor, de ex., ne impune sarcina de a arăta în ce mod 
un număr mic de forme ale cazurilor gramaticale a rezultat dintr-unul odinioară cu mult 
mai însemnat” din care cauză „sunt de stabilit legi cu privire la evoluţia şi istoria limbilor 
în general”, ca în final să-şi manifeste regretul  prin următoarea constatare: „Nu se poate  
să nesocotim faptul că pentru soluţionarea acestor sarcini sunt necesare lucrări pregătitoare 
încă şi mai importante, cu un caracter pur istoric, nerealizate până acum…”113.

7.3. Manuscrisele relevă interesul poetului pentru sociologia limbajului în general 
şi al lexicului în particular. Analizând problema neologismelor în limbă, poetul constată 
că acestea intră, de multe ori, în relaţii de sinonimie cu unităţile lexicale existente deja 
în sistemul lexical şi ca urmare se produce o anume diferenţiere semantică, astfel încât 
„vorba veche pierde din terenul său tocmai pe-atâta pe cât a cuprins sinonimul său”. Mai 
mult decât atât, „vorba primitivă câştigă două puncte de vedere, unul larg şi altul strict. 
Din punctul de vedere larg el păstrează drepturile sale şi întinderea sa veche – acesta  
e înţelesul cel larg al cuvântului. Din punctul de vedere strict, el ni se prezintă tocmai aşa 
cum l-a scurtat sinonimele sale – acesta e sensul strict al cuvântului”114.

În cazul împrumutului de cuvinte latine sau neolatine, marele nostru cărturar nu 
justifică împrumuturile lexicale care dispun de semnificaţii identice, în timp ce „a primi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



24

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

un sinonim care, însemnând aceeaşi, înseamnă totuşi altceva, o altă nuanţă a înţelesului, 
asta însemnează a-şi înavuţi, a-şi înnobila limba” , ca în fine să conchidă în mod justificat 
că „o expresiune pentru mai multe înţelesuri e o mizerie, mai multe expresiuni pentru  
un înţeles e copilărie, mai multe expresiuni însă pentru mai multe înţelesuri, deşi sinonime, 
e adevărată avuţie a limbei”, de aceea el recomandă această „avuţie… cu deosebire 
inovatorilor noştri”115.

În problema neologismelor, M. Eminescu identifică o legitate care va fi formulată 
mult mai târziu de lingviştii români: „În genere vorbele nouă iau un înţeles abstract, cele 
vechi păstrează înţelesul concret; afară de acele vorbe nouă de-a căror sunete e legat un 
înţeles cu totul material şi cari n-au sinonim în limba românească”. Această afirmaţie 
este susţinută de următoarea serie de cuvinte: mulţumitor, nemulţumitor – grat, ingrat. 
Diferenţierea semantică şi funcţională a acestor cuvinte, poetul o explică în felul următor: 
„Mulţumitor şi nemulţumitor mie mi se pare că şi-au desemnat deja cercul lor strict  
de însemânţă. Ele ating subiectul, ele ating cu desăvârşire individualitatea, eul subiectului, 
pe când obiectul ca atare poate să fie ingrat. Un tată are mulţămirea de-a iubi pe copilul 
său cu toate că copilul e ingrat, un poet sau un pictor sunt mulţămiţi de operele lor deşi 
ele, ingrate, nu li aduc neci onoare, neci bani adeseori”116.

În fine, „gratitudinea implică o datorie din partea obiectului, mulţămirea defel. 
Mulţămirea e internă, e pentru sine însăşi – originară, ea este pentru că este. Gratitudinea 
presupune o datorie, ea există pentru că are datoria de-a exista şi prin lipsa ei excită  
o nemulţămire morală. Mulţămirea nu are datorie de-a fi. Lucrul cel mai grat, venitul frumos 
şi sigur a lucrărei de pământ, implică adeseori în sine nemulţămirea cu starea de agricultor, 
e o stare grată dar nemulţămitoare, pe când cugetarea cea grea a filozofiei, fără a-şi aduce 
onoare sau bani, se-ntâmplă să te mulţămească pe deplin cu toată ingratitudinea lucrărei. 
Mulţămire şi nemulţămire sunt fenomene psihologice – grat şi ingrat sunt cu desăvârşire 
etice. Omul trebuie să fie mulţumit or nemulţumit involuntariu, aşa cum trebuie să vadă 
pentru că vede, cum trebuie să fie pentru că este. Nu aşa gratitudinea. Omul poate să fie 
grat, dar poate să fie şi ingrat după cum îşi îndeplineşte dătoria lui etică117.

7.4. Notele eminesciene referitoare la vocabularul limbii române includ generalităţi 
despre sistemul ei lexical, sintagme şi cuvinte răzleţe, precum şi câteva texte privind 
terminologia casnică şi de meserii. De asemenea sunt concludente glosarul poetului  
cu traducerea cuvântului român în latină, germană, franceză118, glosări româno-germane  
şi germano-române119, inclusiv glosarea mai multor cuvinte din cele mai variate domenii120. 
Poetul a acordat o atenţie aparte studierii şi cunoaşterii terminologiei casnice şi de meserii, 
glosând în această ordine de idei numeroase cuvinte din cele mai diferite zone populate  
de români şi demonstrând astfel unitatea teritorială a limbii române121.

7.5. Odată cu studierea în particular a lexicului românesc, Mihai Eminescu se iniţia 
şi în examinarea dicţionarelor româneşti existente, dând dovadă de o cunoaştere profundă 
a modalităţilor de prezentare lexicografică a unităţilor de vocabular. Cu ocazia examinării 
dicţionarului lui Cihac, el menţionează că acesta „a scris totuşi cel dintâi dicţionar 
comparativ al limbelor romanice luând de temei limba română122. Apreciind înalt valoarea 
lucrării, poetul constată că „există bunăoară un singur lexicon aproape complet al limbei 
române, operă de fond de mare valoare, cu toate mancurile ei de amănunte, lexiconul  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



25

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

d-lui Cihac.  Meritul acestei opere e cu atât mai mare cu cât volumul I e cea dentâi încercare reuşită  
a unui dicţionar comparativ al limbilor romanice” şi în final exclamă cu mult regret: „Câte 
exemplare au vândut autorul român în România? Două sau trei ni se pare, un număr  
cu totul ridicol. Toată ediţia a fost cumpărată de franceji, engleji, germani”, din care cauză 
el îşi exprimă părerea de rău pentru ignoranţa şi lipsa de civilizaţie a poporului român, 
întrucât „nu există ţară în lume – neexceptând Serbia, Grecia, poate chiar Bulgaria – în 
care să se citească mai puţin decât la noi în ţară”123. Luând în discuţie registrul de cuvinte 
al dicţionarelor, poetul se pronunţă pentru documentarea serioasă a atestării în manuscrisele 
vechi, dat fiind că „un caz izolat rămâne un caz izolat şi, fără a se găsi analogii în alte 
documente, nu se pot trage din el decât deduceri primejduite”124.

7.6. O problemă care l-a preocupat în permanenţă este cea cu privire la formarea 
cuvintelor noi. Mihai Eminescu este probabil primul în lingvistica română care a calificat  
sufixele şi prefixele moştenite din latină ca fiind moarte, susţinând că „limba românească 
în partea ei formală latină e o limbă moartă. Sufixele latine de trupină nu mai au puterea 
de-a încolţi în cuvinte nouă. Excepţii fac sufixele -ură, -tate, -inţă şi din cele nouă -bil, -al 
şi -enţă”, în timp ce „sufixele…trupinelor din limba slavonă sunt aproape toate vii, mai 
ales cele ce însemnează diminutive”125, de aceea „oricine încearcă a reduce limba numai  
la formele şi materialul de limbă latine a) întâi o sărăceşte stingând sute de locuţiuni 
cu nuanţe deosebite; b) o omoară căci o restrânge la cercul unor sufixe în mare parte 
moarte”126.

 În fine, poetul elaborează un tabel sinoptic al sufixelor moştenite din latină, 
indicându-li-se etimonul latin şi enumerând seria de derivate cu sufixele respective127.

8. Mihai Eminescu s-a interesat şi de unele probleme controversate de gramatică. 
În această ordine de idei sunt edificatoare opiniile poetului despre formarea genitivului  
şi dativului unor substantive ca patrie = patrii, praştie = praştii, sanie = sănii etc.128, despre 
declinarea unor substantive şi pronume de accentuare (a se vedea: sfadă – sfezi; eu însumi 
– eu însămi, tu însuţi – tu însăţi, el însuşi – ea însăşi, noi înşine – noi înşine, voi înşivă 
– voi înşive, ei înşişi – ele înşile; dânsul – dânsa, pe dânsul – pe dânsa, dânşii – dânsei, 
dânsele – dânselor; un ins – doi inşi; a-şi însuşi)129. O problemă specială a constituit pentru 
M. Eminescu ortografia conjugării inverse a verbelor (a se vedea: părutu-li-s-a, păre-le-
va, păre-ni-se-va, păre-li-se-va, pute-l-vom, vede-l-veţi; cos-veţi, opri-s-vor, opri-l-va; 
vre-va, nu-l-vor, nu-i vor; nu-l-am, nu-i am, n-o am, n-avem; ara-vor, ara-l-voi, ara-l-vei, 
ara-l-va, ara-l-vom, ara-l-veţi, ara-l-vor, ara-l-oi, ara-l-ei, ara-l-a, ara-l-om, ara-l-eţi, 
ara-l-or, arat-am – arar-aşi, arat-ai – arata-şi, arata-i – arat-au, ara-l-ar, privi-l-am, 
privi-l-vom)130.

În ceea ce priveşte modul verbelor, Mihai Eminescu a revigorat unele moduri verbale 
din limba română veche de prezumtiv (am fost mergând, am fost auzind, voi fi văzând, voi 
fi văzut”), de condiţional trecut şi conjunctiv perfect (El ar fi devenit învăţat, dacă ar fi 
lucrat mai mult. Ca el să fi avut noroc, se cere ca să fi fost mai înţelept, să fi devenit mai 
lucrător, să fi onorat consiliul bun. Ei vor avea cultură dacă vor fi învăţat şi vor fi ascultat, 
deşi ziseseră că n-au avut avere pentru a se cultiva”131.

8.1. Interpretarea eminesciană a gramaticii şi semanticii verbului este aproape 
eminamente modernă. Cărturarul nostru lansează ideea că „un verb care să fie impersonal 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



26

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

e imposibil, este o contradicţie în sine, deoarece raportul personal este caracteristica 
constitutivă propriu-zisă a verbului. Dacă persoana şi subiectul nu există pentru contemplarea 
noastră intelectuală, ele există însă cel puţin pentru gândirea verbală sau pentru limbajul 
interior, iar pentru a le căuta trebuie să ne transpunem în modul naiv de gândire şi intuire 
al limbii”132. Toate aceste consideraţii sunt motivate de modalitatea psihică, de afectivitatea 
persoanelor în procesul de reflectare a realităţii, dat fiind că omul este o fiinţă pasivă  
în simţurile sale pentru a denumi un subiect activ şi ca urmare „nu se sesizează ca eu, ci ca 
pe mine, adică ca ţintă atinsă”133. Cu alte cuvinte, în procesul de reflectare şi de denumire  
a segmentelor din realitate, percepţia senzuală a omului e orientată spre sine însuşi, din care 
cauză el nu se mai poate „gândi şi la cauza simţământului, pe care, pe deasupra, nici nu  
o cunoaşte. În reprezentarea sa el se separă doar pe sine însuşi ca suferind de suferinţa însăşi 
care-l chinuie. Când se numeşte pe sine ca „pe mine”, el caracterizează suferinţa chinuitoare 
ca demers activ prin care el suferă sau care îi provoacă lui durerea; în acest caz nu se mai 
adaugă niciun alt subiect; întrucât subiectul e cuprins deja în activitate, aşa cum în „a răbda 
de foame”, foamea (mi-e foame, mi-e sete??)134. Speculaţiile teoretice anterioare ar putea 
folosi la reevaluarea modalităţii de interpretare a verbelor numite impersonale.

8.2. Deosebit de valoroase sunt modalităţile de definire şi de clasificare a verbelor 
propuse de Mihai Eminescu. Definiţia generală a verbului ca parte de vorbire este 
eminamente modernă: „Verbe se numesc acele cuvinte atributive cari exprimă starea, acţiunea 
sau pasivitatea unui obiect, împreunate cu calitatea de-a atribui subiectului acest cuprins 
al lor. …Ele spun deci despre un obiect (persoană sau lucru) cum că se află în cutare stare 
(omul hodineşte, doarme) sau face ceva lucrează, citeşte, scrie) sau că sufere ceva (cartea  
se citeşte, şcolarul silitor e lăudat). Pentru că noţiunea atributivă din verbe este vremelnică, 
se petrece în timp, de aceea ele în limba germană se numesc Zeitwdrter”135. În continuare, 
se menţionează că verbul dispune de două forme care conţin numai noţiunea atributivă: 
„1) participiul, care exprimă în mod adiectivic şi curat noţiunea atributivă a verbelor  
(d. ex., scriind, citind – iubit, scris)” şi „2) infinitivul, care exprimă aceeaşi noţiune în mod 
substantivic (d. ex., iubire, scriere, vorbire, mergere)”. Totodată, autorul constată că „forma 
infinitivului exprimă cuprinsul verbului în modul cel mai general şi mai nedeterminat, 
afară de orice raport gramatical, de aceea fiecare verb, privit în sine, obicinuim a-1 cita  
în infinitiv, d. ex., verbul a iubi, a mânca etc.136

8.3. În funcţie de relaţiile sintactice exprimate, verbele se împart în „1) subiective  
a căror noţiune se mărgineşte la subiect” şi care „exprimă sau o stare-n nimeni a subiectului, 
d. ex., eu dorm, şed, sau totuşi o aşa activitate care după natura ei nu-i în stare de-a influenţa 
asupra unui obiect străin: d. ex., eu umblu, alerg, sar, şi 2) obiective, a căror noţiune, 
spre a fi pe deplin înţeleasă, are nevoie de-a fi referită la un obiect străin şi care exprimă  
„o activitate care purcede de la subiectul activ şi se referă la un obiect. Deci pentru întregire 
au nevoie, în româneşte, de un substantiv împreunat c-un adverb… Aceasta se numeşte 
recţiunea verbelor obiective”137. În situaţia în care verbul cere un nume în acuzativ, verbul 
este obiectiv şi se numeşte tranzitiv, „fiindcă noţiunea activităţii” lui „trece (nimeni) asupra 
unui obiect carele ni apare ca ţintă a activităţii şi ni se prezintă ca pasiv”. Alături de verbele 
tranzitive, autorul distinge verbele subiective „sub numirea de intranzitive” . Verbele  
la diateza activă şi la cea pasivă nu sunt decât două categorii deosebite de verbe, ci numai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



27

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

două forme deosebite de prezentare a acţiunii tranzitive, în timp ce verbele intranzitive 
nu au un obiect pasiv „asupra căruia să se aplice acţiunea; deci, e firesc lucru că nu pot 
forma pasivul şi că trebuie să se arate întotdeauna în formă activă” .Cu toate acestea, există 
verbe „care se pot întrebuinţa când ca tranzitive, când ca intranzitive, însă în asemenea 
întrebuinţare îşi schimbă înţelesul”138.

8.4. Verbele reflexive constituie, în opinia lui Mihai Eminescu, „o speţie de verbe” 
aparte, acestea fiind situate „între tranzitive şi intranzitive”. Ele prezintă „activitatea 
subiectivă sau starea subiectului sub forma unei reacţiuni asupra subiectului însuşi, astfel 
unul şi acelaşi lucru se arată atât ca subiect, cât şi ca obiect, atât activ, cât şi pasiv (Rom. Eu 
mă bucur)”. Totuşi unele  verbe „sunt din firea lor reflexive şi nici pot fi întrebuinţate altfel”, 
iar altele „pot fi întrebuinţate atât tranzitiv, cât şi reflexiv cu înţeles subiectiv numai”139.

9. Articolele publicistice ale lui Mihai Eminescu demonstrează că autorul lor avea 
cunoştinţe profunde în problema corelaţiei dintre limba literară şi graiurile sau dialectele 
acesteia, afirmând, în baza constatărilor lui Miron Costin „că cel mai frumos şi mai corect 
dialect românesc, cel mai apropiat de graiul italic se vorbeşte în Satmar, unde, cu toată 
emigrarea lui Dragoş, românii rămaşi acolo sub fratele lui, Voievodul Balc, sunt atât de 
numeroşi ca şi când n-ar fi ieşit nimeni din ţară”140. Mai mult, autorul constată, pe bună 
dreptate, că „ceea ce există într-adevăr nu este limba scrisă şi vorbită de clasele culte, 
ci tocmai dialectele”, fiind conştient că „deşi noi nu avem dialecte în înţelesul strict  
al cuvântului, totuşi plantele reale ale graiului viu sunt tocmai acele moduri de a vorbi din 
deosebitele părţi ale românimii întregi”, ca în concluzie să facă următoarea generalizare: 
„aceste dialecte stau în acelaşi raport cu limba scrisă ca şi mulţimea concretă de fiinţe 
organice de acelaş fel, însă totuşi deosebite între ele, cu chipul zugrăvit într-un atlante 
în care caută a se rezuma toate semnele caracteristice ale speciei ca atare, lăsându-se  
la [o] parte ceea ce e individual sau accidental”. În baza acestor afirmaţii, poetul scrie 
că „limba cultă a unui popor e aşadar o abstracţiune şi o unealtă artificială comparată  
cu dialectele vii şi totdeauna în mişcare a poporului. Îndată ce se scrie, limba începe a se 
pietrifica. Limba scrisă are ceva determinat, nemişcător, mort: dialectele produc cu asupra 
de măsură formaţiuni nouă, cari câteodată trec în scriere, câteodată nu”, de aceea „a aduna 
rămăşiţele graiului viu din documente private este deci o lucrare care dă cel mai sigur 
material pentru o gramatică istorică a limbii”141.

10. Luând în discuţie stilurile limbii române, intuiţia lingvistică îi permite poetului 
să constate în „Timpul”, 1 aprilie, 1881 că „unitatea actuală a limbei vorbite, deşi e în parte 
un merit special al epocei lui Matei Basarab, dovedeşte totuşi că şi în această privire erau 
elemente cu totul omogene, preexistente limbei bisericeşti, cari înclinau a căpăta o singură 
formă scrisă”, adică stilul colocvial, limba vorbită a existat înaintea stilului religios, iar  
„o unitate atât de pronunţată a limbei dovedeşte însă o unitate de origini etnice”142.

10.1. Chiar dacă atestăm o anumită diversificare stilistică înainte de apariţia literaturii 
scrise, aceasta se produce cu adevărat atunci „când dezvoltarea literaturii ajunge la punctul 
acela unde scriitorii îşi înving şi-şi dominează limba, deşi încă cu oarecare cheltuială  
de putere, atuncea ei scriu mai bine. Momentul ce precedă acestui stadiu se luptă cu o limbă 
încă barbară, momentul ce urmează se lasă cu totul şi în largul unei limbi învinse deja  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



28

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

şi stilul devine de toate zilele, lat” şi tocmai în situaţia în care aceste „două momente” sunt 
frecvente în egală măsură în operele scrise şi în vorbirea din viaţa publică, putem vorbi  
de o autentică diversificare stilistică a limbii române literare, adică va avea loc emanciparea 
limbii „de sub dominarea atât etimologică, cât şi sintactică a unei alteia sau a unora altora 
străine”143.

11. O deosebită actualitate, mai ales pentru românii basarabeni, au opiniile lui Mihai 
Eminescu despre denumirea limbii şi despre identitatea noastră naţională. În această privinţă, 
popoarele din imediata noastră apropiere au încercat şi mai încearcă încă să ne califice  
ca fiind de orice origine, numai nu de origine romană, din care considerente poetul  
e declară cu promptitudine: „daci sau romani, romani sau daci: e indiferent, suntem români 
şi punctum. Nimeni n-are să ne-nveţe ce-am fost sau ce-am trebuit să fim; voim să fim 
ceea ce suntem – români” şi „a mai discuta asupra acestui punct sau a crede că frica de ruşi  
ne-ar ademeni să ne facem nemţi sau viceversa, sau cum cred ungurii, că de frica acestor 
doi ne-am putea găsi flataţi să ne contopim cu naţia maghiară, toate aceste sunt iluzii 
de şcoală”, întrucât „limba şi naţionalitatea românească vor pieri deodată cu românul 
material, cu stingerea prin moarte şi fără urmaşi a noastră, nu prin deznaţionalizare  
şi renegaţiune”144.

11.1. Este cunoscută dorinţa falşilor amici ai românilor de a ne declara stat multietnic 
sau multinaţional. În această ordine de idei, Mihai Eminescu susţinea: „voim statul naţional, 
nu statul cosmopolit, nu America dunăreană. Voim ca stejarul stejari să producă, nu meri 
pădureţi” şi condamnă tendinţa unor oameni politici de „a face pe român să semene  
cu orice parte a străinătăţii mai mult decât cu el însuşi; să semene a francez, a englez,  
a neamţ, numai a român nu”. În baza acestor considerente, poetul conchide că „a persecuta 
naţionalitatea noastră nu însemnează însă a o stinge, ci numai a ne vexa şi a ne învenina 
împotriva persecutorilor”, iar drept corolar logic afirmă că „nici un neam pe faţa pământului 
nu are mai mult drept să ceară respectarea sa decât tocmai românul, pentru că nimeni  
nu este mai tolerant decât dânsul”. Istoria demonstrează cu lux de probe irefutabile  
că „ţările româneşti sunt acelea în care din vremi străvechi fiecare au avut voie să se închine 
la orice d-zeu au vroit şi să vorbească ce limbă i-au plăcut. Nu se va găsi o ţară în care să nu 
se fi încercat de a face prozeliţi din conlocuitorii de altă lege ori de altă limbă; hughenoţii 
în Franţa, maurii în Spania, polonii faţă cu rutenii, ungurii cu românii – toţi au încercat  
a câştiga pentru cercul lor de idei populaţiile conlocuitoare şi aceasta prin presiune, cu de-a 
sila”, în timp ce „românul priveşte c-un stoicism neschimbat biserica catolică, atât de veche 
în Moldova, şi nu i-a venit în minte să silească pe catolici de a deveni orientali; lipovenii 
fug din Rusia şi trăiesc nesupăraţi în cultul lor pe pământul românesc, apoi armenii, calvinii, 
protestanţii, evreii, toţi sunt faţă şi pot spune dacă guvernele româneşti au oprit vreo biserică 
sau vreo şcoală armenească, protestantă sau evreiască. Nici una”145.

Evident, înstrăinarea poporului de limba şi tradiţiile sale este o tendinţă criminală, 
tot aşa cum „e o încercare absurdă, daca nu mai mult, de a impune unui popor pe deplin 
format, incapabil de schimbare, ca să contracteze apucăturile unui geniu naţional mai 
greoi decât e al lui, de a-i impune limbi ce nu e în stare nici a le vorbi, nici a le pătrunde 
pe deplin, de-a-i întuneca deşteptăciunea şi claritatea spiritului lui cu calapoadele  
ab[s]trase ale unor limbi străine şi de-a nu-l lăsa să ajungă în bună pace la dezvoltarea 
pentru care l-a menit Dumnezeu”146.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



29

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

11.2. Toleranţa românului a devenit proverbială, chiar dacă unele forţe imperiale 
din Orient interpretează dorinţa basarabenilor de a reveni la matricea lor românească drept  
o acţiune fascistă. Toate aceste afirmaţii nu sunt decât invenţii şi insinuări ostile la adresa 
poporului nostru, căci se ştie că „românul e în stare a deveni catolic sau mahometan 
pentru a rămânea român, dar a-şi schimba limba şi naţionalitatea nu se va învoi nicicând 
şi oricare atitudine care i-ar periclita aceste bunuri, mai înalte pentru el decât chiar forma 
raportului său cu Dumnezeu, nu vor conveni nici inimei, nici spiritului său”. În rest, românul 
este „foarte tolerant cu orice lege şi orice limbă din lume, neamestecându-se nicicând în 
certuri religioase şi respectând în mod egal credinţele şi convingerile orişicui”, dovadă 
fiind faptul că „românul n-are de înregistrat în decursul unor lungi veacuri nici o răscoală 
religioasă, nici o persecuţie în contra vreunei naţionalităţi”, de acea „ceea ce cere numai azi,  
ca şi în veacurile trecute, este ca şi limba lui să fie respectată în acelaşi chip şi singura 
duşmănie pe care-o are românul este cea în contra elementelor cari nu supun silei numai 
trupul, ci şi sufletul”. Ca şi pe vremea lui Eminescu, există elemente străine pe teritoriul 
nostru istoric care consideră că a ne vorbi limba este „ca un păcat, a o scrie sau a o apăra 
ca o crimă”. Tocmai din această cauză se umplu „masele poporului nostru cu ură”147.

11.3. Ca şi în prezent în Republica Moldova, „în Rusia ca şi-n Ungaria, întâmpinăm 
adversari naturali ai rasei noastre”, din care cauză este inadmisibil de a aduce în fruntea 
statului „politica de aventuri şi de alianţe a unor adunături fără de patrie, cari să-şi facă 
din specula sângelui, a hotarelor, a cetăţeniei române un mijloc de existenţă zilnică,  
un mijloc de câştig148.

Republica Moldova, în calitatea sa de al doilea stat românesc, întâmpină aceleaşi 
obstacole în calea sa de afirmare ca stat naţional, ca şi România în perioada de afirmare ca 
stat naţional român, căci populaţiile eterogene, străine românilor prin limbă, religie, obiceiuri 
şi aspiraţii politice, venind în ţara noastră, caută cu toată înverşunarea să demonstreze  
că hotarele statului nostru nu sunt „totdeodată margini ale naţionalităţii noastre”.  
Şi acest lucru se produce din cauză că străinii, pe lângă faptul că nu ne recunosc apartenenţa  
la poporul român, în baza unei false teorii a existenţei unui „popor moldovenesc”, vor 
cere să nu identificăm „statul român cu naţionalitatea română, căci în acest stat sunt mai 
multe naţionalităţi, pe cari nu le leagă decât comunitatea guvernului”. Şi să ne ferească 
Dumnezeu care e martor, „iar oamenii încă ştiu, cât de strămutabilă e forma guvernelor  
şi cât de uşor se poate naşte vreun eveniment care să le deschidă porţile la putere şi acestor 
străini, mai cu seamă prin sprijinul ce-l au din vecinătate”149.

Evident, frontierele statului nostru nu mai sunt marginile naţionalităţii noastre, iar 
,,bunul cetăţean neautohton” originar din stepele ucrainene şi ruseşti „e foarte numeros  
şi foarte puţin scrupulos” şi dacă acesta „s-ar mărgini a-şi vedea de sărăcie şi a se hrăni  
în mod onest n-am prea avea ceva de zis. Dar fără muncă, fără merit, fără a produce bunuri 
de utilitate, fără ştiinţă, fără de caracter, să-l vezi că dirige şi determină soarta unui popor 
vechi, cu trecutul şi caracterul lui, iată ceea ce nu se poate admite”150.

15. În urma cercetării noastre putem ajunge la concluzia că Mihai Eminescu  
nu numai era informat asupra celor mai variate domenii din ştiinţa şi cultura din timpul său, 
ci a cunoscut şi ansamblul tuturor problemelor teoretice şi practice ale lingvisticii: filosofia 
limbii, teoriile existente referitoare la originea şi funcţionarea limbii, istoria limbii române, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



30

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

structura ei fonetică, lexicală şi gramaticală, inclusiv teoriile de sociolingvistică etc.
În fine, consultând numai parţial manuscrisele eminesciene, am ajuns la concluzia 

că Mihai Eminescu este o personalitate de excepţie în istoria culturii şi spiritualităţii 
româneşti şi am convingerea că oameni de talia lui este cu greu a crede că va mai avea 
vreodată poporul nostru.

Note bibliografice

¹ În această privinţă a se vedea: Amita Bhose. Eminescu si limba sanscrită. Bucureşti, 
Editura Cununi de stele, 2010.

² Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 
Academiei Române, 1993, p. 232.

³ Ibidem, p. 325.
4 Ibidem, p. 137.
5 De altfel, comunicarea noastră ne-a fost sugerată de acad. Mihai Cimpoi, tot aşa cum 

sub conducerea Domniei sale sunt în proces de elaborare două teze de doctorat, prima având ca 
obiect de studiu Eminescu şi comunitatea europeană, iar ce de-a doua – Eminescu şi probleme 
de fizică.

6 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium, p. 630.
7 Ibidem, p. 637-638.
8 Ibidem, p. 646-647.
9 Ibidem. p. 647-660.
10 Ibidem, p. 70.
11 Ibidem, p. 72.
12 Ibidem, p. 17.
13 Mihai Eminescu. Între Scylla Charybda. Chişinău, Editura Litera, 2005, p. 66.
14 Ibidem, p. 66.
15 Ibidem, p. 67.
16 Ibidem, p. 67.
17 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium, p. 681.
18 Ibidem, p. 681.
19 Ibidem, p. 681.
20 Mihai Cimpoi. Limba română, „Casă a fiinţei noastre”//Akademos, Revistă de Ştiinţă, 

Inovare, Cultură şi Artă, nr. 3 (22), 2011, p. 18.
21 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium, p. 98.
22 Ibidem, p. 241.
23 Citat după Mihai Cimpoi, Op. cit., p. 18.
24 Mihai Eminescu. Între Scylla Charybda, p. 66.
25 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium, p. 647.
26 Ibidem, p. 647.
27 Ibidem, p. 31.
28 Ibidem, p. 31.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



31

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

29 Ibidem, p. 637.
30 Ibidem, p. 637.
31 Ibidem, p. 68.
32 Ibidem, p. 681.
33 Ibidem, p. 637-638.
34 Ibidem, p. 100.
35 Ibidem, p. 647.
36 Ibidem, p. 647.
37 Ibidem, p. 647.
38 Gheorghe Bulgăr. Scriitori români despre limbă şi stil. Bucureşti, Editura Albastros, 

1984, p. 3.
67 Ibidem, p. 99.
68 Ibidem, p. 99-100.
69 Mihai Eminescu. Opere. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, p. 13.
70 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XII. Publicistică. Bucureşti, p. 126.
71 Mihai Eminescu. Opere. Vol. X. Publicistică, p. 105.
72 Ibidem, p. 107.
73 Mihai Eminescu. Opere. Vol. X. Publicistică, p. 83.
74 Ibidem, p. 83.
75 Ibidem, p. 83.
76 Ibidem, p. 84.
77 Ibidem, p. 149-150.
78 Ibidem, p. 150.
79 Ibidem, p. 150.
80 Ibidem, p. 84.
81 Ibidem, p. 84.
82 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium, p. 102.
83 Ibidem, p. 101.
84 Gramatica sanscrită mică a lui Bopp în traducerea lui Eminescu // Caietele lui Mihai 

Eminescu, vol. IV, Bucureşti, 1977, p. 68-79.
85 Informaţia respectivă este prezentată detaliat în: Bhose Amita, Eminescu şi India, 

Iaşi, 1978.
86 Ibidem.
87 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, 1993, p. 102.
88 Ibidem, p. 393.
89 Ibidem, p. 551-553.
90 Ibidem, p. 551-592.
91 Ibidem, p. 133-135.
92 Mihai Eminescu. Între Scylla Charybda. Chişinău, Editura Litera, 2005, p. 66.
93 Mihai Eminescu. Scrieri politice şi literare. Bucureşti, 1905, p. 12.
94 Ibidem, p. 400.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



32

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

95 Ibidem, p. 12.
96 Ibidem, p. 330.
97 Mihai Eminescu. Opere. Vol. X. Publicistică, p. 394..

98 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XI. Publicistică. Bucureşti, Editura Academiei Republicii 
Socialiste România, 1984, p. 157.

99 Ibidem, p. 164.
100 Ibidem, p. 164.
101 „Timpul”, 26, 29 ianuarie, 1 februarie 1880.
102 Mihai Eminescu. Scrieri politice şi literare. Bucureşti, 1905, p. 341.
103 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, 1993, p. 107.
104 Mihai Eminescu. Opere. Vol. X. Publicistică, p. 43.
105 Ibidem, p. 43.
106 Ibidem, p. 43.
107 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XII. Publicistică. p. 250.
108 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XII. Publicistică. Bucureşti, Editura Academiei Republicii 

Socialiste România, 1985, p. 252.
109 Ibidem, p. 252.
110 Ibidem, p. 252.
111 Ion Rizescu. H. Tiktin. Omul şi opera. Bucureşti: Editura Ştiinţifică, 1971, p. 10.
112 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, 1993, p. 637.
113 Ibidem, p. 637.
114 Ibidem, p. 101.
115 Ibidem, p. 101.
116 Ibidem, p. 101.
117 Ibidem, p. 115-119.
118 Ibidem, p. 119-121.
119 Ibidem, p. 121.
120 Ibidem, p. 106-115.
121 „Timpul”, 17 septembrie 1878.
122 „Timpul”, 22 octombrie, 1881.
123 „Timpul”, 10 octombrie 1881.
124 „Timpul”, 17 septembrie 1878.
125 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, 1993, p. 101.
126 Ibidem, p. 102.
127 Ibidem, p. 103-105.
128 Ibidem, p. 145-149.
129 Ibidem, p. 176.
130 Ibidem, p. 106.
131 Ibidem, p. 177.
132 Ibidem, p. 647.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei



33

buletin  de  lingvistică,  2011,   nr.  12

133 Ibidem, p. 647.
134 Ibidem, p. 647.
135 Ibidem, p. 647.
136 Ibidem, p. 647.
137 Ibidem, p. 647.
138 Ibidem, p. 647.
139 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XIII. Publicistică. Bucureşti, Editura Academiei 

Republicii Socialiste România, 1985, p. 108.
140 Ibidem, p. 115.
141 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XV. Fragmentarium. Addenda ediţiei. Bucureşti: Editura 

Academiei Române, 1993, p. 98.
142 Ibidem, p. 98.
143 Mihai Eminescu. Scrieri politice şi literare. Bucureşti, 1905, p. 66.
144 Ibidem, p. 67-68.
145 Mihai Eminescu. Opere. Vol. XII. Publicistică. Bucureşti, Editura Academiei Republicii 

Socialiste România, 1985, p. 252.
146 „Timpul”, 16 decembrie 1879.
147 „Timpul”, 1 septembrie 1881.
148 Ibidem.
149 Ibidem.
150 Ibidem.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:47:20 UTC)
BDD-A6616 © 2011 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

