AUT, L, 2012, p. 193-202

PROCEDIMIENTOS PARA CREAR COMICIDAD EN DOS ROMANCES
DE GONGORA: UNA NUEVA PERSPECTIVA

Raluca CIORTEA
(Universitatea Tibiscus, Timisoara)

Means of Creating the Comic in Two Romances by Géngora: A New Perspective

The article performs a comparative analysis of two romances written by the Spanish poet Luis de Géngora y Argote.
He was considered obscure by his epigones due to the vocabulary used and his treatment of imagery. All this is a
result of the disintegration of universalism. The present interpretation aims to reveal the playful and humorous side
of the poet, as reflected in his fine rhetorical figures. The analysis will focus on the source of the comic, as well as
on the means of producing it.

Keywords: comic, humor, irony, satire

Una de las formas de manifestacion de la comicidad es la risa. Esta puede ser una actitud
filosofica, asi como es considerada en el Renacimiento. La risa es considerada una de las mas
importantes formas de la verdad, de lo que concierne al universo en su conjunto, la historia y el
ser. Asi, constituye un punto de vista universal y prismatico del mundo, al que percibe de forma
escrutifadora a través de la seriedad; por eso, igual que a la seriedad, se le admitié en la gran
literatura preocupada por los problemas universales.

En el Renacimiento, la concepcion sobre la risa se expresaba a través de creaciones
literarias, pero tampoco faltaban las apreciaciones tedricas, que la justificaban como una forma
de la filosofia universal. Las teorias renacentistas tenian sus bases en las fuentes antiguas. Los
renacentistas trataban la risa desde tres puntos de vista: la medicina, la filosofia natural y la
filosofia popular: el cinismo. Por lo que respecta a la medicina, su mas gran representante era
Hipdcrates, que en aquella época era considerado uno de los tedricos con mas valor en lo que
concierne la risa. Su prestigio no se basaba solo en las observaciones hechas en sus tratados de
medicina, en los que habla del buen humor y de un elevado estado de animo tanto del paciente
como del médico, sino también en su novela La novela de HipGcrates, que contiene la
correspondencia, apocrifa, acerca de la locura de Demdcrito, que se manifestaba a través de la
risa. El tipo de risa hipocratico se caracteriza por un fuerte caracter filoséfico, pues la risa era
presentada con referencia a la vida del hombre con todos sus temores y desesperaciones, a los
dioses y a la vida de después. Se presenta la risa como una concepcion integral del mundo, como
la posicion espiritual del hombre que se despierta y llega a la madurez. La segunda perspectiva
es la de la filosofia natural, basada en las ideas de Aristoteles, que la consideraba un privilegio
supremo del espiritu del hombre, inaccesible a todos los seres. La tercera llega de la filosofia
popular, del cinismo. Es la perspectiva de Luciano y su imagen de Menipo riendo en el imperio
de la muerte. Se subraya la conexién de la risa con el infierno (y con la muerte), con la libertad
del espiritu y de la palabra.

Otra forma de manifestacion de la risa muy utilizada por el poeta es la ironia. La palabra
etimoldgicamente proviene del griego eiron que significa “persona que habla riéndose”, pero
también significa “interrogacion” (la ironia de Socrates). No se puede hablar de auto-ironia
excepto por abuso: un doble sentido irénico o un hecho serio no puede engafiar mas que al otro.
La diferencia, el contraste irénico se realiza con la defensa de un tercero, prisionero entre el
agresor y su complice real o virtual. A veces la ironia es considerada alegria de la libertad, de la
victoria del espiritu marcado por la superioridad o inferioridad frente al otro, a la moral, al

193

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



miedo, a las conveniencias. Esta es la afirmacion destructiva del mundo: alegria de la oposicion
y de la sublevacion.

El humor y la risa también se manifiestan a través del lenguaje, debido al hecho de que se
puede poner en directo contacto con las actividades humanas que son fuentes indiscutibles de
éstas. El lenguaje tiene la capacidad de provocar la risa y remitir a su sentido, pero también de
darle significado a través de antifrasis, de alusiones, de deformaciones o por la experiencia del
lenguaje vulgar, ordinario. No hay nada risible si no hay sentido, evidente o escondido, pero
igual de absurdo que las actividades humanas. Las palabras de genio o picaras son otro
instrumento del lenguaje para crear la risa, el humor. Este tipo de palabra es considerada una risa
tierna, delicada, cristalina y también misteriosa, escasa y genial. Es la novedad que aporta el
lenguaje a través del cual se revela o se disfraza la verdad. Su retdrica es inventiva y consiste en
acercar y separar, en el contrasentido. Ella revela todo lo que el orden social tiene entendido
como peligroso, indecente (como por ejemplo: agresividad, sexualidad, absurdo, ladico,
irracionalidad, excentricidad). Es una dicotomia, porque es ingenuidad y candor por un lado y
cinismo e infamia por otro. Por lo cual podemos entrever, con la ayuda de la relacion que se crea
entre palabras, situaciones ignoradas e inconscientes. Inesperada como el inconsciente, es un
acte manqué, que expresa mas de lo que dicen las palabras. Y por consiguiente, asi como decia
Freud en Comicul si umorul (2002), la risa es imprevisible, inexpresable (inefable), genial asi
como el inconsciente. EI médico vienés ve en la aparicidn de la risa de una palabra picara como
un deseo cumplido, igual que el suefio. Freud decia que ,,contrasensul inlocuieste adesea in spirit
sarcasmul si critica incluse in gindul care se ascunde in spatele spiritului, privinta in care, de
altfel, elaborarea cuvantului de spirit se aseamana cu elaborarea visului” (Freud, 2002: 97).
Segun él, la palabra de genio aparece de un placer que nos permite expresar deseos prohibidos, a
través de una manera econdmica, y por eso se utilizan los métodos de desplazamiento y de
condensacion. El proceso de desplazamiento es “deplasarea (...) procesului gandirii — deplasarea
accentului psihic asupra altei teme decat cea initiala” (Freud, 2002: 49). El proceso de
condensacion expresa un pensamiento escondido, reprimido.

De suso he mencionado que las actividades humanas diarias son fuentes de la risa y del
humor y esto porque siempre reimos de las cosas humanas 0 menos humanas, lo que no nos
impide burlarnos de lo que en una persona es inhumano, mecanico, analogo a un objeto. Reimos
de lo que no se puede pegar a la vida humana. Lo que es risible se cuenta: reimos de actitudes
humanas presas en una serie de eventos, porque el hombre no es risible mas que en sus
manifestaciones humanas.

Bergson, en su libro Teoria rasului (1992), sostiene que reimos como espectadores de
una situacion de inadaptacion: equivocos, torpezas, divertimiento, automatismos “du méchanique
plaqué sur le vivant” (Bergson, 1992: 17). Porque reimos de cosas que se pueden encuadrar en
un tipo, que se pueden ordenar en categorias, por lo tanto caracterizar. Por tanto no nos reimos de
un hombre, de una persona, sino de un tipo, de un caracter. Reimos de facciones fijas y
exageradas, de una idea abstracta, que transforma lo humano en maquina. La idea idealizada
disminuye y esquematiza, transforma la cara en méscara y sus rasgos fijos, el hombre (vivo) en
marioneta (a mitad muerto). Al fin y al cabo, la risa es la confrontacidén implicita de un ser vivo
con la mecéanica de la inteligencia y de la incongruencia. Segun Bergson, la risa es metafora viva,
porgue encuentra en su inadecuacion una idoneidad mas profunda: viva, inteligente y hace que el
hombre sea comparado a un juguete. Hay de la maquina y de lo mecanico en el hombre mas de
lo que nosotros aceptamos con el pensamiento. También dice que no se puede reir sin el sentido
de superioridad intelectual, porque ésta se dirige a inteligencias puras, sélo que tiene que estar en
permanente contacto con otras inteligencias; y también a la moral, porque una situacion comica
aparece como una situacion de combate entre el que rie y el objeto risible.

Adrian Marino habla en el Dictionar de idei literare (1973) de los tres tipos de risa
(clasificacion que también encontramos en Kant, que decia que hay dos tipos de risa: la
sarcastica y la condescendiente): la que pertenece al primitivismo de la vida, el psicoldgico y el
social. Marino dice que hay muchas reacciones fisiologicas que pueden provocar

194

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



espontaneamente el mecanismo auto-facial de la risa: la alegria, el gusto, el buen humor (los
monos también rien), los momentos de euforia. “Esta risa solariega, elemental, confinada al
salvaje, feroz, pertenece al estadio primitivo, pre-literario de la humanidad” (Marino, 1973: 427).
El continuaba diciendo que la risa psicoldgica es mucho mas evolucionada, que es una risa que
surge del afecto, del amor propio en el momento que se reciben buenas noticias. Y por Gltimo la
risa social, que es una risa comunicativa, defensiva, pudica, considerada un elemento importante
del lenguaje social. Para Marino, este tipo de risa es la expresion del contacto con el otro, de la
complicidad. Aducia:

“Cand societatea ne acceptd, ne apreciaza, ne elogiaza, rasul sau este de ,,primire”
(accueil), cand ne respinge, ne sanctioneaza si ne elimind, rasul siu este de ,,excludere”. Acest ras

genereazd o serie intreaga de glume sociale, «jocuri de societate», total neliterare.”. (Marino,
1973: 424).

Los poemas que analizaremos a continuacion, ademas de tener todas las fases hasta ahora
descritas, tienen muchos méas elementos que nos hace pensar en que Géngora, aunque escribio en
el siglo X VI, tiene rasgos modernistas, o sea de lo que el psicoanalisis o las teorias bergsonianas
han significado para el siglo XX.

Otra forma de crear el humor es la versificacion, la métrica que esta muy ligada a las
etapas de los poemas, contribuyendo asi a la musicalidad de la risa y lo alegre de la vida, que son
las cosas sobre las cuales el poeta atrae la atencion del lector.

Los dos romances tratan el mismo tema: la burla a la vieja y también los tépicos Carpe
diem y Tempus fugit.

Como ya se sabe, la burla es otra fuente de crear el humor, de provocar la risa. La burla es
el método clasico de irrision, especialmente preocupado por la forma de su tono. Ella aparece
ante individuos, grupos o personas reservadas, timidas o dandis y los confronta con la
mediocridad. Don Quijote es la encarnacion del principio de lo burlesco en si: es el contraste
entre el discurso y lo real.

En los dos romances el poeta cultivé la burla como fuente indiscutible del humor. El no se
burla so6lo de las viejas, sino de la sociedad que constituia un terrible contraste entre el brillo de
las artes, de la suntuosidad de la poesia y la sociedad decadente. En los romances el tema
principal es la burla a la vieja, tdpico muy utilizado en el periodo barroco, tanto por Géngora
como por Quevedo. Robert Jammes, decia en Etudes sur I'ouvre poétique de Don Luis de
Géngora y Argote (1967) que:

“il s’agit de vieilles entremetteuses, c’est-a-dire de personnages a 1’égard
desquels un poéte peut étre sévére pour des raisons qui n’ont rien a voir avec la
misogynie; ou bien ces vieilles - I’une ridée, I’autre édentée - sont évoquées pour inciter
les jeunes filles a prendre du bon temps avant qu’il ne sois trop tard, ici le pittoresque
I’emporte sur le ridicule.”. (James, 1967: 64).

El proximo romance se titula Erase una vieja y es uno de los poemas donde mejor se
manifiesta el humor del poeta. Leemos:
Erase una vieja
de gloriosa fama,
amiga de nifas,
de nifias que labran.
Para su contento 5
alquilo una casa
donde sus vecinas
hagan sus coladas.
Con la sed de amor
corren a la balsa 10

195

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



cien mil sabandijas

de natura varis,

a que con sus manos,

pues tiene tal gracia

como el unicornio, 15
bendiga las aguas.

También acudia

la viuda honrada,

del muerto marido

sintiendo la falta, 20
con tal gran extremo,

que alli se juntaba

a llorar por él

lagrimas cansada.

En el romance “Erase una vieja” se pueden distinguir dos planes de lectura. En una
primera lectura el lector lo lee como un romance dedicado a una vieja, pero sin entrar en detalles,
sin descifrar el contenido irénico, el juego Iéxico, que tanto se da en una segunda lectura. Entre
los dos planes se puede percibir el juego gongorino, de realidad-apariencia, muy frecuente en el
Siglo de Oro. En una primera lectura se destaca el relato de la vieja, amiga de nifias que cultivan
el campo, que alquil6 una casa donde acudian sus vecinas para llorar sus penas. El segundo plano
supone méas complejidad. Aqui estan englobadas las claves que tienen que ser descubiertas para
una buena comprension del mensaje transmitido por el poeta.

El romance empieza con una formula introductoria especifica de los cuentos orales érase,
que tiene como meta envolver al lector en un mundo magico. Ademas de su funcion principal,
también nos llama la atencion el tono que el poeta utiliza, aunque en apariencia quiere ser
natural, amistoso, en realidad esconde una cierta nota de ironia, que se mantendra durante todo el
romance. Asi como ya dijimos antes, la ironia es una fuente indiscutible del humor, ella se dirige
a inteligencias puras. Consiste en decir algo de tal manera que se entienda de forma distinta a la
que las palabras primeras parecen indicar (procedimiento igual al juego realidad-apariencia,
porque al fin y al cabo la ironia es también una forma de juego): el lector debe efectuar una
manipulacion semantica que le permite descifrar correctamente el mensaje, ayudado bien por el
contexto, bien por una peculiar entonacion del discurso.

“Erase una vieja/ de gloriosa fama” son versos que encubren una fina ironia. Aqui
Goéngora hace referencia a un estado prolifico del pasado de la vieja, cuando ésta era conocida
por sus acciones de mala fama, en su época de alcahueta. Ademas de la ironia, estos versos
también nos dan las referencias tematicas: la burla a la vieja, tema recurrente en la literatura
barroca. Este tema es procedente de la literatura latina, de Horacio sobre todo, y Marcial.

Los dos siguientes versos “amiga de nifias/ de nifias que labran” indican el estado
virginal de la mujer a través del sustantivo comun nifias que relacionado con el sustantivo amiga
del primer verso deriva en una metéafora con el sentido de maestra de nifias. En el segundo verso
el poeta clarifica el tipo de ensefianza que las nifias reciben de la vieja a través del uso del verbo
labrar.

En la introduccion se hablé de la risa creada a base del lenguaje, instrumento que Géngora
utiliza mucho. Un ejemplo de esto, es el uso de palabras de doble sentido con el fin de crear una
cierta nebulosidad del romance, para originar asi el juego apariencia-realidad. El verbo labrar
entendido dentro de la realidad Iéxica del barroco significaria cultivar el campo, pero asi como se
menciond anteriormente el poeta juega con las palabras, dado que Gongora la utiliza con el
sentido de actos sexuales. O sea que la vieja de gloriosa fama introduce a las nifias en el mundo
de la promiscuidad.

Para ubicar el poema, Gongora nos da unas pautas: “alquilé una casa/ donde sus vecinas/
hagan sus coladas”. En la palabra colada se encuentra la simbologia del agua, pues hacer la

196

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



colada en sentido literal significa lavar la ropa y en sentido figurado hacer gestiones amorosas o
encontrarse con los amantes. Se hace una analogia con el siguiente verso “con la sed de amor
corren a la balsa”. El agua como simbolo antropologico de lo femenino significa la humedad, la
corporalidad, el anima, algo que nunca se puede encontrar en estado puro (Chevalier,
Gheerbrant, 1994: 107-116). Se podria decir que Gongora utiliza el sustantivo colada
precisamente para inocular esta idea del agua como principio femenino.

El verso Con la sed de amor, también contiene una cierta referencia al agua, sélo que se
habla de un estado inducido por la falta de ésta. “Sed de amor” en el lenguaje irébnico gongorino
significaria apetito sexual, que puede tener como referente al Thymos que significa el descontrol,
la inseguridad. Todos estos valores estan vistos en relacion con las teorias de Jung que considera
el agua como simbolo de lo inconsciente. La suma de estos semas releva una vision de lo
femenino como algo inestable, que actta inconscientemente como si fueran parte de la triada
dionisiaca. El verso “corren a la balsa” alude a que las mujeres se precipitan hacia la casa de la
alcahueta para apagar “la sed de amor” con la ayuda de la “la balsa”. La “balsa” podria ser el
farmacon de Romeo y Julieta, pero también un balsamo curativo o simplemente la casa de la
alcahueta, pero tenemos que tener en cuenta que la balsa alude al dinero, haciendo referencia a
que las mujeres que van alli van a trabajar.

Para referirse a la gran cantidad de chicas que acuden o entran en esa casa, Gongora utiliza
la animalizacion a través de una metonimia del continente por el contenido: “cien mil sabandijas/
de natura varia” significa que hay chicas de diferentes clases sociales pero que decaen en la
escala social de la época. La palabra sabandija, ademas de su significado principal de insectos,
también denota una persona despreciable, que se presta a actos decadentes.

En los versos “Como el unicornio/ bendiga las aguas”, el poeta pone en antitesis las
simbologias del unicornio que denota la inocencia, la pureza, y el agua que, como ya hemos
sefialado, significa lo femenino y al mismo tiempo el Thymos. Pero el unicornio no sélo es una
antitesis con el agua, sino que ademas hace hincapié sobre el estado nada inocente de las chicas,
debido a que el unicornio también representa el signo falico.

Ademas de las chicas de diferente indole, también acude a la casa de la vieja una “viuda
honrada/ de muerto marido/ sintiendo la falta/ con tan gran extremo/ que alli se juntaba/ a
llorar por él/ lagrimas cansadas™.

Si al principio del romance el poeta ironizaba a la vieja, ahora él intenta también a traves
de la ironia y del juego sémico de crear el humor, hacer lo mismo con referencia a la viuda. Esta
vez él ironiza a la viuda, de forma que la llama honrada aunque ya sin marido “siente la falta” lo
que podria ser que no tiene regla, que espera un bebé o que echa de menos a su marido.

En estos ultimos versos, ademas de la patente ironia también se podria decir que hay una
aglutinacion entre el Eros y el Thanatos (se podria crear un triangulo amoroso entre la mujer, el
marido fallecido y el amante de la mujer). Pero la ironia tiene un fuerte caracter moralizador,
porque esta figura retorica, con la ayuda del léxico que hacer referencia al plano material-
corporal bajo, ridiculiza, ridiculo del que inevitablemente sale el humor, la burla.

Otro romance en el cual se puede observar la faz comica del poeta es Que se nos va las
Pascuas, mozas. Leemos:
iQue se nos va la Pascua, mozas,
gue se nos va la Pascua!

Mozuelas las de mi barrio,

loquillas y confiadas,

mirad no os engarie el tiempo, 5
la edad y la confianza.

No os dejéis lisonjear

De la juventud lozana

Porque de caducas flores

Teje el tiempo sus guirnaldas. 10

197

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



198

iQue se nos va la Pascua, mozas,
que se nos va la Pascua!

Vuelan los ligeros afios,

y con presurosas alas

nos roban, como harpias, 15
nuestras sabrosas viandas.

La flor de la maravilla

esta verdad nos declara,

porque le hurta la tarde

lo que le dio la mafana. 20

iQue se nos va la Pascua, mozas,
que se nos va la Pascua!

Mirad que cuando pensais

que hacen la sefial del alba

las campanas de la vida, 25
es la queda, y os desarma

de vuestro color y lustre,

de vuestro donaire y gracia,

y quedais todas perdidas

por mayores de la marca. 30

iQue se nos va la Pascua, mozas,
que se nos va la Pascua!

Yo sé de una buena vieja

que fue un tiempo rubia y zarca,

y que al presente le cuesta 35
harto caro ver su cara,

porque su brufiida frente

y sus mejillas se hallan

mas que roquete de obispo

encogidas y arrugadas. 40

iQue se nos va la Pascua, mozas,
que se nos va la Pascua!

Y sé de otra buena vieja,

que un diente que le quedaba

se lo dej6 este otro dia 45
sepultado en unas natas,

y con lagrimas le dice:

«Diente mio de mi alma,

yo sé cuando fuiste perla

aunque ahora no sois cafia.» 50

iQue se nos va la Pascua, mozas,
gue se nos va la Pascua!

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



Por eso, moquelas locas,

antes que la edad avara

el rubio cabello de oro 55
convierta en luciente plata,

quered cuando sois amadas,

mirad, bobas, que detras

se pinta la ocasion calva. 60

iQue se nos va la Pascua, mozas,
que se nos va la Pascua!

En el segundo romance que se analizard, el poeta trata los mismos temas que en el romance
anterior: Carpe diem, tempus fugit y del collige virgo rosas. Estos temas dominan todo el
romance, solo que en cambio se dan en la estructura del romance, en el punto de vista que el
poeta adopta respecto a estos temas. Se podria decir que el romance esta dividido en tres grandes
partes. La primera empieza con el verso “Mozuelas las de mi barrio” y contintia hasta el verso
“por mayores de la marca”. La segunda parte empieza con el verso “Yo sé de una buena vieja”
hasta el verso “aunque ahora no sois nada” y después de éste hay una regresion al primer plano
que también puede ser considerado como una conclusién sobre el significado del paso del
tiempo. El romance empieza su desenlace con un estribillo popular “Que se nos va la Pascua,
mozas/ que se nos va la Pascua...”, incluyéndole de esta manera en la serie de los romances con
estribillo. Otros romances que forman parte de la misma categoria son: Caida se la ha un clavel,
Aprended flores, en mi. Esta es una costumbre barroca muy importante, la de elaborar piezas
cultas a través de versos populares. Es un tipo de intertextualidad que puede tomar diferentes
aspectos: glosa, parodia. Este estribillo ademas del hecho de que esta utilizado como titulo
(aunque los titulos han sido puestos por los editores) también tiene otras funciones. Una de ellas
es la de reiterar el motivo del tempus fugit, por la aparicién de éste en diversos momentos del
romance. También se quiere hacer hincapié sobre la brevedad de los afios juveniles, se hace
referencia a estos a través de se va la pascua que en uno de sus significados es la edad juvenil.
Para crear el humor, el poeta utiliza palabras del campo semantico religioso, haciendo referencia
a las acciones profanas. Este uso es muy frecuente en las normas literarias barrocas. La palabra
Pascua proviene del mundo religioso. En la iglesia catdlica es la fiesta solemne de la
Resurreccion del Sefior, pero también hace referencia al risus paschalis. Leemos:

“in zilele de Pasti rasul si glumele erau ingaduite chair in incinta bisericii. Tn
aceste zile, preotul Tsi permite s spund din amvon tot soiul de istorioare amuzante si
anecdote, ca sa-si incite enoriasii la un ras plin de veselie, la bucuria renasterii dupa
indelungata perioada de post si tristete (...). Aceste glume si povestioare de tip
carnavalesc se inspirau mai ales din viata materiala si trupeasca. Permisiunea de a rade
coincide in timp cu premisiunea de a consuma carne si de a ntretine relatii sexuale
(oprite Tn perioada postului).”. (Bahtin, 1974: 90-91).

Pero si se hace una analogia entre el significado propio de la palabra y la manera en que la
utiliza el poeta, se podria decir que es un impulso que se da a las chicas para que despierten,
resuciten y se den cuenta de la volatilizacion del tiempo.

La primera parte empieza con unos versos irénicos acerca del estado puramente juvenil
“Mozuelas las de mi barrio,/ loquillas y confiadas”. Los diminutivos, base del humor, ademas de
la ironia poco perceptible, también encubren un cierto tono parentesco, carifioso, como una
advertencia puramente paterna que se desarrolla en los siguientes versos “mirad no os engafie el
tiempo,/ la edad y la confianza”. La palabra moza del estribillo, que en estos versos aparece en
diminutivo junto con la palabra loquillas, significa faciles en el sexo y constituye una imagen
ambivalente: puras en apariencia e impuras en realidad (juego apariencia-realidad, que hace
hincapié en la fase ludica del humor).

199

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



A continuacion los versos siguen la misma linea: “no os dejéis lisonjear/ de la juventud
lozana/ porque de caducas flores/ teje el tiempo sus guirnaldas”. Estos versos son como un aviso
de no dejarse engafiar por la vida juvenil, cuando todo esta encerrado en un cierto circulo de la
juventud, sin tener en cuenta el hecho de que el tiempo pasa, de que no espera hasta que la locura
adolescentita llegue a su fin. También se tiene que sefialar el uso del imperativo, consustancial al
topico carpe diem. La repercusion del paso del tiempo estd expresada en los siguientes versos:
“porque de caducas flores/ teje el tiempo sus guirnaldas”. Las caducas flores pueden ser las
nifias atrapadas en la ligera vida juvenil. Nifias a las que les paso el tiempo y que se han quedado
como envanecidas. Este verso también se podria relacionar con la flor marchita, como simbolo
de la joven envejecida y también con el tdpico collige virgo rosas o De rosis nascentibus. Este
poema fue escrito por Ausonio y después trabajado por Virgilio. Este topico es una variante del
Carpe diem, que también es una invitacion de gozar del dia, pero aplicado a la mujer. Con el
topico del Carpe Diem se invita a gozar de la juventud, antes de que el tiempo pase y llegue la
vejez. En el caso del tdpico de collige virgo rosas, las rosas simbolizan la juventud y el poeta
invita a la mujer que las disfruten mientras esta fresca la flor y fresca la juventud.

Para entrelazar los dos versos el poeta hace uso de la simbologia de las guirnaldas, que
ademas de otros sentidos también encubren el de flor, de la belleza, de algo efimero. Es como si
hablara del dualismo vida-muerte, haciendo referencia otra vez a la caducidad de la vida juvenil
y al topico del que se hablo anteriormente.

Pero igual podemos afirmar que Goéngora, a través del sentido metaférico que tiene el
verso, remite a una telarafia, a un laberinto (topico frecuente en el barroco) en que estan
atrapadas las mozuelas. El laberinto seria la vida, esa ciudad desconocida en que, si no se utiliza
un plano, se corre el riesgo de encontrar el caos, de no encontrar la sacralidad, la inmortalidad,
como decia Eliade, la mision esencial del ser humano.

Los siguientes versos siguen en la misma linea, con el mismo tono, continuando la
divagacion sobre el tiempo: “Vuelan los ligeros afios/ y con presurosas alas/ nos roban como
harpias,/ nuestras sabrosas viandas:/ la flor de la maravilla/ esta verdad nos declara,/ porque le
hurta la tarde/ lo que le dio la mafiana”. En estos versos también se hace alusion al mito de
Fineo, al que las harpias robaron la comida dejandole a cambio excrementos.

Ahora Goéngora ya no se esconde detras de palabras con doble significado para aludir al
paso del tiempo. La palabra viandas nos lleva al simbolo de la comida, topico del sexo como
comida, y por extension a la boca que “formeaza insd trasatura fetei cea mai Insemnata pentru
grotesc. Ea domina totul. Figura groteasca se reduce, de fapt, la 0 gura deschisa (...) abis cascat
si devorator” (Bahtin, 1974: 59).

Goéngora animaliza el tiempo, metamorfoseandolo en harpia. Arpia es un ave fabulosa,
con rostro de mujer y cuerpo de ave de rapifia. Comparacion que nos ayuda a darnos cuenta de la
maldad y de la velocidad con que pasan los afios, dejando de una manera huellas muy grandes
sobre nuestra existencia. Lo que las harpias o el tiempo nos roban son ‘“nuestras sabrosas
viandas”, o sea los goces de la vida, la alegria. Todas estas podrian remitir a la bicorporalidad.
Leemos:

“In trupul grotesc, dimpotrivd, moartea nu pune capat unei valori esentiale,
deoarece moartea nu priveste trupul ancestral pe care, din contra, il innoieste n
generatiile urmatoare. IntAmplarile trupului grotesc se desfasoara totdeauna la hotarul ce
desparte un corp de altul, cum s-ar zice, in punctul lor de intersectie. Un corp daruieste
moartea sa, celdlalt nasterea sa, dar ele se contropesc (la limitd) intr-o singura imagine
bicorporala” (Bahtin, 1974: 351).

En el verso “La flor de la maravilla” se menciona otra vez la flor, simbolo de lo efimero.
El hecho de que esta en combinacion con el sustantivo maravilla reitera el sentido de lo pasajero.
Ademas de la referencia al paso del tiempo, el autor también se refiere a un tipo de flor que se
marchita el mismo dia que se abre, haciendo hincapié una vez mas sobre la idea del tépico del

200

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



Carpe diem. Los versos “porque le hurta la tarde/ lo que le dio la mafiana” se refieren al topico
De rosis nascentibus o collige virgo rosas.

Y para cerrar este primer plano el poeta habla de las varias etapas del dia, intensificando la
idea de la brevedad del tiempo: “Mirad que cuando pensais,/ que hace la sefial del alba”. El alba
significa la madrugada, los primeros rayos del sol. Estos primeros rayos en vez de significar los
primeros afios de la adolescencia son las campanas de la vida, que son como un ultimo grito
hacia el despertar de la juventud lozana, de la resurreccion a la vida. La idea transmitida en los
versos “vuestro color y lustre,/ de vuestro donaire y gracias/ y quedais, todas perdidas por
mayores de la marca” es que el paso del tiempo trae el envejecimiento, cada dia mas visible en
el rostro, en la belleza de la mujer. Para obtener una mejor comprensién de los versos gongorinos
podemos aludir a los versos de Ovidio, de Amores 1.8 que dicen “La belleza, a no ser que la
cultives, se va avejentando si nadie hace uso de ella” (Ovidio, 1998: 59).

En la segunda parte del romance la atencion del poeta se centra en el retrato de la vieja. En
la obra de Gongora podemos encontrar varias imagenes de la vieja, asi como se menciond méas
arriba. Los versos que mejor ilustran lo que Robert Jammes dijo en Etudes sur |"ouvre poétique
de Don Luis de Géngora y Argote son: “Yo sé de una buena vieja/ que fue un tiempo rubia y
zarca, / y que al presente le cuesta/ harto caro al ver su cara.[...] Y sé de otra buena vieja,/ que un
diente que le quedaba...”.

El topico de la vieja es muy antiguo y frecuentemente utilizado en la literatura de la época.
Este topico tiene sus raices en la obra de los poetas latinos Horacio, Marcial y Ovidio, pero la
vieja de Ovidio, tal vez, es la mas conocida. Ovidio en su obra Amores 1.8 habla de la vieja
como alcahueta: “Hay cierta vieja, (quienquiera que desee conocer a una alcahueta, que preste
atencion), pues bien, hay una cierta vieja de nombre Dipsas” (Ovidio, 1998: 56).

Asi como mencionamos en las primeras paginas, la sétira a la vieja tiene dos aspectos: la
denigracion de la vieja desde la perspectiva de la mujer vieja a la que nadie quiere -siendo una
sétira hiriente; y la perspectiva de la vieja como bruja, como maga envidiosa. Como ya se vio en
la poética de Gongora, se pueden encontrar los dos tipos de vieja. La vieja gongorina es una a la
que le faltan los dientes “que un diente le quedaba/ se lo dejo, estroto dia,/ sepultado en unas
natas”. La voz sepultado remite a la edad de la vieja y también a la muerte, pero igual a la unién
que se establece entre los dos planos: vida-muerte, a la bicorporalidad y, por qué no, a las
consecuencias del paso del tiempo.

Esta segunda parte termina con el mismo estribillo que es como un imperativo, que utiliza
el poeta para hacerles reflexionar a las nifias sobre el Carpe diem. La tercera parte empieza su
desarrollo con el miso apelativo mozuelas locas, diminutivo que demuestra su carifio, que esta
vez traspasa el oficio cristiano, y pasa en el plano familiar.

En los siguientes versos habla de la avaricia del tiempo “antes que la edad avara”, que no
les deja nada, asi como a la vieja no le quedo ni el diente: “Diente mio de mi alma,/ yo sé cuando
fuiste perla,/ aunque ahora no sois nada”. Aqui aparece ¢l topico de los dientes como perlas,
muy frecuente en la época, y que marca una degradacion de la realidad. Géngora hace lo mismo,
solo que con referencia a la belleza de las jovenes, a su retrato de Laura de Dante: “el rubio de
cabello de oro/ convierta en luciente plata”. La metafora cabello de oro podria ser la imagen
angélica de la mujer, imagen de la pureza, aunque conservada solo en apariencia. Otra metafora,
luciente plata, habla del paso del tiempo, pero la palabra plata también significa dinero, y asi
Ilegamos otra vez en el area dominada por la alcahueta.

El poeta anima a las chicas a disfrutar de cada momento, a dejarse amadas y a querer:
“quered cuando sois queridas,/ amad cuando sois amadas”. Aqui se realiza un bonito juego de
palabras con las voces amar y querer. “Quered cuando sois queridas”, o sea pedir cuando
tengais un amante, o alegraos cuando sois la novia de alguien; “amad cuando sois amadas”,
alegraos cuando sois amadas, o cuando tenéis un amante por alli, como en el amor cortés. Una
vez mas el poeta subraya la idea del paso del tiempo, que también puede ser dual, haciéndose
énfasis en la relacion esencial de la risa con el tiempo, y también sobre la sucesiéon temporal
“mirad, bobas, que detras/ se pinta la ocasion calva”. En estos versos, ademas de lo que ya

201

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)



hemos notado, también se podria dar un juego entre cabello y calvo: “pintar la ocasion calva” es
un refran antiguo. Lo que pasa es que los romanos la representaban como una mujer hermosa,
desnuda y con alas, como diciendo que las ocasiones, o sea, las oportunidades asi son de fugaces.
En esa representacion, a la ocasion se le podia ver luciendo una abundante cabellera, pero por
detras estaba totalmente pelona al rape. Entonces, si se queria agarrar una ocasion de pelos, se
tenia que agarrar de frente porque si se dejaba que avanzara y solo se alcanzaba de la calva, se
iba.

El romance se cierra con el estribillo que una vez mas es la sefial de alarma y reitera, una
vez mas, el topico tempus fugit.

Lo que hizo Gongora en estos romances fue crear la caricatura de la vieja. Cuando el estilo
y el tipo irrisorio se van paulatinamente hacia lo grotesco, le decision lleva a tener unos acentos
tragicos. La caricatura tendra el aspecto de lo monstruoso, sugiriendo el juego explosivo de la
fortaleza de la natura y de la fantasia de su propia creacion. Los romanticos destacan por su
sensibilidad hacia este tipo de caricatura, que es una mezcla entre deformidad, feo y grotesco,
simbolizando el bufén tragico, con su risa helada y atroz. En la literatura la presencia de la
caricatura es poco perceptible, y por eso mas complicada y menos visible. En todo caso, el
método sigue siendo el mismo: la exageracion, la enormidad a través de una imagen
hipertrofiada, de la hipérbole. Ella contrahace la naturaleza en el sentido de la mueca,
modificando las proporciones candnicos, la repeticion, la mecanizacion, la inversion, las
asociaciones insdlitas, la acumulacion, la yuxtaposicion y en especial la puja de cualquier
contraste posible. Uno de los métodos de la creacion del comico caricatural estd sacado a la luz
en el analisis moderno (vision mecénica), y otros pertenecen a la observacion clasica. Ni los
procedimientos de la palabra de genio son totalmente nuevos, dado que empezando con la
antigiiedad se explicaba por falta de relacion con lo antes dicho, por la interrupcion de la serie de
la risa. En este plano, la caricatura podria ser entendida como una mistificacion, por el
desplazamiento del efecto de un sentido diametralmente opuesto a la expectativa.

Referencias bibliogréficas:

Bahtin, M., Francois Rabelais si cultura populard in Evul mediu si in Renastere, Bucuresti, Editura Univers, 1974.
Bergson, H., Teoria rasului, lasi, Institutul European, 1992.

Chevalier, J., Gheerbrandt, A., Dictionar de simboluri, Bucuresti, Editura Artemis, 1994.

Freud, S., Comicul si umorul, lasi, Editura Trei, 2002.

Géngora y Argote, L. de, Romances, Madrid, Editorial Catedra, 1995.

Jammes, R., Etudes sur I"oeuvre poétique de Don Luis de Gongora y Argote, Burdeos, 1967.

Jankelevitch, V., Ironia, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1994.

Marino, A., Dictionar de idei literare, Bucuresti, Editura Eminescu, 1973.

Ovidio, Amores, Caceres, UNEX, 1998.

202

BDD-A6496 © 2012 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

