
            AUT, XLVII, 2009, p. 222-235 
 

 

 

SENSURILE MODERNITĂŢII.  

DINSPRE MODERNITATEA ILUMINISTĂ ÎNSPRE 

MODERNITATEA ESTETICĂ A SECOLULUI AL 

XX-LEA 

de 

Dumitru TUCAN 

 

 

1. Modernitate – modernităŃi: A vorbi despre modernitate pare 
un lucru dificil atâta timp cât termenul în sine a căpatat, în circulaŃia sa 
istorică, o multitudine de sensuri contextuale, o paletă complexă de nuanŃe 
şi o sumă de referinŃe specifice „obiectelor culturale” caracterizate. Chiar şi 
aceia dintre istoricii şi teoreticienii literari care au încercat sinteze 
clarificatoare asupra termenului în chestiune au fost puşi în faŃa unui 
fenomen cu o geometrie divergentă, care se oferea mai degrabă unei 
descrieri fluide, simptomatice, decât unor definiri riguroase.  

Hugo Friederich, în celebra sa carte despre unitatea stilistică a 
liricii moderne1, înregistrează simptomele formale ale creaŃiei lirice 
moderne şi le circumscrie unor „categorii negative”, înŃelese ca modalităŃi 
descriptiv- definitorii2. Matei Călinescu, în la fel de celebra sa sinteză 
cultural – istorică asupra termenului modernitate3, face diferenŃa între două 
„modernităŃi” distincte – „modernitatea burgheză” (modernitatea socială) şi 
„modernitatea estetică”. Ocupându-se în detaliu de cea din urmă – 

                                            
1 Hugo Friedrich, Structura liricii moderne, în româneşte de Dieter Fuhrmann, 

Bucureşti, Univers, 1998. Cartea lui Hugo Friedrich este o cronică a aventurii liricii 
occidentale de la sfârşitul secolului al XIX-lea şi din prima jumătate a secolului XX.  

2 Ibid., p. 16-17: „Cunoaşterea liricii moderne presupune aflarea unor categorii 
cu ajutorul cărora să fie descrisă. Nu putem ocoli un fapt confirmat de întreaga critică, şi 
anume că ni se prezintă cu preponderenŃă categorii negative. EsenŃialul este însă, ce-i 
drept, că ele nu sunt aplicate în sens depreciativ, ci definitoriu [s.a.].”. 

3 Matei Călinescu, Cinci feŃe ale modernităŃii, Traducere de Tatiana Pătrulescu şi 
Radu łurcanu, Bucureşti, Univers, 1995. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

223 

modernitatea literară şi artistică –, teoreticianul vede ca unică soluŃie de 
descriere şi interpretare a caleidoscopului de manifestări artistice ale 
modernităŃii înregistrarea şi caracterizarea hermeneutică a formelor de 
manifestare specifică ale acesteia, forme denumite „feŃe ale modernităŃii” 
(modernism, avangardă, decadenŃă, kitsch, postmodernism). Adrian 
Marino, în Modern, modernism,  modernitate4, e preocupat de relativitatea 
temporală a termenului modern şi de caracterizarea semnificaŃiilor 
culturale a ceea ce în istoria culturii a devenit concept identificator: 
modernism, modernitate. Antoine Compagnon5, într-o carte ce se vrea 
polemică la adresa sintezei lui Matei Călinescu, refuză povestea canonică 
şi evoluŃionistă a modernităŃii, populată de „figuri exemplare” şi „pretinse 
momente de cotitură”6, şi insistă asupra unei „modernităŃi estetice” 
caracterizate de contradicŃii rămase nerezolvate, care au construit o 
„cultură a paradoxului” diseminată şi în contemporaneitatea numită post-
modernitate. 

De remarcat faptul că, în ceea ce priveşte filosofia şi interpretările 
transversale făcute manifestărilor filosofice occidentale, epoca modernă 
înseamnă în istoria filosofiei epoca triumfului raŃiunii care începe în 
secolul al XVIII-lea (Montesquieu, Berkely, Hume, Kant, Hegel) şi se 
termină în a doua jumătate a secolului al XIX-lea, odată cu Fr. Nietzsche7. 
Acesta ar inaugura în filosofie un demers nihilist şi anti-umanist, care ar 
face trecerea către postmodernitatea filosofică8.  

De fapt, nu se poate vorbi despre o singură modernitate, ci despre 
mai multe „modernităŃi”. Înainte de a se raporta la referinŃele conceptuale 
contextuale ale folosirii acestui termen, pluralitatea „modernităŃii” derivă 
în primul rând din semnificaŃiile lingvistice ale cuvântului. Modern 
înseamnă o relaŃie de ruptură cu un trecut referenŃial devenit, prin structura 
sa unitară şi autoritară, tradiŃie, o relaŃie de disociere faŃă de caracteristicile 
ce definesc unitatea ideologică a acelui/(acelei) trecut/(tradiŃii). Caracterul 
modern al unei epoci pare a se naşte din conştientizarea din interior a 
datelor unei metamorfoze culturale, înŃelegând prin aceasta o transformare 
radicală a fundamentelor culturale. Sentimentul modernităŃii unei epoci se 
iveşte din conştiinŃa unei crize culturale, din angoasele iscate de o 
disonanŃă trecut - prezent, iar caracterul modern al unei epoci se va 
                                            

4 Adrian Marino, Modern, modernism, modernitate, Bucureşti, Editura pentru 
Literatură Universală, 1969. 

5 Antoine Compagnon, Cele cinci paradoxuri ale modernităŃii, traducere şi 
postfaŃă de Rodica Baconsky, Cluj, Echinox, 1998. 

6 Ibid., p. 9. 
7 Cf. Jürgen Habermas, Discursul filosofic al modernităŃii, în româneşte de 

Gilbert V. Lepădatu, Ionel Zamfir, Marius Stan, Bucureşti, All, 2000. 
8 Cf. Gianni Vattimo, Sfârşitul modernităŃii. Nihilism şi hermeneutică în cultura 

postmodernă, traducere de Ştefania Mincu, ConstanŃa, Pontica, 1993. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

224 

configura pornind de la modalităŃile de „rezolvare” ale crizei, din modul de 
a găsi soluŃii angoaselor scindării. Modernitatea nu se poate defini prin 
raportarea la o perpetuă şi inevitabilă „actualitate”, ci prin răspunsurile 
specifice date provocărilor unui prezent ce pare a se rupe în mod radical de 
trecut.  

Este binecunoscută, în discuŃia despre primele folosiri 
conceptuale ale cuvântului modern, imaginea alegorică atribuită lui 
Bernard din Chartres (sec. XII) referitoare la pitcii cocoŃaŃi pe umerii 
uriaşilor (nanos gigantum humeris insidentes): 

„Adeseori ştim mai mult, nu fiindcă am fi înaintat prin 
inteligenŃa naturală proprie, ci fiindcă suntem susŃinuŃi de puterea minŃii 
altora şi deŃinem bogăŃii moştenite de la strămoşi. Bernard din Chartres 
ne compara cu nişte pitici neînsemnaŃi cocoŃaŃi pe umerii unor uriaşi. El 
susŃinea că noi vedem mai mult şi mai departe decât predecesorii noştri, 
nu fiindcă am avea vederea mai ageră sau am fi mai înalŃi, ci fiindcă ne 
înalŃăm şi ne sprijinim pe statura lor gigantică.”9 

 
Această imagine este exemplul perfect al unui sentiment temporal 

liniar în care trecutul, prezentul şi viitorul comunică printr-un filtru al 
continuităŃii. Ideea de progres („ştim mai mult”), recunoaşterea autorităŃii 
tradiŃiei/trecutului, rolul formator al acesteia/acestuia („susŃinuŃi de puterea 
minŃii altora”, „uriaşi”), modestia (sau chiar decadenŃa moderată) a 
prezentului („pitici cocoŃaŃi pe umerii uriaşilor”) sunt elementele care 
caracterizează un tip de modernitate pe care aş denumi-o arhetipală. 
Modernitatea arhetipală este modernitatea perpetuă, modernitatea 
asimilării, modernitatea perfect integrată unui model evolutiv. Este 
modernitatea inovaŃiei continue, modernitatea trăită ca sentiment optimist 
al unui prezent pozitivat de moştenirea trecutului şi de încrederea în viitor. 

Adevărata modernitate este cea a unui prezent care trăieşte şi-şi 
manifestă acut sentimentul rupturii faŃă de trecut. Reformulând datele 
imaginii lui Bernard din Chartres: adevarata modernitate este sentimentul 
trăit de „piticii” care se revoltă împotriva „uriaşilor” şi care pornesc ei 
înşişi pe drumul dificil al cunoaşterii lumii şi, mai important, al cunoaşterii 
de sine. Din această cauză se vorbeşte despre modernitate în sensul 
paradigmatic al cuvântului începând cu secolul al XVIII-lea, cu referire la 
transformările politice, sociale şi intelectuale radicale iniŃiate atunci. În 
acea epocă, gândirea europeană asimilează cele câteva lecŃii şi atitudini 
contestatare ale trecutului (Galilei, Descartes) şi se reinventează în 
calitate de conştiinŃă şi instanŃă de reflecŃie, odată cu iluminiştii francezi 
(Montesquieu, Voltaire, Diderot), odată cu empirismul anglo-saxon 

                                            
9 John din Salisbury, The Metalogicon (trad., introducere şi note de Daniel D. Mc 

Gary), Gloucester, Mass., Peter Smith, 1971, p. 167, apud M. Călinescu, op. cit., p. 26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

225 

(J. Locke, G. Berkely, D. Hume), odată cu criticismul kantian şi 
istoricismul hegelian. RaŃiunea critică, respingerea metafizicului, 
privilegierea fenomenelor, lupta împotriva prejudecăŃilor, curajul de a ieşi 
de sub tutela intelectuală a trecutului sunt doar câteva dintre principiile 
care au configurat modernitatea filosofică drept conştiinŃă de sine a 
omului gânditor. Însuşi I. Kant, încercând, în 1784, o analiză a lecŃiilor 
Iluminismului, spunea că acesta reprezintă 

„Ieşirea omului din starea de minorat de care este el însuşi 
responsabil. Minorat, adică incapacitate de a se servi de intelectul său fără 
conducerea altuia, minorat de care este el însuşi responsabil, întrucât 
cauza acestei stări constă nu într-un defect al intelectului, ci într-o lipsă de 
fermitate şi curaj de a se sluji de propriul intelect fără conducerea altuia. 
Sapere aude! Ai curajul de a te servi de propriul intelect. Iată deviza 
Iluminismului”10. 

 
Cu modernitatea filosofică începe în cultura occidentală o 

adevărată epopee a eliberării intelectuale faŃă de trecut. Există însă şi un 
reflex social şi politic al modernităŃii filosofice. Este ceea ce e de obicei 
denumit „modernitate burgheză”11. Aceasta comportă două aspecte. 
Primul dintre ele este modernitatea socială născută din progresul 
tehnologic şi din revoluŃia industrială şi conturată din ce în ce mai amplu 
de-a lungul consolidării forŃei economice a burgheziei, care devine clasa 
activă a epocii. Modernitatea socială reprezintă, începând din secolul al 
XVII-lea, un proces de negare practică, în act, a ierarhiilor sociale şi 
economice conturate puternic încă din evul mediu timpuriu. Structura strict 
închisă a claselor sociale şi rolul politic subordonat lasă ca unică mobilitate 
permisă burgheziei aventura economică. Gândirea filosofică modernă va 
oferi modernităŃii sociale legitimarea intelectuală a unor cereri politice din 
ce în ce mai pronunŃate. E vorba în primul rând de ideea fundamentală, 
enunŃată prima dată de Montesquieu în Despre spiritul legilor (1784)12, a 
separării dintre dreptul divin şi dreptul natural, care-şi extrage spiritul din 
legile eterne înscrise în natura lucrurilor şi raŃiunea umană. E vorba însă şi 
de postularea, de către acelaşi, a independenŃei moralei faŃă de teologie, 
sau de enunŃarea, de către J. J. Rousseau, a ideii „contractului social”13 care 
explică mecanismul de integrare a individului în ordinea socială şi politică 
drept cetăŃean cu drepturi inalienabile. Individul şi individualitatea, 

                                            
10 I. Kant, La philosophie de l’histoire, Paris, Aubier, 1947, p. 83 apud Jacquline 

Russ (coord.), Istoria filosofiei. Vol. III. Triumful raŃiunii, traducere de Laurian Kerestesz, 
Bucureşti, Univers Enciclopedic, 2000, p. 12. 

11 M. Călinescu, op.cit., p. 17; p. 46-50. 
12 Montesquieu, De l'esprit des lois, Paris, Gallimard, 1970. 
13 Jean-Jacques Rousseau, Despre contractul social, traducere, studiu introductiv 

şi note de Cătălin Avramescu, Bucureşti, Nemira, 2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

226 

subiectul gândit ca participant liber la structura socială şi nu ca supus încep 
să devină pilonii unei sistem de idei „burghez” din ce în ce mai închegat, 
sistem care va dobândi o victorie politică odată cu revoluŃia franceză din 
1789. Atunci începe drumul sinuos al celui de-al doilea aspect al 
modernităŃii burgheze: modernitatea politică. Modernitatea politică 
născută în anii agitaŃi ai sfârşitului secolului al XVIII-lea este centrată în 
jurul ideilor democratice care au rezistat, de-a lungul a două secole – al 
XIX-lea şi al XX-lea, convulsiilor istorice şi politice şi a modelat structura 
politică, socială şi economică a epocii contemporane. Modernitatea politică 
înseamnă conceperea sferei socialului în cadrele politicului, ideea centrală 
fiind aceea că puterea nu mai e garantată de o instanŃă „naturală” sau 
transcendentă: legea căreia i se supune individul, relevanŃa socială a 
acestuia sau direcŃia destinului colectiv este rezultatul unei negocieri 
continue, al cărei ideal absolut şi universal este reprezentat de ideea că 
valoarea individului constă în libertatea şi autonomia sa. 

 
2. Modernitate filosofică vs. Modernitate critică. Maeştrii 

suspiciunii: Modernitatea filosofică, modernitatea socială şi modernitatea 
politică sunt legate între ele de o ideologie a „individualului”, a „conştiinŃei 
de sine”. La construcŃia acesteia contribuie o lungă pleiadă de gânditori 
secondaŃi de artiştii care, în epoca romantică, vor configura o amplă 
poetică a sensibilităŃii, expresivităŃii şi conştiinŃei de sine, dar şi o amară 
reflecŃie asupra inadecvării la epocă14. Individul şi devenirea istorică, 
spiritul şi conştiinŃa, libertatea şi raŃiunea sunt elementele contrastante care 
vor influenŃa arta, vor modela activ gândirea şi vor legitima practic 
acŃiunea socială a celei mai mari părŃi a secolului al XIX-lea. Arta 
romantică sublimează aceste contraste într-un vast tablou care omagiază 
frenezia libertăŃii individului în aspiraŃia sa către universalitate şi absolut. 
Libertatea demonică a figurilor romantice este legitimată de „ideal”, 
limbajul prezentului e o mască a unui limbaj etern, circumstanŃialul şi 
tranzitoriul actului poetic romantic sunt travestiuri „moderne” ale 
modelului estetic transcendent15. Secolul al XIX-lea este secolul unei 
disonanŃe din ce în ce mai acute între raŃiunea prezentului şi nevoia de 
legitimare în universalitate. Sentimentul prezentului, observabil în 

                                            
14 „RelaŃiile dintre romanticul de la începutul secolului 19 (sic!) şi epoca sa se 

dovedesc a fi foarte încordate” (M. Călinescu, op. cit., p. 44). 
15 „Pentru romantici (în sensul istoric limitat al noŃiunii noastre contemporane), 

aspiraŃia către universalitate, dorinŃa de a face opera de artă să semene cât mai mult cu 
modelul transcendent aparŃineau trecutului clasic. Noul tip de frumos se baza pe 
«caracteristic», pe diferitele posibilităŃi oferite de sinteza dintre «grotesc» şi «sublim», pe 
«interesant» şi pe alte câteva asemenea categorii care înlocuiseră idealul perfecŃiunii 
clasice” (ibid., p. 43). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

227 

încercarea „criticii” kantiene de a întemeia metafizic posibilitatea raŃiunii 
pure şi practice, în istoricitatea sistemului filosofic hegelian, în subiectul 
absolut al idealismului fichtean sau în fantezia inovatoare a artei 
romantice, este circumscris unui limbaj ce se vrea totalizator şi legitimator, 
limbaj a cărui întemeiere rămâne tributară unui sentiment metafizic 
camuflat în varii concepte (lucru în sine, raŃiune pură, imperativ categoric, 
spirit, subiect absolut, transcedentalitate, conştiinŃă etc.).  

Aşa cum observa J. Derrida în influentul său eseu din 1966, 
Structura, semnul şi jocul în discursul ştiinŃelor umane16, istoria filosofiei 
occidentale pare o neistovită încercare de determinare a unui centru, a unui 
principiu generator, a unei întemeieri metafizice17: 

„Se poate demonstra că toate numele date temeiului, 
principiului ori centrului au desemnat întotdeauna invariantul unei 
prezenŃe (eidos, arche, telos, energeia, ousia [esenŃă, existenŃă, substanŃă, 
subiect], aletheia, transcendentalitate, conştiinŃă, Dumnezeu, om etc.)”18. 

 
Modernitatea filosofică şi modernitatea burgheză sunt încercări 

izvorâte dintr-un cert spirit inovator de a adapta limbajul trecutului 
(filosofic, social, economic) la o sensibilitate a prezentului, de a face ca 
prezentul să comunice cu o tradiŃie împrospătată, epurată de certitudini 
dogmatice. Nevoia de certitudini rămâne însă. Cele două modernităŃi 
rămân a împărtăşi cu tradiŃia o asemănare structurală: nevoia de întemeiere 
în metafizic, nevoia de centru, origine şi sens (în înŃeles atât de telos, cât şi 
de esenŃă). 

J. Derrida observa, în eseul amintit, că nevoia de întemeire în 
metafizic a primit o lovitură în momentul apariŃiei unei gândiri critice 
radicale care a pus sub semnul întrebării atât această nevoie de întemeiere 
în metafizic, cât şi filosofia însăşi ca demers legitimator. Rând pe rând, 
fundamentele gândirii tradiŃionale, reconfigurate şi reîmprospătate de 
modernitatea filosofică şi puse în practică în câmpul social de modernitatea 
burgheză, au fost contestate de această gândire critică radicală, manifestată 
de la sfârşitul secolului al XIX-lea. Derrida enunŃă numele pe care le 
consideră ca aparŃinând acestui radicalism critic: Fr. Nietzsche şi critica 
„metafizicii, a conceptelor de fiinŃă şi adevăr, cărora le sunt substituite  
conceptele de joc, interpretare şi semn (semn fără adevăr prezent)”, S. 
Freud şi analiza critică a „conştiinŃei, a subiectului, a identităŃii cu sine, a 
proximităŃii sau a proprietăŃii faŃă de sine”, M. Heidegger şi distrugerea 

                                            
16 În Jacques Derrida, Scriitura şi diferenŃa, traducere de Bogdan Ghiu şi 

Dumitru łepeneag, prefaŃă de Radu Toma, Bucureşti, Univers, 1998, p. 375-391. 
17 Filosoful francez  foloseşte sintagma „fiinŃa ca prezenŃă” (ibid., p. 376). 
18 J. Derrida, op. cit., p. 376. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

228 

„metafizicii, a onto-teologiei, a determinării fiinŃei ca prezenŃă”19. Pentru 
M. Foucault trei nume sunt extrem de importante: Nietzsche, Freud şi 
Marx, operele acestora producând un advărat şoc, o rană în gândirea 
occidentală20. De altfel, cei trei gânditori de la sfârşitul secolului al XIX-
lea şi începutul secolului al XX-lea sunt caracterizaŃi de către P. Ricœur21 
drept veritabili „maeştri ai suspiciunii”, operele acestora fiind considerate 
„exerciŃii de neîncredere”22 care subminează iluziile trecutului perpetuate 
în prezentul epocii lor. 

Atât M. Foucault cât şi P. Ricœur consideră că, odată cu cei trei 
gânditori, cultura occidentală intră într-o epocă în care filosofia se 
transformă în hermenutică: ei atacă „o aceeaşi iluzie, aureolată de un nume 
prestigios: conştiinŃa de sine” şi „stabilesc un orizont pentru un cuvânt mai 
autentic şi pentru o nouă epoca a adevărului, nu doar prin mijlocirea unei 
critici „destructive, ci şi prin inventarea unei arte de a interpreta”23. În fapt, 
Marx, Nietzsche şi Freud sunt vocile care duc provocările iscate de 
modernitatea filosofică la consecinŃe nemaiîntâlnite. Lăsându-l deoparte pe 
K. Marx, a cărui lecŃie critică a fost pusă în umbră de eşecul acŃiunii 
politice generate de gândirea sa, şi pe S. Freud, împins de epigonii săi în 
rigiditatea dogmatică a psihanalizei ca practică psihiatrică, putem spune că 
Nietzsche este gânditorul care reprezintă nucleul forte a ceea ce ar putea fi 
denumit modernitate critică, chiar dacă şi acesta a fost folosit în secolul 
al XX-lea pentru legitimarea unui anume tip de biologism vulgar. De la 
Fr. Nietzsche se reclamă filonul filosofic dominant al secolului al XX-lea 
(de la Heidegger la post-structuralişti), iar alura radicală a filosofiei sale 
este unul din punctele de reper ale teoretizării modernităŃii estetice. 
Gândirea radicală a lui Nietzsche pare a fi, la sfârşitul secolului al XIX-lea, 
vârtejul care separă apele istoriei intelectuale recente. E momentul unei 
rupturi cu întreaga tradiŃie filosofică occidentală – o dovedeşte alura 
polemică şi proclamativă a discursului nietzschean şi ruptura cu forma 
sistemică a filosofiei anterioare -, dar şi momentul în care  gândirea declară 
război acŃiunii sociale – o dovedeşte atacul asupra centrelor valorice ale 
culturii occidentale. Momentul Nietzsche este momentul în care cuvântul 

                                            
19 Ibid., p. 377. 
20 Michel Foucault, Nietzsche, Freud, Marx (textul conferinŃei susŃinute de M. 

Foucault la colocviul dedicat lui Nietzsche de la Royaumont, din iulie 1964), în Michel 
Foucault, Theatrum philosophicum. Studii, eseuri, interviuri (1963-1984), traducere de 
Bogdan Ghiu, Ciprian Mihali, Emilian Cioc şi Sebastian Blaga, Cluj, Casa CărŃii de 
ŞtiinŃă, 2001, p. 80-95. 

21 Paul Ricœur, Conflictul interpretărilor, traducere şi postfaŃă de Horia Lazăr, 
Cluj, Echinox, 1999. 

22 Ibid., p. 140. 
23 Ibid., p. 140; a se vedea şi M. Foucault, op.cit., p. 82. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

229 

modernitate dobândeşte sensuri noi, momentul unei metamorfoze culturale 
radicale.  

 
3. Nietzsche şi „moartea lui Dumnezeu”. RelevanŃa lui 

Nietzsche pentru naşterea unei gândiri radicale la sfârşitul secolului al 
XIX-lea se datorează întregii sale opere. În raport cu filosofia anterioară, 
filosofia lui Nietzsche poate fi denumită fără şovăială anti-filosofie, acest 
lucru fiind dovedit atât formal cât şi metodologic. Pe de-o parte, aforismul 
şi poemul sunt integrate discursului filosofic, pe de altă parte interpretarea 
şi evaluarea iau locul demersului de descoperire a adevărului:  

„[Interpretarea] fixează <<sensul>>, mereu parŃial şi 
fragmentar, al unui fenomen, iar [evaluarea] determină <<valoarea>> 
ierarhică a diferitelor sensuri şi totalizează fragmentele, fără a le altera 
sau suprima pluralitatea. Aforismul reprezintă, tocmai, atât arta de a 
evalua cât şi lucrul de evaluat. Interpretul este fiziologul sau medicul, cel 
care priveşte fenomenele ca pe nişte simptome şi se exprimă prin 
aforisme. Evaluatorul este artistul, care priveşte şi creează 
<<perspective>>, exprimându-se prin intermediul poemului. Filosoful 
viitorului este artist şi medic, pe scurt, legiuitor.”24  

 
Idealul nietzschean în filosofie este „filosoful legiuitor”. În 

Dincolo de bine şi de rău, imaginea filosofului legiuitor se opune imaginii 
„lucrătorilor în filosofie” (filosoful tradiŃional), proclamând, în acelaşi 
timp, nevoia de astfel de filosofi legiuitori: „Însă adevăraŃii filosofi sunt 
poruncitori şi legiuitori [s.a.]: ei sunt cei care spun <<astfel trebuie să 
fie!>>, ei sunt cei care determină pentru prima oară încotro?-ul şi pentru 
ce?-ul omenirii, dispunând în acest scop de lucrările preliminare ale tuturor 
lucrătorilor în filosofie [...]”25. Filosoful legiuitor este cel care ştie să vadă, 
cunoaşterea lui este „creaŃie”, „creaŃia” lui este „legiferare”, dorinŃa lor de 
adevăr este „voinŃă de putere”26. Este forŃă şi afirmare a vieŃii. Este refuz 
de a lăsa viaŃa să fie masacrată de calapodul unei gândiri a trecutului. 

În acest context, putem încerca să înŃelegem nuanŃe inedite ale 
celei mai cunoscute propoziŃii a filosofiei nietzscheene -  „Dumnezeu a 
murit!” – , propoziŃie care-şi păstreză şi astăzi radicalitatea şi forŃa şi care a 
fost înŃeleasă ca modalitatea directă de a proclama un vid al valorilor 
occidentale. Această înŃelegere este, bineînŃeles, legată de tonalităŃile 

                                            
24 Gilles Deleuze, Nietzsche, Traducere, note şi postfaŃă de Bogdan Ghiu, 

Bucureşti, All, 1999, p. 15. 
25 Fr. Nietzsche, Dincolo de bine şi de rău. Preludiu la  o filosofie a viitorului, 

traducere de Francisc Grünberg, Bucureşti, Humanitas, 1992, p. 136. 
26 Ibid., p. 136. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

230 

dominante ale operei căci, să nu uitam, religia este, în opinia filosofului 
german, platonism pentru cei mulŃi27. 

ŞtiinŃa veselă28 şi Aşa grăit-a Zarathustra29 sunt volumele care, 
într-un context proclamativ, dramatic, pun în circulaŃie această propoziŃie. 
Gilles Deleuze, într-o scurtă, dar incitantă monografie despre Nietzsche, 
vorbeşte şi despre alte versiuni ale „morŃii lui Dumnezeu” („pe puŃin 
cincisprezece”), dintre care se distanŃează prin misterioase rezonanŃe 
kafkiene – spune acesta îndreptăŃit - Călătorul şi umbra sa30.  

E adevărat, în Călătorul şi umbra sa sau Aşa grăit-a Zarathustra 
imaginea morŃii lui Dumnezeu este ascunsă în faldurile exprimării 
parabolice (primul text) sau în teatralitatea directă a personajelor care 
anunŃă nu numai moartea lui Dumnezeu, ci şi necesitatea acesteia (al doilea 
text). Cum aceste două texte sunt texte târzii, ele par doar a nuanŃa 
directeŃea proclamării „morŃii lui Dumnezeu” din ŞtiinŃa veselă. 

În ŞtiinŃa veselă, primul fragment care are legătură cu celebra 
propoziŃie se regăseşte în secŃiunea 108 a volumului. Este vorba de un 
paragraf cu alură de parabolă, care dobândeşte către final o valoare 
proclamativă (exclamaŃia din final): 

„După ce Buddha murise, veacuri de-a rândul continua să fie 
arătată umbra lui într-o peşteră, - o umbră imensă şi înfiorătoare. Zeul a 
murit [s.n.]: dar, aşa după cum este firea oamenilor, vor mai exista, poate 
milenii de-a rândul, nişte peşteri în care să fie arătată umbra lui. – Iar 
nouă – nouă ne mai rămâne să-i învingem şi umbra!” 31 

 
CiudăŃenia acestui fragment stă în ambiguitatea parabolei în 

raport cu situaŃia exclamativă din final. De obicei, o enunŃare parabolică e 
o invitaŃie subtilă, şi de multe ori ironică, adresată ascultătorului de a-şi 
identifica situarea sa reală conform structurii parabolei. Nietzsche pare a nu 
crede în subtilităŃile unei înŃelepciuni de alură socratică. El se consideră 
îndreptăŃit să zguduie auditoriul în cuvinte tari şi vehemente: zeul a murit, 
e neant, dar umbra lui ne domină; trebuie să-l învingem pentru a redeveni 
liberi. Eliberarea faŃă de un zeu mort e eliberarea faŃă de umbrele false 
(pentru că sunt moarte) ale trecutului, faŃă de autoritatea şi sensul acestuia. 
Nu întâmplător, ceva mai încolo, în secŃiunea 110, textul invocă forŃa 

                                            
27 Ibid., p. 9. 
28 Friedrich Nietzsche, ŞtiinŃa veselă, în Opere complete 4. Aurora. Ideile din 

Messina. ŞtiinŃa veselă, traducere de Simion Dănilă, Timişoara, Hestia, p. 241-449.  
29 Friedrich Nietzsche, Aşa grăit-a Zarathustra, traducere de Ştefan Aug. Doinaş, 

Bucureşti, Humanitas, 1996. 
30 Gilles Deleuze, op. cit., p. 19. A se vedea şi Friedrich Nietzsche, Călătorul şi 

umbra sa: Omenesc, prea omenesc, traducere de Otilia Ioana Petre, Bucureşti, Antet, 
1996. 

31 Friedrich Nietzsche, ŞtiinŃa veselă, op. cit., p. 330. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

231 

aforismului, acea formă simplă a filosofiei, pentru a întări semnificaŃia 
parabolei: discutând despre originea cunoaşterii şi afirmând că „intelectul 
n-a produs altceva, în decursul unor uriaşe intervale de timp, decât erori” 
Nietzsche spune că  „forŃa cunoştinŃelor nu stă în gradul lor de adevăr, ci în 
vârsta lor, în asimilarea lor temeinică, în caracterul de condiŃie a vieŃii”32. 

Iată că textul lui Nietzsche nu se opreşte la sugestiile parabolei, ci 
discursivizează explicit: libertatea şi viaŃa se află dincolo de condiŃionările 
şi iluziile moarte ale trecutului.   

SecŃiunea 125 din ŞtiinŃa veselă, intitulată „Omul smintit”33, este 
cea mai citată versiune a „morŃii lui Dumnezeu”. De data asta, tonalitatea 
sugestivă a parabolei se ascunde înapoia forŃei exclamaŃiei nedisimulate şi 
a unui personaj de o teatralitate Ńipătoare şi emblematică: „Unde-i 
Dumnezeu? Ńipă el, o să vă spun! L-am omorât, - voi şi cu mine! Noi toŃi 
suntem ucigaşii lui!”. Uciderea lui Dumnezeu înseamnă nimic mai mult 
decât eliberarea pământului din „lanŃurile soarelui său” şi generarea unei 
lumi fără „un sus şi un jos”, un „neant infinit”. Acest act este valorizat ca o 
„faptă mare” ce prefigurează „începutul unei istorii superioare oricărei 
istorii de până acum”. Teatralitatea personajului „smintit”, un Diogene 
modern34 în esenŃă, care dă glas adevărului, sublimează  tragicul unui astfel 
de act. E adevărat că secŃiunile care urmeză în arhitectura volumului (în 
special 126 – 132), conectate la imaginea „smintitului”, au dus la 
interpretarea ideii „morŃii lui Dumnezeu” ca imagine a anti-creştinismului 
lui Nietzsche, sau, generalizând, ca imagine sugestivă a refuzului 
legitimării în metafizic.  Însă şi această imagine a nebunului proclamând 
„moartea lui Dumnezeu” şi profeŃind o istorie superioară se ataşază 
imaginii eliberării din secŃiunea 108. Şi mai mult, se ataşează discursului 
profetic din secŃiunea 343, ultima secŃiune din ŞtiinŃa veselă care proclamă 
„moartea lui Dumnezeu” 35. Aici „moartea lui Dumnezeu” este denumită 
„cel mai mare eveniment modern”. E adevărat, există o nuanŃă istoricistă şi 
contextuală în acest fragment. E vorba de un „fapt”, credinŃa în dumnezeul 
(sic!) creştin care a devenit nedemnă de încredere, ce „începe să-şi arunce 
primele umbre peste Europa”. Pare că Nietzsche plasează o legătură 
cauzală între „crepuscularul” lumii prezentului şi evenimentul radical pe 
care tocmai îl proclamă. O face însă doar pentru a nega posibilitatea 
efectelor „triste şi adumbritoare” şi pentru a proclama indescriptibila 
bucurie a apropierii de consecinŃe „de tip nou”, „lumină, fericire, uşurare, 
înseninare, încurajare, auroră”. E proclamată, încă o dată, „libertatea”: 

                                            
32 Ibid., p. 331. 
33 Ibid., p. 339-340. 
34 Randall Havas, Nietzsche's Genealogy: Nihilism and the Will to Knowledge, 

Ithaca NY, Cornell University Press, 1995, p. 177. 
35 Friedrich Nietzsche, ŞtiinŃa veselă, op. cit., p. 403-404. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

232 

„navele noastre pot pleca din nou în largul mării”.  Din nou libertatea se 
datorează unei eliberări de povara cea mai apăsătoare a trecutului.  

Analizând proclamarea „morŃii lui Dumnezeu” într-o perspectivă 
istorică, suntem conştienŃi de faptul că aceasta nu e o temă întru totul 
originală. M. Călinescu36 şi Octavio Paz37 observă pe bună dreptate 
circulaŃia romantică a temei datorată răspândirii unui sentiment crepuscular 
post-iluminist, combinat cu o conştiinŃă din ce în ce mai acută a unui 
creştinism muribund care se resimte în urma loviturilor date de dezvoltările 
ştiinŃei din secolul al XIX-lea. Moartea lui Dumnezeu, e adevărat, se 
raportează în principal la tradiŃia iudeo-creştină, dar gradul de generalizare 
pe care i-l atribuie discursul nietzschean nu trebuie să ne înşele: nu 
existenŃa divinităŃii e pusă în discuŃie, ci funcŃia ei38.  

Coloratura crepusculară a gândirii sfârşitului secolului al XIX-lea 
vine din pierderea optimismului justificat anterior de un Ńel transcendent. 
La Nietzsche se manifestă o critică radicală a nevoii de întemeiere în 
metafizic care, fără îndoială, respiră din aerul epocii. Dumnezeu este 
imaginea vie şi emblematică a acestei nevoi de legitimare. E sensul şi 
nevoia de sens, e autoritatea şi nevoia de fundament, e limita şi nevoia de 
limitare, e limbajul şi substanŃialitatea sa, e originea şi nevoia de 
întemeiere, e trecutul şi legatura sa indestructibilă cu prezentul. 
Proclamând „moartea lui Dumnezeu”, Nietzsche îşi declară suspiciunea 
faŃă de aceste „nevoi” de legitimare ale umanului. Retorica libertăŃii din 
cele mai multe dintre versiunile morŃii lui Dumnezeu arată semnul negativ 
sub care sunt plasate limitele auto-impuse ale umanului de-a lungul 
istoriei. Sunt umbre vii în trecut, dar moarte în prezent. Ceea ce moare este 
o reprezentare a trecutului devenită irelevantă pentru a trăi nevoile 
prezentului, e o măsură a trecutului devenită piedică în raportul cu 
prezentul. În fapt, Nietzsche conştientizează un defazaj intelectual inerent 
cunoaşterii umane: trăim în prezent, simŃim prezentul, dar ne folosim 
pentru a vorbi despre acesta de limbajul trecutului. Limbajul trecutului, 
reprezentările sale ne domină şi ne îngrădesc libertatea, pare a spune 
Nietzsche odată cu fiecare reluarea a ideii „morŃii lui Dumnezeu”. 
Modernitatea critică radicală de la sfârşitul secolului al XIX-lea înseamnă 
naşterea unei nevoi utopice de a găsi limbajul adecvat unei sensibilităŃi a 
prezentului.  
 

                                            
36 M. Călinescu, op. cit., p. 60-68. 
37 Octavio Paz, Point de convergence. Du romantisme à l’avant-garde, traduit de 

l’espagnol par Roger Munier, Paris, Gallimard, 1974. 
38 A se vedea Alexandru Ştefănescu, Nietzsche şi „moartea lui Dumnezeu”, 

Bucureşti, Paideia, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

233 

4. Modernitate critică şi modernitate estetică. Premise pentru 
o analiză a modernităŃii estetice. La începutul secolului al XX-lea, 
antagonismul dintre modernitatea critică şi cea burgheză este deja 
radicalizat. Din tensiunea ivită între aceste două paradigme distincte îşi fac 
apariŃia variatele teme filosofice ale crizei manifestate în epocă: alienarea, 
dezgustul, tentaŃia revoluŃionară, nihilismul. În acelaşi timp, arta începe să 
se transforme, colorându-se în tonuri crepusculare: exhibarea 
„iraŃionalului” ca scandalizare a simŃului comun (épater le bourgeois), arta 
pentru artă, conştiinŃa decadenŃei, insolitul, radicalul refuz al poncifurilor 
artei tradiŃionale etc. Artistul modern pare că trăieşte o simultaneitate 
paradoxală şi se comportă ca atare paradoxal. Conflictul dintre 
modernitatea critică şi istorie lasă să se întrevadă din ce în ce mai acut una 
dintre problemele cele mai importante ale atitudinii umane faŃă de timp: 
inadecvarea la epocă. Apărută în perioada romantică, dezvoltată în cadre 
paroxistice, începând cu poetica lui Baudelaire39, această idee va fi una 
dintre obsesiile artei secolului al XX-lea, reperabilă în intensele nostalgii şi 
revolte expresioniste sau în revoluŃiile violente ale avangardei. Se naşte o 
adevărată religie a crizei care va metamorfoza discursul estetic, trimiŃându-
l să exploreze spaŃii de dincolo de „obiectivitatea” culturală îndoielnică a 
discursului social. 

„Estetica permanenŃei”, caracterizată succint de M. Călinescu ca 
având în centru credinŃa într-un ideal de frumuseŃe neschimbător şi 
transcendent, îşi avea fundamentul filosofic în noŃiunea de natură, iar pe 
cel estetic în noŃiunea de mimesis. Atunci când definea „poezia” ca imitare 
a realităŃii, însă imitare a acesteia nu aşa cum s-a întâmplat (aceasta fiind 
preocuparea istoriei), ci o imitare a realităŃii aşa cum s-ar fi putut ea 
întâmpla, Aristotel trimitea noŃiunea de mimesis înspre aceea de eikos, 
„verosimilul natural”40, funcŃională vreme de secole. Estetica crizei îşi face 
apariŃia acolo unde noŃiunea de mimesis nu mai este determinată de 
criteriile verosimilului natural (eikos), ci de acelea ale „verosimilului 
cultural” (doxa). Mişcarea de transformare a criteriilor estetice este, astfel, 
tributară unei istoricizări treptate a noŃiunii de valoare şi a trecerii ei din 
spaŃiul „naturalului”, „atemporalului” şi „obiectivităŃii”, în cel al 
„culturalului” şi tranzitoriului41. Nietzsche şi radicalitatea „morŃii lui 
Dumnezeu”, altfel spus denunŃarea inadecvării limbajului trecutului la 
sensibilitatea prezentului, este unul din momentele de cotitură ale culturii 
occidentale, care va avea o influenŃă radicală asupra esteticului.  

                                            
39 M. Călinescu, op. cit., p. 55. 
40 Antoine Compagnon, Le démon de la théorie, Paris, Seuil, 1998, p. 118. 
41 D. Tucan, Eugene Ionesco, Teatru, metateatru, autenticitate, Timişoara, 

Editura UniversităŃii de Vest, 2006, p. 145-146. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

234 

Arta modernă devine, la sfârşitul secolului al XIX-lea, terenul 
privilegiat al denunŃării doxei şi, în consecinŃă, terenul privilegiat al 
experimentului de dincolo de spaŃiile de „comuniune culturală”, doxastice 
prin excelenŃă. Paroxismul căutărilor artistice moderne e un paroxism al 
denunŃării unui limbaj artistic al trecutului incapabil să mai reflecte 
prezentul. Modernitatea estetică e un amplu ansamblu de experimente în 
perceperea lumii prin limbaj, un amplu exerciŃiu de insolitare. 
Modernitatea estetică nu poate fi definită în contururi clare. Ea poate fi 
doar descrisă în mişcările sale convulsive. Dar se poate enunŃa o definiŃie 
de lucru asupra modernităŃii estetice care arată înrudirea cu proiectul critic 
radical al gândirii europene de la sfârşitul secolului al XX-lea: 
modernitatea estetică este acea continuă încercare de a găsi un  limbaj al 
prezentului, adecvat unei sensibilităŃi a prezentului. 
 
 

BIBLIOGRAFIE 
 
Călinescu, Matei, Cinci feŃe ale modernităŃii, Traducere de Tatiana Pătrulescu şi 

Radu łurcanu, Bucureşti, Univers, 1995. 
Compagnon, Antoine, Cele cinci paradoxuri ale modernităŃii, traducere şi 

postfaŃă de Rodica Baconsky, Cluj, Echinox, 1998. 
Compagnon, Antoine, Le démon de la théorie, Paris, Seuil, 1998. 
Deleuze, Gilles, Nietzsche, traducere, note şi postfaŃă de Bogdan Ghiu, Bucureşti, 

All, 1999. 
Derrida, Jacques, Scriitura şi diferenŃa, traducere de Bogdan Ghiu şi Dumitru 

łepeneag, prefaŃă de Radu Toma, Bucureşti, Univers, 1998. 
Foucault, Michel, Theatrum philosophicum. Studii, eseuri, interviuri (1963-1984), 

traducere de Bogdan Ghiu, Ciprian Mihali, Emilian Cioc şi Sebastian 
Blaga, Cluj, Casa CărŃii de ŞtiinŃă, 2001. 

Friedrich, Hugo, Structura liricii moderne, în româneşte de Dieter Fuhrmann, 
Bucureşti, Univers, 1998. 

Habermas, Jürgen, Discursul filosofic al modernităŃii, în româneşte de Gilbert V. 
Lepădatu, Ionel Zamfir, Marius Stan, Bucureşti, All, 2000. 

Havas, Randall, Nietzsche's Genealogy: Nihilism and the Will to Knowledge, 
Ithaca NY, Cornell University Press, 1995. 

Marino, Adrian, Modern, modernism, modernitate, Bucureşti, Editura pentru 
Literatură Universală, 1969. 

Montesquieu, De l'esprit des lois, Paris, Gallimard, 1970. 
Nietzsche, Friedrich, Aşa grăit-a Zarathustra, traducere de Ştefan Aug. Doinaş, 

Bucureşti, Humanitas, 1996. 
Nietzsche, Friedrich, Dincolo de bine şi de rău. Preludiu la o filosofie a viitorului, 

traducere de Francisc Grünberg, Bucureşti, Humanitas, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest



 

 

235 

Nietzsche, Friedrich, ŞtiinŃa veselă, în Opere complete 4. Aurora. Ideile din 
Messina. ŞtiinŃa veselă, traducere de Simion Dănilă, Timişoara, Hestia, 
2001.  

Paz, Octavio, Point de convergence. Du romantisme à l’avant-garde, traduit de 
l’espagnol par Roger Munier, Paris, Gallimard, 1974. 

Ricœur, Paul, Conflictul interpretărilor, traducere şi postfaŃă de Horia Lazăr, 
Cluj, Echinox, 1999. 

Rousseau, Jean-Jacques, Despre contractul social, traducere, studiu introductiv şi 
note de Cătălin Avramescu, Bucureşti, Nemira, 2008. 

Ştefănescu, Alexandru, Nietzsche şi „moartea lui Dumnezeu”, Bucureşti, Paideia, 
2004. 

Tucan, Dumitru, Eugene Ionesco, Teatru, metateatru, autenticitate, Timişoara, 
Editura UniversităŃii de Vest, 2006. 

Vattimo Gianni, Sfârşitul modernităŃii. Nihilism şi hermeneutică în cultura 
postmodernă, ConstanŃa, Pontica, 1993. 

 
 

MODERNITY AND ITS MEANINGS.  
FROM THE MODERNITY IN THE AGE OF ENLIGHTENMENT 

TOWARDS THE AESTHETIC MODERNITY OF THE 20TH CENTURY 
(Abstract) 

 
The present study aims to discuss the historical variation concerning the 

meanings of Modernity, seen as a wide-ranging cultural concept. There are 
several meanings of this concept described as such in the study and also presented 
in their close interaction: “philosophical modernity” (i.e. the age of reason in the 
European intellectual history), “bourgeois modernity” (concerning two aspects – 
social modernity and political modernity – aspects that have shaped the 
institutions in the Western society), “critical modernity” (represented, as Paul 
Ricoeur stated, by the three “masters of suspicion”, K. Marx, S. Freud and in 
particular Fr. Nietzsche, the philosopher who announced “the Death of God” and, 
through this announcement he broke new ground for radical criticism of the 
European Traditional background), and “aesthetic modernity” (the modernity of 
arts).  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 16:25:21 UTC)
BDD-A6445 © 2009 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

