
AUT, XLVI, 2008, p. 241-248 

 

 

SIMBOLURI ÎN SETEA MUNTELUI DE SARE 

de 

Anişoara IVAŞCU şi Corina TĂTARU 

 

Iona, Paracliserul şi Matca, reunite în trilogia intitulată Setea 

muntelui de sare
1, sunt opere dramatice în sensul nou pe care scriitori ca 

Beckett sau Ionesco l-au dat acestui termen: acela de căutare spirituală. 
Cele trei piese propun trei soluŃii pentru o dramă existenŃialistă  unică, deşi 
situaŃiile cu care se confruntă personajele sunt diferite. 

 
Simboluri în Setea muntelui de sare  
Decorul primului tablou din Iona este simplificat la maximum: pe o 

scenă aproape goală sun trasate câteva cercuri cu cretă pentru a sugera 
marea, iar în spatele pescarului este reprezentată gura larg deschisă a 
balenei – ameninŃare şi premoniŃie totodată. Această „gaură neagră”este 
însăşi poarta infernului, a abisului de dincolo, marcând trecerea de la zi la 
noapte, de la viaŃă la moarte. Ea poate simboliza, de altfel, şi intrarea sau 
ieşirea dintr-un proces de iniŃiere. Gura este sinecdoca balenei, iar cercurile 
desenate cu cretă sunt semnul care se substituie obiectului. Iona nu pare să 
sesizeze întunericul, fiind atent doar la năvodul său. Acest obiect, în afara 
rolului de a da indicii despre meseria pescarului, are şi o semnificaŃie 
conotativă. În psihologie, această armă devine simbolul complexelor care 
împiedică atât viaŃa interioară, cât şi pe cea exterioară să se manifeste pe 
deplin. În Biblie, năvodul este expresia angoasei, dar şi a acŃiunii divine 
care tinde să-i adune pe oameni pentru a-i conduce spre credinŃă, spre 
Dumnezeu. SemnificaŃia sugerată în DicŃionarul de simboluri

2 se referă la 
tradiŃia iraniană conform căreia omul, şi mai ales misticul, se înarmează cu 
năvodul pentru a-l captura chiar pe Dumnezeu şi astfel, plasa pescarului 
devine o plasă spirituală. Acesta se ambiguizează cu atât mai mult în piesa 
lui Marin Sorescu, cu cât Iona nu prinde niciodată vreun peşte. Imensitatea 
mării este reprezentată pe scenă de mai multe cercuri. Închis în sine, fără 
început şi fără sfârşit, desăvârşit, cercul este semnul absolutului; el 

                                                 
1 Marin Sorescu, Setea muntelui de sare, (teatru), I. Iona. Paracliserul. Matca, Bucureşti, 
Grupul Editorial Art, 2006. 
2 Chevalier J., Gheerbrant A., DicŃionar de simboluri, Paris, 1969, t. III, p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 242 

reprezintă perfecŃiunea, omogenitatea. Cercul este simbolul lumii 
spirituale, invizibilă şi transcendentă, al armoniei spiritului, al gândirii, 
putând să asigure unitatea între spirit şi corp. Ca orice simbol, acesta are şi 
conotaŃii negative, reprezentând o limită, spaŃiul închis: din acest punct de 
vedere el se seamănă cu pântecul balenei. 

Marea este simbolul dinamicii vieŃii care a apărut din ea, locul 
destinat transformărilor, renaşterii. Dar ea înseamnă şi incertitudine, 
îndoială, este imaginea vieŃii şi a morŃii totodată. Abisurile ei sunt fecunde, 
dar, adeseori, din ele pot Ńâşni monştri. Marea poate fi infinită, dar tot ea 
devine uneori expresia tragică a limitării şi a spaŃiului închis (acvariul lui 
Iona în care marea şi peştii sunt prizonieri). Pe de altă parte, marea 
semnifică mişcarea permanentă: mişcarea valurilor sale şi posibilitatea de a 
călători liber, sau chiar în burta unei balene, asemeni lui Iona. 

La începutul primului tablou, pentru a sublinia singurătatea 
absolută care îl înconjoară, Iona constată dispariŃia ecoului, care, cel puŃin, 
i-ar fi dat iluzia unui dialog. El este singur, abandonat într-o lume ostilă 
care nu vrea să comunice cu el, de vreme ce a anulat ecoul. Modul în care 
se cheamă pe sine pentru a verifica dacă mai există sugerează dualitatea 
personajului. Io, în limba română, este pronumele folosit de voievozi, iar în 
greacă numele lui Dumnezeu. Dar această silabă importantă este 
minimalizată, anulată de pronunŃarea lui na, interjecŃie ironică, 
demistificatoare. Acest joc, această alternanŃă între tonalitatea gravă şi 
ironie sunt permanente în dialogul personajului cu sine însuşi. 

Un alt obiect, care poate fi considerat simbolic este şi moara de 
vânt, obiect insolit în burta unui peşte, dar care ar putea reprezenta o 
încercare sau un pericol pe care personajul trebuie să-l depăşească, având 
în vedere că acesta se va feri tot timpul să nu nimerească între dinŃii ei de 
fier, precum şi faptul că acesta ocoleşte cu abilitate în drumul său ridicolul. 
Închis în pântecul monstrului, el visează marea, vântul, pescăruşii – 
simboluri ale libertăŃii. Iona trăieşte o spaimă continuă şi nu înŃelege nimic 
din acest joc al hazardului care a făcut să fie înghiŃit de o balenă care, la 
rândul ei, a fost înghiŃită de o a doua, mai mare decât ea. La un moment 
dat, chiar personajul devine conştient de alteritatea sa. Vorbind despre 
gemeni, Iona constată că nu e singur şi acest lucru îl sperie. El evocă cifra 
doi, care exprimă dualitatea, polaritatea, sexualitatea, diviziunea unităŃii în 
masculin şi feminin, în activ şi pasiv, în yin şi yang. Acest număr 
simbolizează, de asemenea, opoziŃia, conflictul, echilibrul realizat sau 
ameninŃările latente, dualismul. Numărul doi exprimă deci un antagonism3 
care, latent mai întâi, se manifestă apoi. Nu e vorba de un frate oarecare, ci 
de fratele geamăn, afirmaŃie care trimite spre multiple semnificaŃii. 

                                                 
3 Chevalier J., A. Gheerbrant, DicŃionar de simboluri. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 243 

Fenomenul gemenilor a suscitat un interes deosebit în toate culturile şi 
mitologiile. Indiferent care ar fi formele de reprezentare – perfect 
simetrice, unul întunecat, celălalt luminat, unul aspirând spre cer, celălalt 
spre pământ – ei exprimă dualitatea fiecărei fiinŃe sau dualismul tendinŃelor 
sale spirituale sau materiale, diurne sau nocturne. Astfel, teama lui Iona de 
a fi geamăn are rădăcini profunde în mentalitatea primitivă. Finalul piesei 
readuce în discuŃie această dualitate, prezenŃa celuilalt, însă de data aceasta 
Iona pare să şi-o asume. Singurătatea îl sperie şi atunci vrea să-l ia cu sine 
pe fratele său geamăn pe noul drum pe care l-a ales. Totuşi, gestul său de a 
se înjunghia îi contrazice afirmaŃiile, căci se poate spune că astfel l-a 
sacrificat pe celălalt. Cu ajutorul cuŃitului cu care spintecase balenele, Iona 
îşi spintecă propriul pântec. Gestul final este unul iniŃiatic, începutul unei 
noi iniŃieri, căci moartea este percepută ca un nou început al existenŃei 
spirituale. Nu considerăm că aceasta ar fi o sinucidere în acest context, ci, 
mai degrabă, este un gest simbolic care sugerează o reorientare a căutărilor 
către sine, adevărul pe care omul vrea să-l găsească se află în el însuşi, iar 
percepŃia lumii se face prin raportare la propriile amintiri. În spaŃiul 
claustrării, Iona se gândeşte mai întâi la soŃie, al cărei chip se estompează 
în amintirea acestuia, luându-i locul figura mamei, care se suprapune 
peste imaginea bunicii sale, apoi peste cea a străbunicii, pentru a ajunge, în 
cele din urmă, la imaginea unei mame universale. Acest fapt reprezintă, în 
plan simbolic, o încercare de întoarcere spre originea lucrurilor, spre 
începutul fiinŃei. Chiar forma ovoidală a balenei ce închide în ea o alta şi 
apoi o alta şi tot aşa până la omul din mijloc aduce mult cu oul simbolic, 
primordial. Astfel, evoluŃia personajului este una către interiorul fiinŃei, 
spre un centru primordial. Drumul parcurs de Iona nu este orizontal, ci 
vertical, spre adâncurile fiinŃei şi el începe cu o împăcare cu sine. 

SpaŃiul în care a intrat Iona după ce a fost înghiŃit de chit se 
dovedeşte a fi un spaŃiu labirintic, deoarece acesta începe o călătorie pe 
cont propriu. Este un labirint în care libertatea mişcării şi orientarea în 
spaŃiu sunt anulate din prea mult spaŃiu care relativizează reperele, 
exacerbând îndoiala, scepticismul şi anulând ambele căi posibile de 
eliberare: ieşirea şi ajungerea4. O experienŃă similară va trăi, într-o altă 
configuraŃie a labirintului, şi Paracliserul. ExperienŃa lor este una solitară, 
singurătatea şi lipsa de sens fiind două dintre capcanele labirintului ce 
trebuie evitate. Cu ele se vor confrunta şi Paracliserul şi Irina. Intrarea în 
labirint înseamnă intrarea într-o altă ordine. 

Paracliserul debutează tot sub semnul aşteptării, dar, ca şi Iona, 
personajul de aici depăşeşte curând starea de pasivitate, se angajează 
voluntar într-o îndeletnicire filosofică expusă metaforic: el trebuie să 

                                                 
4 CrenguŃa Gânscă, Opera lui Marin Sorescu, Piteşti, Ed. Paralela 45, 2002, p. 138. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 244 

afume zidurile unei catedrale, pentru a da iluzia că este frecventată, 
Paracliserul fiind eroul unei iluzii. El nu mai este victima accidentului, ci 
se claustrează voluntar într-un spaŃiu cu sugestii expresioniste: catedrala 
gotică este simbolul universului uman, care, în acest caz, este părăsit de 
divinitate şi de oameni. Paracliserul îşi asumă destinul întregii umanităŃi, 
ca în drama expresionistă, identificându-se cu toŃi semenii săi. SpaŃiul în 
care se mişcă este expresionist, sugerând elanul spiritual de jos în sus, spre 
transcendent. Acest loc poate fi, după cum sugerează Marian Popescu5, şi o 
altă configurare a labirintului – este plină de „firide şi ocniŃe”, aduce mai 
mult cu tipul clasic al labirintului complicat – care are de data aceasta o 
singură ieşire, tot pe verticală, în sus. Dacă în cazul lui Iona problema era 
cea ieşirii, aici e cea a ajungerii. Pentru a-şi îndeplini misiunea, el are 
nevoie de multe lumânări, care înainte de a fi fum, sunt flacără, adică 
lumină. Acestea simbolizează sursa primară, pură a luminii. Prin 
verticalitate şi prin blândeŃea flăcării ei, lumânarea este întruparea 
inocenŃei purităŃii sufleteşti; ea arde pentru a da lumină, pentru a exprima o 
dragoste unică, totală faŃă de Dumnezeu. Ea poate fi considerată drept un 
liant între cer şi pământ, între oameni şi divinitate. PereŃii albi ai catedralei 
nu sunt simbolul purităŃii, ci aici albul dă o conotaŃie negativă, 
reprezentând pustietatea, uitarea, nefiinŃa, desacralizarea. Paracliserul îşi 
începe opera cu o dală care pare mai neagră, o piatră prelucrată de către 
mâna omului. Piatra şlefuită este opera omului; aceasta desacralizează 
lucrarea lui Dumnezeu şi simbolizează acŃiunea umană, care se substituie 
forŃei creatoare a divinităŃii. Piatra brută ar fi fost simbolul libertăŃii, în 
timp ce piatra cioplită simbolizează sclavia şi întunericul6. Pentru a face 
mai puŃin efort în munca sa sisifică, Paracliserul improvizează o pârghie cu 
ajutorul căreia aruncă lumânările în sus. Pârghia nu simbolizează altceva 
decât o forŃă instrumentală, pusă în funcŃiune şi controlată de o forŃă 
superioară, forŃă căreia paracliserul i se adresează pentru a o identifica, 
pentru a o nega apoi şi a se contopi, în final, cu aceasta. 

În tabloul al doilea, Dumnezeu apare mai explicit, nostalgia 
divinităŃii se simte mai întâi din lipsa semnelor care să indice prezenŃa 
acesteia. Aşa cum ne-am obişnuit deja, Marin Sorescu fixează umanitatea 
în scenarii simple, în reprezentări vizuale foarte sugestive: dacă în Iona 
omenirea este o mare de peşti alergând după nade, aici ea e identificată în 
căutările ei cu imaginea celor trei fluturi ce roiesc în jurul becului, 
arzându-şi aripile de dorul luminii7. Desăvârşindu-şi opera cu preŃul vieŃii, 
Paracliserul îşi dobândeşte condiŃia demiurgică, iar conştientizarea acestui 

                                                 
5 Marian Popescu, Chei pentru labirint, Bucureşti, Ed. Cartea Românească, 1986, 
p. 61-68. 
6 J. Chevalier, A. Gheerbrant, DicŃionar de simboluri. 
7 CrenguŃa Gânscă, Opera lui Marin Sorescu, p. 148. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 245 

adevăr coincide cu ieşirea din absurd. Lumea în care accede Paracliserul 
este una a simetriei, a perfecŃiunii spirituale: „Lumea e de-a dreapta şi de-a 
stânga mea. Iar eu sunt în mijloc…”8. În acest tablou apare un element nou 
de decor, un liliac: „Într-un colŃ, pe undeva, un liliac spânzură cu capul în 
jos…”9. Această vietate care este şi pasăre şi mamifer, animal impur, a 
devenit simbolul tenebrelor şi al spaimei. În sens pozitiv, el este simbolul 
perspicacităŃii (se orientează foarte bine în întuneric), dar în sens negativ, 
el reprezintă duşmanul, demonul, din cauza poziŃiei în care stă. Pentru 
Paracliser, acesta poate fi considerat o premoniŃie a ameninŃării, monstrul 
pe care trebuie să-l înfrunte: personajul, ca exponent al omenirii care şi-a 
pierdut credinŃa în divinitate, nu ştie să îl descopere în semnele care îi sunt 
transmise şi, pentru că nu poate vedea dincolo de sine, în final, se confundă 
cu divinitatea. Monstrul este reprezentat tocmai de acest sacrilegiu de a se 
crede Dumnezeu. 

Gestul final nu este o sinucidere, ci, la fel ca în cazul lui Iona, este o 
eliberare a spiritului din carapacea corpului. În acest sens, drumul 
paracliserului poate fi asociat cu fumul – ca simbol al incertitudinii şi 
inconsistenŃei, şi în final cu flacăra – simbol al spiritului, al cunoaşterii, al 
revelaŃiei, al verticalităŃii, dar şi al mistuirii, al combustiei interne, 
spirituale. Paznicul care dă la o parte schelele, împiedicându-l astfel să 
coboare şi obligându-l, astfel, la sacrificiul suprem, reprezintă tot ceea ce a 
însemnat violenŃă, fanatism, denigrare a culturii de-a lungul istoriei, 
înfăptuite de către ignoranŃi. 

A treia soluŃie a ieşirii din absurdul existenŃei este recunoaşterea 
sensului dat al existenŃei, al vieŃii în sine, fără eforturi metafizice de 
impunere a acestuia. Titlul acestei ultime piese din trilogie, Matca, trimite 
la zeiŃa pământului şi a apelor, dar şi la regina albinelor, la albina-mamă. 
Ea reuneşte toate mamele şi toate fiicele din univers, contopite în această 
mamă universală, simbol al fecundităŃii, al femeii creatoare de viaŃă. Ca 
simbol, ea se leagă de mare, dar şi de pământ, ca materii primordiale, căci 
amândouă sunt percepute ca reprezentând corpul matern. Mama este şi 
Biserica, în mitica creştină, concepută ca o sursă de viaŃă spirituală şi de 
graŃie divină. 

Inspirată dintr-un eveniment real, inundaŃiile din 1970, piesa 
prezintă aventura unei tinere învăŃătoare care este obligată să nască 
singură, lângă un tată muribund şi înconjurată de apele furioase, care au 
aici conotaŃii negative, sunt destructive, descompun materia. În primul 
tablou, decorul sugerează potopul. Plouă, se aud tunete, vântul suflă cu 
putere. Irina merge singură pe un drum de Ńară, anevoios, care anticipează, 

                                                 
8 Marin Sorescu, Setea muntelui de sare, (teatru), I. Iona. Paracliserul. Matca, p. 59. 
9 Ibidem, 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 246 

de fapt, evoluŃia ei ulterioară şi pare să fie singura femeie din lume sau 
ultima femeie însărcinată. Urmele paşilor ei sunt înghiŃite de noroi, simbol 
cu conotaŃii negative, şi acest lucru o sperie, pentru că îi dispare orice urmă 
a existenŃei sale, la fel ca şi în cazul celorlalte două personaje ale trilogiei 
soresciene. Ca şi Iona sau Paracliserul, Irina vrea să-şi îndeplinească 
misiunea, să-şi atingă scopul. Dar pentru tânăra femeie situaŃia este mult 
mai dificilă: ea trebuie să lupte în condiŃii vitrege, în condiŃii de catastrofă 
pentru a da viaŃă copilului său, pentru a învinge duşmănia naturii. Al doilea 
tablou prezintă interiorul unei case Ńărăneşti unde, în două camere separate 
de un vestibul, fiecare în patul său, Irina şi tatăl ei sunt torturaŃi de dureri 
înfiorătoare: ea lupta să dea naştere unei vieŃi, iar el să părăsească această 
viaŃă. Bătrânul moare chiar în momentul în care se naşte nepotul său: o 
viaŃă o înlocuieşte pe cealaltă, ceea ce restabileşte echilibrul universal între 
început şi sfârşit, între tradiŃie şi continuitate: „Parcă l-aş fi născut pe 
taică-meu!”10, va spune Irina. Acest semn al trecerii, al deschiderii spre o 
altă lume apare în toate cele trei piese ale lui Sorescu: pentru Iona este gura 
balenei, pentru Paracliser este poarta catedralei, iar pentru tatăl Irinei este 
pragul. Sicriul bătrânului va fi simultan o luntre a lui Caron şi o arcă a lui 
Noe, o corabie a morŃii şi una a vieŃii. Confuzia între moarte şi naştere se 
accentuează în tabloul al treilea, când sosesc trei personaje ciudate pentru 
a veghea mortul, dar şi pentru a-i ursi copilului. Urările-preziceri pentru cel 
nou-născut, ceea ce trimite cu gândul la ursitoarele copilului, la cele care îi 
hărăzesc viaŃa, alternează cu comentarii despre mort, ceea ce trimite la un 
alt obicei străbun, acela al bocitoarelor. Tabloul se sfârşeşte cu monologul 
Irinei rămasă singură cu copilul şi cu mortul. SituaŃia devine din ce în ce 
mai dificilă: din podeaua casei, de peste tot, Ńâşnesc izvoare, ca şi cum 
pământul, saturat de apa potopului, şi-ar trezi apele din străfunduri. Toate 
aceste izvoare capătă conotaŃii negative, ele nu mai sunt dătătoare de viaŃă, 
ci reprezintă o ameninŃare permanentă a vieŃii, pericolul de moarte. Deşi 
apele ameninŃă totul, Irina este optimistă şi înfruntă cu responsabilitate şi 
curaj furia apelor. În tabloul al patrulea, casa rămâne fără acoperiş şi în 
încăperi se vede ca într-un acvariu, în care toate lucrurile plutesc – semn al 
incertitudinii şi al efemerităŃii.  

În faŃa catastrofei, tânăra mamă se simte mulŃumită şi mândră de 
misiunea pe care o are: salvarea propriului copil, simbol al vieŃii, al 
continuităŃii unei lumi aflate în derivă. Vocea prezentă în următorul tablou 
sau Logodnicul, cum este numit de autor în lista personajelor, dialoghează 
cu Irina, povestind despre drama logodnicei sale înecate. Acesta ar putea fi 
proiecŃia în viitor a unei vieŃi de după dezastrul natural. Discursul lui este 
din ce în ce mai incoerent  astfel încât, în final, nu mai face altceva decât să 

                                                 
10 Marin Sorescu, Setea muntelui de sare, (teatru), I. Iona. Paracliserul. Matca, p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 247 

cânte ca un cuc. Această pasăre devine în aceste circumstanŃe simbolul 
solitudinii absolute, care prevesteşte sfârşitul. Drumul spre înŃelegere este 
unul al amintirii, al întoarcerii către începuturi – piesa este ea însăşi o 
restituire a mitului genezei – iar Irina îl călăuzeşte pe tânăr prin cântecul de 
leagăn pe care îl îngână. Făcând din propriul trup scară deasupra apelor 
pentru copilul ei, Irina se răstigneşte şi ea pentru triumful vieŃii. Ea 
corectează eroarea lui Iona şi a Paracliserului, fiind singura dintre cei trei 
care nu renunŃă la viaŃă în mod voluntar.  

Marin Sorescu adoptă în trilogia Setea muntelui de sare o formă 
simbolică, „protagoniştii pot fi consideraŃi avataruri ale unui unic uman în 
raport cu destinul, însă chiar această relaŃie este diferită: întoarsă spre sine 
în Iona, spre transcendent în Paracliserul, pe când Matca se mută în 
năvodul lui Iona.”11 Cele trei situaŃii pot reprezenta însă şi trei vârste ale 
omenirii: Iona – vârsta mitică, a Vechiului Testament, când divinitatea, 
deseori neînŃeleasă, pedepsea concret, cu cruzime slăbiciunile umane; 
Paracliserul – vârsta mijlocie, a unui Ev Mediu delirant mistic; Matca – 

vârsta certitudinilor şi a întoarcerii la matrice12. 
 

 
BIBLIOGRAFIE 

 
Gânscă CrenguŃa, Opera lui Marin Sorescu, Piteşti, Paralela 45, 2002. 
Chevalier J., Gheerbrant A., DicŃionar de simboluri, Paris, Secher, 1969. 
Popescu Marian, Chei pentru labirint, Bucureşti, Cartea Românească, 1986. 
Vodă Căpuşan Maria, Marin Sorescu sau despre tânjirea spre cerc, Craiova, 

Scrisul Românesc, 1993. 

 
 

SYMBOLES DANS LA SOIF DE LA MONTAGNE DU SEL (SETEA 
MUNTELUI DE SARE) 

(Résumé) 
 

Dans cet article, on a essayé de traiter le problème des symboles dans la 
trilogie La soif de la montagne du sel (Setea muntelui de sare) écrite par Marin 
Sorescu, qui comprend trois pièces de théâtre: Jonas (Iona), Matca (Matca) et Le 

Bedeau (Paracliserul). On peut parler ici des solitudes de l`homme. Cette trilogie 
vise la condition tragique de l`homme en montrant ses interrogations et ses quêtes 
dans la voie de la connaîssance en essayant de conquerir son propre idéal. 

Nous avons indentifié des symboles comme l'eau dans l'hypostase de la 
mer, qui en Jonas signifie l'incertitude et devient l'expression tragique de la 

                                                 
11 Maria Vodă-Căpuşan, Marin Sorescu sau despre tânjirea spre cerc, Ed. Scrisul 
românesc, Craiova, 1993, p. 34. 
12 Vezi CrenguŃa Gânscă, CrenguŃa, Opera lui Marin Sorescu, p. 157. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest



 248 

limitation et de l`espace fermé. Encore, on peut dire qu`ici la mer offre la 
posibilité de voyager librement, même dans le ventre de la baleine. L'eau comme 
force destructrice qui décompose la matière apparaît dans Matca. L'eau représente 
une menace permanente pour la vie, une présence imminente de la mort. 

On avait aussi trouvé et décodé des symboles comme le cercle 
(métaphore pour l`espace fermé dans Jonas); l'éclairage qui provient de la lumière 
des bougies signifie l'incarnation de la pureté spirituelle dans Matca; la flamme 
représente le symbole de l'esprit, de la combustion interne spirituelle etc. 

Les trois situations rencontrées dans ces pièces peuvent être assimilées 
aux trois âges de l'humanité: Jonas –  l' âge du Vieux Testament, Le Bedeau – âge 
moyen, Matca – l'âge de la certitude. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:28 UTC)
BDD-A6426 © 2008 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

