
AUT, XLV, 2007, p. 249-267 

 
 

FASCINAŢIA ABISULUI ÎN POEZIA LUI 

BAUDELAIRE 

de 

Adrian STAN 

 
 1. CĂDEREA ÎN TIMP 
 

Une Idée, une Forme, un Être 
Parti de l'azur et tombé 
Dans un Styx bourbeux et 
plombé 
Où nul œil du Ciel ne pénètre; 
 
Un Ange, imprudent voyageur 
Qu'a tenté l'amour du difforme, 
Au fond d'un cauchemar énorme 
Se débattant comme un nageur, 
 
Et luttant, angoisses funèbres! 
Contre un gigantesque remous 
Qui va chantant comme les fous 
Et pirouettant dans les ténèbres; 
 
(Baudelaire, I, 1975: 79-80) 

 
 Obsesia baudelairiană a profunzimii – „Au moral comme au 
physique, j'ai toujours eu la sensation du gouffre, non seulement du gouffre 
du sommeil, mais du gouffre de l'action, du rêve, du souvenir, du désir, du 
regret, du remords, du beau, du nombre etc.” , nota Baudelaire (I, 1975: 
668) în jurnal, – obsesie care în opera poetică multiplică imaginile 
abisului, este indiciul unei viziuni asupra lumii. Identificând-o, vom putea 
apoi stabili rostul, locul şi semnificaŃiile simbolice ale imaginilor apei în 
poezia sa. 
 La baza concepŃiei poetice baudelairiene stă mitul Căderii. Omul este 
fiinŃă căzută dintr-o lume superioară de care îşi aminteşte cu regret. 
CondiŃia sa actuală este, de aceea, condiŃia unei făpturi scindate între cer şi 
infernul acestei lumi. AspiraŃii nemărginite îl fac să se simtă exilat aici – 
într-o lume mărginită, caricaturală, rizibilă. Căzut în timp, are sentimentul 
piericiunii şi obsesia morŃii. Prizonier al urâtului din sine şi dimprejur, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 250 

oscilează între disperare şi plictis. Trăieşte cu conştiinŃa Păcatului 
iremediabil. Încercând să-şi domolească remuşcarea – să uite de Păcat – 
îşi adaugă doar noi păcate. Se afundă în refugii cunoscute: visul şi 
amintirea, femeia, aglomeraŃia marelui oraş, vinul, mângâierea morŃii 
salutare. Având experienŃa răului existenŃial, se revoltă – împotriva zeilor 
şi oamenilor. Poet, găseşte remediul suprem în artă, unde face să se 
oglindească refugiile încercate: ar dori, prin intermediul poeziei, dacă nu să 
refacă, măcar să suplinească splendoarea Paradisului pierdut. Convins, în 
fine, de imposibilitatea întoarcerii, se abandonează abisului, de la care 
aşteaptă altceva, orice altceva decât ce a trăit deja. Am schiŃat astfel un 
plan al Florilor răului (Spleen et Idéal, Tableaux parisiens, Le Vin, Fleurs 
du Mal, Révolte, La Mort, Le Voyage), cuvintele subliniate putând fi amplu 
susŃinute cu versuri din volum. 
 "La Chute", afirmă Laurent Jenny (1997: 85-115), dezvoltând 
convingător idei mai vechi (Fondane, Baudelaire et l'expérience du gouffre 
(1947) 1994, Poulet – Baudelaire: "A l'origine il y a le péché originel" 
(1952: 364); "l'expérience d'une chute", 1987: 145) –) "dessine à 
Baudelaire les contours et la forme de son monde" (85), îi determină 
gândirea şi practica poetică ("Baudelaire s'est [...] forgé une pensée et une 
pratique de la Chute", 85). 
 

[P]our Baudelaire la Création coïncide avec la Chute. Non seulement le monde est 
originairement constitué comme un monde de la Chute, mais cette origine est en 
acte. Dieu crée à chaque seconde de la durée, le monde ne cesse donc de se 
produire comme Chute, voir même dans la modernité comme Chute aggravée (86). 

 

Dat ontologic iniŃial ("donnée ontologique première", 115), "la Chute est 
exil de l'Unité et plongée dans les nombres" (89). Forma generală a lumii 
constă deci dintr-o Unitate primă ("l'Unité principielle", 88) şi o etern-
schimbătoare alteritate secundă ("une altérité quelconque, donc 
éminemment variable, et en conséquence innombrable", 90), dualitate 
oglindită şi de natura contradictorie a omului – fiinŃă scindată "entre un 
orgueil purement terrestre et une appartenance à l'Être absolu" (94), 
"[entre] les deux infinis pascaliens (misère de l'homme, grandeur de 
l'homme)" (94): "l'homme de la Chute [...] porte avec lui son péché 
originel, c'est-à-dire son exil de l'Unité principielle et sa division intérieure, 
à laquelle Baudelaire donne les noms de «remords» et de «regret»" (103). 
Fiind rezultatul voinŃei divine de manifestare, omului – Zeu căzut ("la 
Chute est d'abord celle de Dieu lui-même", 87) – nu atât momentul iniŃial 
al Căderii îi este imputabil, cât gesturile prin care ulterior o prelungeşte şi 
amplifică: 
 

 (1) faptul că trăieşte şi se perpetuează ("vivre et se reproduire", 88) şi 
 (2) faptul că îşi uită condiŃia căzută ("l'oubli de l'état de Chute", 88). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 251 

 

"Qui oublie sa Chute la précipite – et, plus gravement encore, méconnaît 
ses conditions d'être au monde" (89). De fapt, crede Baudelaire, abia în 
ignorarea condiŃiei sale căzute rezidă adevărata Cădere a omului ("la 
Chute [...] coïncide avec sa naissance", "mais elle tient surtout à 
l'inconscience dans le mal, qui caractérise l'enfant, tout comme la femme et 
l'animal", 89). "Inversement, c'est la conscience du mal, c'est-à-dire, contre 
tout angélisme, un sentiment d'appartenance profonde au monde de la terre, 
qui amonce un éloignement et peut-être une «réparation» du péché 
originel" (89). Poetului, care refuză transcendenŃa ("Baudelaire se refuse le 
dépassement métaphysique", 114), îi rămâne lumea aceasta de descoperit 
("la Chute [...] s'avère offrir un accès essentiel à la vérité du monde 
terrestre", 114). Nostalgia poetului – studiul se intitulează Baudelaire et la 
nostalgie de la chute –, idealul său artistic vizează prospeŃimea 
momentului iniŃial al CreaŃiei sau Căderii ("L'idéal ne renvoie [...] à aucun 
monde des idées. Tout au contraire il désigne un monde de particularités 
émergentes", 109). Impulsul ascendent al artei baudelairiene este deci către 
acel timp originar – illud tempus – accesibil celui ce ştie să redescopere 
legăturile ascunse existente între diferitele ordini ale realului ("le jeu des 
correspondances" "place les mondes sensibles dans la perspective de leur 
unification", 111), altfel spus, printr-un vast program de conversiune 
("traduction", "conversion", 111) care, la limită, ar conduce la reintegrarea 
diversităŃii în Unitatea primordială ("les différences [...] seraient 
réintégrables dans une Unité", 112). AmbiŃiosul program poetic presupune 
stări de graŃie ("un état d'éveil", 105, "de «béatitude», "une «grâce»", 106), 
transfigurare a realităŃii cotidiene ("la transfiguration de ce monde même", 
105), "la reconstitution d'un éden métaphorique par le travail de l'art" 
(104). Alternativa rea – decăderea – survine atunci când, din oboseală, 
descurajare sau plictis, omul renunŃă la orice efort de reînfiinŃare a 
paradisiacului în lume ("[la] passivité nous livre à la pente de la Chute", 
110). Prins în vârtejul multiplicităŃii aberante ("la dispersion dans les 
nombres", 110), el ajunge atunci orb şi surd la chemarea nemărginirii 
("l'oubli de toute perspective d'infini", 110); existenŃa-i devine apăsătoare 
("une soumission à la pesanteur", 110), inertă ("une progressive paralysie", 
110), progresivă afundare în mlaştina materialităŃii ("l'existence matérielle 
est ensevelie sous les dettes", 110), agonie şi stingere ("Le corps ne quitte 
plus le lit... Le couvercle spleenétique du monde se referme. Voici la vie 
immobile et murée", 111). 
 Căderea – în Lume, în Timp – este motiv central şi în poezia 
baudelairiană, rar invocată de L. Jenny în sprijinul argumentaŃiei sale. În 
Florile răului şi în celelalte versuri (Les Fleurs du mal. Poèmes apportés 
par la troisième édition, 1868, Les Épaves, Poésies de jeunesse, Poésies 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 252 

diverses), la care restrângem cercetarea, un univers poetic puternic 
polarizat (cer-pământ, eden-infern, lumini-umbre, splendoare-mizerie etc.) 
este explorat de Baudelaire de pe poziŃiile fiinŃei căzute (De profundis 
clamavi), a omului deteriorat (La Cloche fêlée, La Fontaine de sang), 
supus distrugerii (La Destruction, Les Deux Bonnes Sœurs) şi tot mai 
resemnat (L'Irréparable, L'Irrémédiable, L'Horloge) să-şi vadă (L'Examen 
de minuit) aspiraŃiile înspre înalt (Élévation) compromise de impulsuri 
satanice (L'Idéal, Le Possédé, La Destruction, Les Litanies de Satan). Se 
pot chiar identifica în poezia baudelairiană (1) momente distincte ale 
decăderii omului (istoria îndepărtărilor succesive de un SpaŃiu-Timp 
originar), precum şi (2) principalele cauze ale decăderii, (3) idealul 
artistului căzut, (4) remediile încercate, (5) imaginea lumii căzute, în fine 
(6) soluŃia poetului aflat la capătul tuturor resurselor. Într-adevăr, volumul 
Florile răului: 
 

1) conŃine reminiscenŃele sau amintirile unor pierdute existenŃe 
superioare: 

(a) transcendentul (Élévation); 
(b) Lumea, în splendoarea-i iniŃială («J'aime le souvenir de ces 
époques nues», La Vie antérieure, La Géante); 

2) ilustrează orgoliul – pedepsit – al omului căzut: sfidarea 
Mântuitorului (Châtiment de l'orgueil), nesaŃul erotic (Don Juan aux 
enfers); 
3) înfăŃişează condiŃia actuală ambiguă a poetului căzut – fiinŃă 
complexă, alcătuită din lumini şi umbre (Bénédiction), ins odinioară 
capabil de o înŃelegere superioară (Correspondances), acum eşuat 
într-o lume degradată (L'Albatros, Les Phares), sacerdot al morŃii (Le 
Mauvais Moine), el însuşi supus timpului şi îndoindu-se de izbânda 
artei sale (L'Ennemi), scrutându-se cu înfrigurare (Le Guignon), 
inspirat de muze suferinde (La Muse malade) sau "venale" (La Muse 
vénale) şi animat de un ideal artistic complicat, matcă a numeroase 
aluviuni: perfecŃiune clasică (La Beauté), vigoare afectivă (L'Idéal), 
animism (La Géante), rafinament artistic renascentist (Le Masque), 
ambiguitate modernă (Hymne à la Beauté); 
4) schiŃează încercările de răscumpărare a Căderii prin iubire: iubirile 
felurit idealizate – cvasi mistică (Le Flambeau vivant, Réversibilité, 
L'Aube spirituelle) sau de o senzorialitate fastuos spiritualizată 
(Parfum exotique, La Chevelure, L'Invitation au voyage) – sunt însă 
excedate de ipostaze ale amorulului carnal, prostituat («Une nuit que 
j'étais près d'une affreuse Juive», A une mendiante rousse) sau nu 
(poemele inspirate de Jeanne Duval), cu întregu-i cortegiu de ispite 
senzuale (Les Bijoux), de violenŃă (Duellum) şi damnare («Je t'adore 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 253 

à l'égal de la voûte nocturne»), de accente morbide (Une charogne) 
sau sado-masochiste (L'Héautontimorouménos) şi de impulsuri 
criminale (A une Madone, Une martyre, Le Vin de l'assassin); 
5) configurează treptat tabloul unei lumi crepusculare (Le Crépuscule 
du soir, Le Crépuscule du matin), agonizând (Le Coucher du soleil 
romantique), în absenŃa unor rituri de regenerare (universul din 
Spleen-uri), laolaltă cu o populaŃie îmbătrînită şi înrăită (Les Sept 
Vieillards, Les Petites Vieilles), suferindă şi dezorientată (Les 
Aveugles); 
6) propune în cele din urmă ieşirea din această lume drept unica 
soluŃie pentru depăşirea impasului existenŃial (secŃiunea La Mort şi 
finalul poemului rezumativ Le Voyage). 

 

 Numeroase poeme surprind, în Florile răului, drama omului căzut şi 
consecinŃele ei – în plan ontologic (Confession): 
 

 «[...] tout craque, amour et beauté, 
Jusqu'à ce que l'Oubli les jette dans sa hotte, 
 Pour les rendre à l'Éternité!», 

 

gnoseologic (Confession: "rien ici-bas n'est certain", Le Couvercle: 
"Partout l'homme subit la terreur du mystère"), axiologic (Semper eadem): 
 

– Quand notre cœur a fait une fois sa vendange, 
Vivre est un mal. C'est un secret de tous connu, 

 

etic (Au Lecteur: "C'est le Diable qui tient les fils qui nous remuent!", 
L'Irrémédiable: "– La conscience dans le Mal"), fizic ("J'aime le souvenir 
de ces époques nues"): 
 

Le Poète aujourd'hui, quand il veut concevoir 
Ces natives grandeurs, aux lieux où se font voire 
La nudité de l'homme et celle de la femme, 
Sent un froid ténébreux envelopper son âme 
Devant ce noir tableau plein d'épouvantement. 
Ô monstruosités pleurant leur vêtement! 

 

metafizic (De profundis clamavi): 
 

J'implore ta pitié, Toi, 1'unique que j'aime, 
Du fond du gouffre obscur où mon cœur est tombé: 
C'est un univers morne à l'horizon plombé, 
Où nagent dans la nuit l'horreur et le blasphème[,] 

 

literar (Élévation): 
 

Derrière les ennuis et les vastes chagrins, 
Qui chargent de leur poids l'existence brumeuse, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 254 

Heureux celui qui peut d'une aile vigoureuse 
S'élancer vers les champs lumineux et sereins[...] – 

 
exemple inscriptibile între, să spunem, imaginea deja citată a Îngerului 
căzut (L'Irrémédiable) şi cea care, în finalul altui poem, (Le Goût du néant) 
semnalează resemnarea omului învins: 
 

Avalanche, veux-tu m'emporter dans ta chute? 
 

Iată alte câteva referinŃe cunoscute: căderea tânărului Icar (Les Plaintes 
d'un Icare), a truditului Sisif (Le Guignon), a libertinului Don Juan (Don 
Juan aux enfers), a "palidelor Danaide" (Le Tonneau de la Haine), a 
surghiunitului Ovidiu (Horreur sympathique), a cernitei Andromaca (Le 
Cygne), a rătăcitului Cain (Abel et Caïn), a poetului Tasso (Sur Le Tasse 
en prison d'Eugène Delacroix). Emblematică – având în vedere 
"satanismul" explicit al Florilor răului – rămâne însă imaginea arhetipală 
a căderii luciferice, a Îngerului împotmolit în abisul lumii sensibile (din 
perspectiva Increatului Lumea este abis: "l'Unité sereine de l'Incrée" "qui 
se pluralise dans la Chute", Jenny, 1997: 109), în "infernul" materiei (Les 
Litanies de Satan). 
 În cazul lui Baudelaire, drama generică a omului căzut este agravată 
de accidentul personal, în poemul L'Ennemi redat printr-o imagine a apei – 
ravagiile unui adevărat Diluviu: 
 

Ma jeunesse ne fut qu'un ténébreux orage, 
Traversé çà et là par de brillants soleils; 
Le tonnerre et la pluie ont fait un tel ravage, 
Qu'il reste en mon jardin bien peu de fruits vermeils. 

 

Atât de severe au fost furtunile tânărului, încât poetul din sine se întreabă 
dacă va mai fi în stare să se adune 
 

  [...] rassembler à nœuf les terres inondées, 
Où l'eau creuse des trous grands comme des tombeaux [...] 

 

pentru a deveni creatorul care ar putea să fie dacă nu s-ar simŃi pustiit: 
 

Et qui sait si les fleurs nouvelles que je rêve 
Trouveront dans ce sol lavé comme une grève 
Le mystique aliment qui ferait leur vigueur? 

 
 

 2. FEłELE TIMPULUI 
 
 

„L'eau est vraiment l'élément 
transitoire. Il est la 
métamorphose ontologique 
essentielle entre le feu et la terre. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 255 

L'être voué à l'eau est un être en 
vertige. Il meurt à chaque 
minute, sans cesse quelque chose 
de sa substance s'écroule.” 
 
(Bachelard, 1987: 8-9) 

 
 Căderea în Lume înseamnă întrupare, descindere a Spiritului în 
materie. Iar elementele materiale fundamentale – aer, foc, apă, pământ – 
oglindesc, în universul poetic al Florilor, situaŃia descrisă a omului de 
două ori căzut: cerul său e frecvent înnourat sau închis (simbolizînd 
ruperea de transcendent, tristeŃea adâncă), soarele agonizează la apus 
(pierderea vitalităŃii, iminenŃa morŃii), apele sunt întunecate (substanŃă 
funerară, materia prima), pământul degradat (Lumea căzută, mizeria 
existenŃei individuale). Un univers poetic dezolant şi întunecat, 
deschizîndu-se însă mereu spre orizonturi de aşteptare şi lumină. 
Contribuie la această dedublare ambivalenŃa elementelor primordiale. 
"C'est qu'aux matières originelles où s'instruit l'imagination matérielle sont 
attachées des ambivalences profondes et durables" (Bachelard, 1987: 16). 
Într-adevăr, o cercetare atentă descoperă de fiecare dată în Florile răului 
ambivalenŃa simbolică a elementelor studiate, confirmare a ambiŃiei 
totalităŃii programatic afirmate de Baudelaire într-un poem (Bénédiction): 
 

[...] il faut pour tresser ma couronne mystique, 
Imposer tous les temps et tous les univers. 

 
Edificatoare în acest sens sunt, bunăoară, două studii complementare: în 
acelaşi volum, Gérald Antoine descoperă bogate valenŃe simbolice 
motivului NopŃii, Marc Eigeldinger celui solar (Revue, 1967). 
 Un studiu al "elementelor", sugera G. Antoine în articolul citat 
(Revue, 1967: 375), ar fi incitant ("que n'y aurait-il pas à dire sur la part de 
l'eau, du ciel et du feu, de la terre aussi, dans l'inspiration des Fleurs du 
Mal") şi probabil amplu ("appréhender l'un des quatre éléments [...] 
pourrait vite prendre les dimensions d'un livre"). Adăugăm faptul că 
studierea sistematică a imaginilor apei, de pildă, ar evidenŃia densitatea 
substanŃială a Florilor, materialitate ce s-ar putea întregi prin studiul 
celorlalte elemente primordiale. Pentru a ilustra bogata fenomenologie a 
apei în Florile răului transcriem deocamdată câteva exemple disparate. 
 

Cu fiecare respiraŃie murim câte puŃin, moartea fiind fluviu pe care 
necontenit îl inhalăm (Au Lecteur): 
 
Et, quand nous respirons, la Mort dans nos poumons 
Descend, fleuve invisible, avec de sourdes plaintes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 256 

 
În dimineŃi ceŃoase, străzile capitalei par «râuri străjuite de cheiurile 
caselor» (Les Sept Vieillards): 
 
Les maisons, dont la brume allongeait la hauteur, 
Simulaient les deux quais d'une rivière accrue, 
 
în Paysage, fumurile coşurilor sunt fluvii ce se varsă în cer, în timp 
ce luna revarsă lumină peste oraş: 
 
Les fleuves de charbon monter au firmament 
Et la lune verser son pâle enchantement. 
 
În Confession, "solemnitatea nopŃii" inundă, asemenea unui fluviu, 
oraşul adormit: 
 
Et la solennité de la nuit, comme un fleuve, 
 Sur Paris dormant ruisselait. 
 
Ochii bătrânelor din poemul Les Petites Vieilles sunt ochiuri de apă 
lucind în noapte: 
 
  [...] des yeux perçants comme une vrille, 
Luisants comme ces trous où l'eau dort dans la nuit; 
 
ocheada aruncată de o cochetă unui grup de admiratori evocă 
poetului din Le Vin du solitaire imaginea lunei contemplându-se 
narcisist în apele unui lac în care ar dori să se scalde: 
 
Le regard singulier d'une femme galante 
Qui se glisse vers nous comme le rayon blanc 
Que la lune onduleuse envoie au lac tremblant, 
Quand elle y veut baigner sa beauté nonchalante; 
 
ochii alteia (Les Yeux de Berthe) par izvor al nopŃii: 
 
Beaux yeux, versez sur moi vos charmantes ténèbres! 
 
Iubitei, poetul îi soarbe răsuflarea (Le Balcon): 
 
Et je buvais ton souffle, ô douceur! ô poison! 
 
şi îi ascultă sedus murmurul glasului (Les Métamorphoses du 
vampire): 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 257 

 
Laissait couler ces mots tout imprégnés de musc[;] 
 
transpus, pluteşte pe aromele părului ei (La Chevelure): 
 
Comme d'autres esprits voguent sur la musique 
Le mien, ô mon amour! nage sur ton parfum [...] 
 
şi se cufundă în apele ochilor (Semper eadem): 
 
Laissez, laissez mon cœur s'enivrer d'un mensonge, 
Plonger dans vos beaux yeux comme dans un beau songe, 
Et sommeiller longtemps à l'ombre de vos cils! 
 
PrezenŃa amăgitoare, fals-mântuitoare a femeii îl îmbată, lacrimile ei 
îl adapă (Le Masque): 
 
Ton mensonge m'enivre, et mon âme s'abreuve 
Aux flots que la Douleur fait jaillir de tes yeux! 
 
Gura amantei e apă adâncă în care, extatic, poetul se îneacă (Un 
Fantôme): 
 
[...] cette bouche où mon cœur se noya. 
 
Saliva ei îl arde şi îl pierde (Le Poison): 
 
[...] le terrible prodige 
 De ta salive qui mord, 
 
sau, dimpotrivă, e elixir ("L'élixir de ta bouche", Sed non satiata) ce-
l înalŃă în tării (Le Serpent qui danse): 
 
Quand l'eau de ta bouche remonte 
Au bord de tes dents, 
 
Je crois boire un vin de Bohême, 
 Amer et vainqueur, 
Un ciel liquide qui parsème 
 D'étoiles mon coeur! 
 
Însăşi esenŃa poeziei este legată de destinul apei, prezenŃă inefabilă 
în jgheaburile caselor ce stau sub ploaia de toamnă (Spleen): 
 
L'âme d'un vieux poète erre dans la gouttière 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 258 

Avec la triste voix d'un fantôme frileux. 
 
 O cercetare sistematică a imaginilor apei în Florile răului ar putea 
porni de la ezitarea programatică a eului poetic baudelairian între înalt şi 
adânc, ruptură menŃionată anterior şi ilustrată în capitolul următor. Un bun 
plan de lucru în acest sens oferă, din perspectiva apei, simbolismul 
tradiŃional. Conform acestuia, în momentul CreaŃiei apele se despart: "Les 
Eaux, représentant la totalité des possibilités de manifestation, se séparent 
en Eaux supérieures, qui correspondent aux possibilités informelles, et en 
Eaux inférieures, qui correspondent aux possibilités formelles" (Chevalier, 
Gheerbrant, 1982: 375). TendinŃa principală a Florilor vizează Apele 
inferioare: marea, oceanul, abisul apelor amare – element-cheie, acesta 
din urmă, al concepŃiei despre lume a poetului francez ("Un des mots clés 
des Fleurs", Pichois, în Baudelaire, I, 1975: 1100) – deşi, cum vom vedea 
imediat, le gouffre nu coincide cu acvaticul, depăşindu-l. 
 Căderea în timp, arată Gilbert Durand (1977: 82-149), comportă o 
întreită serie de simboluri ale forŃelor potrivnice omului: 
 

(1) simbolurile teriomorfe ("valorificarea negativă a simbolismului 
animal", 100): "tema botului" – al lui "Cronos" (102) – , a "Abisului" 
(107) simbolizând "teroarea în faŃa morŃii devoratoare" (108); 
(2) simbolurile nictomorfe (valorificarea negativă a simbolismului 
nopŃii: "noaptea neagră", "substanŃa timpului" – "«negru pentru că e 
iraŃional, nemilos» [Eliade]" (111), "negreală a răului", 113): 

(a) Inconştientul: "partea profundă a conştiinŃei", "conştiinŃă 
decăzută", "Regele Orb", "dublul inconştient al sufletului", 
"Mefisto", "versantul intim, tenebros, satanic al conştiinŃei" 
(115); 
(b) "arhetipul elementului acvatic": "sângele menstrual" (123), 
"apă neagră, impură" (133), "ostilă" (116), "mare tenebrarum" 
["Poe"], "mare epifanie a morŃii", "apă mortuară, îmbibată de 
toate spaimele nopŃii", unde sălăşluieşte "Balaurul" (117), 
"Monstrul Marin", "înfiorătoarea Echidna", "Marea Prostituată 
apocaliptică, Păcătoasa" (119), "femeia malefică, [aparŃinând] 
tenebrelor", "Lorelei", "feminitatea seducătoare", "animalul 
răpitor" (123), "Vampa fatală", "femeia-vampir", "vrăjitoarea", 
"Mama Cumplită", "căpcăunul" (127), "femeia proiectată în 
zona animalităŃii", "sirenele" (129), "femeia mică şi bătrână" 
(135); 

(3) simbolurile catamorfe ("schema căderii", "tema timpului nefast şi 
mortal, moralizat sub formă de pedeapsă", 139): "naşterea" ("o 
cădere a noului născut pe pământ") (137), "posedare de către rău, 
emblema păcatelor trupeşti, a geloziei, a mâniei, a idolatriei, a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 259 

crimei" (139), "prăpastia" (139), "ameŃeala" (138), "căderea" (139) – 
"epifanie imaginară a angoasei în faŃa timpului" (137) şi "semn al 
pedepsei" (139). 

 
Le gouffre – hăul, genunea – este, în Florile răului, imagine totalizantă a 
întreitei serii simbolice detaliate mai sus: animal devorator, noapte nefastă, 
cădere fatală. 
 Este de aşteptat ca într-o lume a schimbării şi a MorŃii, cum este 
universul poetic al Florilor, imaginile apei ca factor de disoluŃie să abunde. 
Între acestea, imaginea abisului marin oglindeşte fidel şi deplin drama 
omului căzut, cum sugerează importantul poem Călătoria, examinat în 
continuare. Poemul merită atenŃie pentru că, dezvoltând metaforele lume-
mare şi viaŃă-călătorie, rezumând totodată aventura poetică baudelairiană, 
poate orienta întreaga cercetare din interiorul operei. 
 
 
 3 CALATORIA 
 
 

Dites, qu'avez-vous vu? 
 
(Baudelaire, I, 1975: 131) 

 
 Imens universul copilăriei ("Pour l'enfant [...] / L'univers est égal à 
son vaste appétit")! În lumina fabulosului trecut, tânărului, prezentul îi 
apare derizoriu ("Aux yeux du souvenir que le monde est petit!"). 
Nostalgic şi nemulŃumit, iată-l pornit pe valurile vieŃii: 
 

Un matin nous partons, le cerveau plein de flamme, 
Le cœur gros de rancune et de désirs amers, 
Et nous allons, suivant le rythme de la lame, 
Berçant notre infini sur le fini des mers. 

 
Pentru cei mai mulŃi, scopul călătoriei este evaziunea: unii fug de obârşii 
infame ("fuir une patrie infâme", "l'horreur de leurs berceaux"), alŃii de 
femeile care i-au fascinat ("Astrologues noyés dans les yeux d'une 
femme"), subjugat ("La Circé tyranique") şi înjosit ("changés en bêtes") – 
asemenea marinarilor vrăjiŃi ai lui Ulise. Se îmbarcă şi pentru a redescoperi 
viaŃa adevărată ("ils s'enivrent / D'espace et de lumière et de cieux 
embrasés"), pentru a-şi uita suferinŃa şi vindeca rănile: 
 

La glace qui les mord, les soleils qui les cuivrent, 
Effacent lentement la marque des baisers. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 260 

Adevăratul călător ("les vrais voyageurs") pe oceanul vieŃii este însă 
poetul – rătăcitor fără Ńel precis ("ceux-là seuls qui partent / Pour partir"), 
neîmpovărat de griji ("cœurs légers"), contemplând de sus lumea 
("semblables aux ballons"), nutrind dorinŃe nelămurite şi schimbătoare 
asemenea norilor ("Ceux-là dont les désirs ont la forme des nues"), 
consecvent cu sine ("De leur fatalité jamais ils ne s'écartent"), stăruind într-
o căutare ("sans savoir pourquoi, disent toujours: Allons!") la capătul 
căreia speră să dea de ceva nou: 
 

De vastes voluptés, changeantes, inconnues 
Et dont l'esprit humain n'a jamais su le nom! 

 
Despre el va fi vorba în continuare. 
 Curiozitatea ("même dans nos sommeils / La Curiosité nous 
tourmente et nous roule") şi speranŃa ("jamais l'espérance n'est lasse") 
împing corabia sufletului înspre îndepărtate zări ideale ("Notre âme est un 
trois-mâts cherchant son Icarie"). Scopul existenŃei nefiind nici evident, 
nici dinainte cunoscut, omul trebuie să-şi dea singur o întrebuinŃare, să-şi 
aleagă un Ńel şi o cale: 
 

Singulière fortune où le but se déplace, 
Et, n’étant nulle part, peut être n'importe où! 

 
Doar aparent promiŃătoare, 
 

Chaque îlot signalé par l'homme de vigie 
Est un Eldorado promis par le Destin 

 
soluŃiile la problema existenŃei propuse de minŃi exaltate ("Une voix de la 
hune, ardente et folle, crie: / «Amour... gloire... bonheur!»" se dovedesc 
dezastruoase ("Enfer! c'est un écueil!"), conducând la naufragiu: 
 

L'Imagination qui dresse son orgie 
Ne trouve qu'un récif aux clartés du matin. 

 
Iluzorii jocuri ale minŃii, menite să facă suportabil abisul existenŃei 
cotidiene: 
 

Ô le pauvre amoureux des pays chimériques! 
Faut-il le mettre aux fers, le jeter à la mer, 
Ce matelot ivrogne, inventeur d'Amériques 
Dont le mirage rend le gouffre plus amer? 

 
mirajele sunt comune artistului şi omului de rând: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 261 

 
Tel le vieux vagabond, piétinant dans la boue, 
Rêve, le nez en l'air, de brillants paradis; 
Son œil ensorcelé découvre une Capoue 
Partout où la chandelle illumine un taudis. 

 
Spre deosebire însă de incursiunile imaginare întâmplătoare ale 

omului comun, călătoriile artistului ("Étonnants voyageurs!") sunt 
profunde ("quelles nobles histoires / Nous lisons dans vos yeux profonds 
comme les mers!") reminiscenŃe ("les écrins de vos riches mémoires") ale 
unor înalte şi inefabile idealuri ("Ces bijoux merveilleux, faits d'astres et 
d'éthers"), ce-şi transportă spectatorii nerăbdători ("nos esprits, tendus 
comme une toile") pe aripile imaginaŃiei ("Nous voulons voyager sans 
vapeur et sans voile!") către noi orizonturi ("Vos souvenirs avec leurs 
cadres d'horizons"), alinându-le suferinŃa cotidiană ("égayer l'ennui de nos 
prisons"). 
 Mai mult, viziunile poetului – celeste ("nous avons vu des astres") 
sau marine ("et des flots") – sunt imprevizibile şi şocante ("bien de chocs 
et d'imprévus désastres"). Alternează cu experienŃe ale vidului ("des 
sables"), care induc plictisul ("nous nous sommes souvent ennuyés, comme 
ici"). Principiile creatoare lăuntrice ("La gloire du soleil sur la mer 
violette") – cel inteligibil, unificator, iluminând sursa inepuizabilă a 
creaŃiei, inconştientul – îl îndeamnă să se ridice deasupra civilizaŃiei aflate 
la amurg ("La gloire des cités dans le soleil couchant") pentru a da forme şi 
contur unei ademenitoare lumi ideale sau imaginare ("plonger dans un ciel 
au reflet alléchant"): 
 

Les plus riches cités, les plus grands paysages, 
Jamais ne contenait l'attrait mystérieux 
De ceux que le hasard fait avec les nuages. 

 
DorinŃă, nerăbdare ("Et toujours le désir nous rendait soucieux), plăcere 
("– La jouissance ajoute au désir de la force"), voluptate ("Désir, vieil arbre 
à qui le plaisir sert d'engrais") condensează într-o creaŃie de tip solar, 
diferită ("Frères qui trouvez beau tout ce qui vous vient de loin"), exotică 
("des idoles à trompe), impunătoare ("Des trônes constellés de joyaux 
lumineux", Bénédiction), amplă, bogată şi feerică ("Des palais ouvragés 
dont la féerique pompe / Seraient pour vos banquiers un rêve ruineux", 
Rêve parisien), plăcută ochiului ("Des costumes qui sont pour les yeux une 
ivresse"), de o feminitate stranie ("Des femmes dont les dents et les ongles 
sont teints") şi subtilă ("Et des jongleurs savants que le serpent caresse", Le 
serpent qui danse). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 262 

 Aşa arată lumea imaginară. Cea reală e răvăşită de păcat ("Le 
spectacle ennuyeux de l'immortel péché"). Femei narcisiste şi infatuate: 
 

La femme, esclave vile, orgueilleuse et stupide, 
Sans rire s'adorant et s'aimant sans dégoût [,] 

 
bărbaŃi tiranici şi brutali: 
 

L'homme, tyran goulu, paillard, dur et cupide, 
Esclave de l'esclave et ruisseau dans l'égout[,] 

 
călăi chinuind victime ("Le bourreau qui jouit, le martyr qui sanglote"), 
tirani Ńinînd gloatele sub cnut: 
 

Le poison du pouvoir énervant le despote, 
Et le peuple amoureux du fouet abrutissant [,] 

 
religii trufaşe, clădite pe moarte şi suferinŃă: 
 

«Plusieurs religions semblables à la nôtre, 
Toutes escaladant le ciel; la Sainteté, 
Comme en un lit de plume un délicat se vautre, 
Dans les clous et le crin cherchant la volupté; 

 
o omenire arogantă, dementă, sfidătoare: 
 

«L'Humanité bavarde, ivre de son génie, 
Et, folle maintenant comme elle était jadis, 
Criant à Dieu, dans sa furibonde agonie: 
Ô mon semblable, ô mon maître, je te maudis! 

 
ConfruntaŃi cu toate acestea, o mână de aleşi – cei care, asemenea poetului, 
au înŃeles – se Ńin deoparte, scufundîndu-se cu bună-ştiinŃă în iluzorii 
paradisuri artificiale: 
 

Et les moins sots, hardis amants de la Démence, 
Fuyant le grand troupeau parqué par le Destin, 
Et se refugiant dans l'opium immense! — 

 
 Une oasis d'horreur dans un désert d'ennui! 
 
iată, pe scurt, condiŃia actuală a omului în lume. ViaŃa – o luptă cu Timpul 
implacabil ("l'ennemi vigilant et funeste") – nu lasă nici o speranŃă. 
Moartea, da: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 263 

Lorsque enfin il mettra le pied sur notre échine, 
Nous pourrons espérer et crier: En avant! 

 
E o călătorie dorită cu tot atâta ardoare precum odinioară, dar pe o altfel de 
mare: 
 

Nous nous embarquerons sur la mer dès Ténèbres, 
Avec le cœur joyeux d'un jeune passager. 

 
Atrage prin nădejdea unui miracol – Ńară a lotofagilor, presimŃită în 
necunoscutul care ne aşteaptă după, într-o după-amiază a vieŃii fără de 
sfârşit: 
 

Entendez-vous ces voix, charmantes et funèbres, 
Qui chantent: «Par ici! vous qui voulez manger 
 
«Le Lotus parfumé! c'est ici qu'on vendange 
Les fruits miraculeux dont votre cœur a faim; 
Venez vous enivrer de la douceur étrange 
De cette après-midi qui n'a jamais de fin?» 

 
Plictisul ("Ce pays nous ennuie"), lipsa oricărei speranŃe în lumea de aici 
("le ciel et la mer sont noirs comme de l'encre") fac din Moarte liman visat 
("Ô Mort, vieux capitaine, il est temps! levons l'ancre") de poetul irezistibil 
atras de dorinŃa de a descoperi ceva nou: 
 

Plonger au fond du gouffre, Enfer ou Ciel, qu'importe? 
Au fond de l'inconnu pour trouver du nouveau! 

 
 
 3.1 IMPORTANłA CĂLĂTORIEI 
 

La mer, la vaste mer, console nos 
labeurs! 
 
(Baudelaire, I, 1975: 63) 

 
 Poemul este important (vezi Spiquel, 2003: 1-6) (1) în sine (prin 
conŃinut), (2) pentru trimiterile către alte poeme din volum, (3) ca ultim 
cuvânt al Florilor (ediŃia din 1861), (4) pentru contextul literar (romantic) 
al vremii. Construit pe o serie de contraste atent alese şi savant îmbinate – 
trecut-prezent-viitor, uscat-mare, curiozitate-dezamăgire ("contraste entre 
la curiosité avide des non-voyageurs et la deception des voyageurs", 
Spiquel, 2003: 3), optimism-scepticism ("optimisme d'un jeune voyageur 
qui part" / "pessimisme d'un homme revenu de toute quête possible sur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 264 

terre", Abé, 1967: 278), om comun-poet, ideal (himeră)-realitate, 
imaginaŃie-simplă fantezie, artă a viziunii / artă a realului transfigurat, 
viaŃă-moarte – poemul Călătoria reuneşte într-un întreg principalele teme 
ale volumului ("un microcosme des Fleurs du mal"): "l'enfance, les 
images, la mer et le navire, la musique, le souvenir, les prestiges dangereux 
ou les consolations maternelles de la femme, l'ennui qu'essaie de vaincre 
sans succès la curiosité, le bourreau et le martyr, l'évasion, l'infini, le 
temps, la Mort" (Pichois, în Baudelaire, I, 1975: 1102-1103). Reiese 
limpede, bunăoară, din acest poem importanŃa pe care Baudelaire o atribuia 
în creaŃia sa imaginilor mării, cum dovedeşte rezumatul "tematic" de mai 
jos: 
 

 Călătorim pe valurile vieŃii ("nous allons, suivant le rythme de 
la lame") – Odisee presărată de pericole ("La Cyrcé tyrannique aux 
dangereux parfums") – legănaŃi de mări prea strâmte pentru 
aspiraŃiile noastre ("Berçant notre infini sur le fini des mers"). Plutim 
spre zări ideale ("Notre âme est un trois-mâts cherchant son Icarie"). 
Pe cale, corabia sufletului întâlneşte pământuri ("Chaque îlot signalé 
par l'homme de vigie") – iluzorii soluŃii la problema existenŃei ("un 
Eldorado promis par le Destin") – în realitate, recifele unor false 
rezolvări ("«Amour... gloire... bonheur!» Enfer! c'est un écueil!"). 
 Incitante invitaŃii la călătorii imaginare ("voyager sans vapeur 
et sans voile!"), revelaŃiile poetului vizionar ("Dites, qu'avez-vous 
vu?") sunt aşteptate cu încordare pe Ńărm de spirite nerăbdătoare să 
se avânte în larg ("nos esprits, tendus comme une toile"). Poetul e 
straniu ("Étonnants voyageurs!") şi are ochi adânci, trădând 
înrudirea cu elementul marin ("vos yeux profonds comme les 
mers"). Navigator fascinat de mare ("Ce matelot ivrogne"), îşi 
iubeşte himerele ("amoureux des pays chimériques!") descoperite sau 
inventate ("inventeur d'Amériques") – fantasme contrastând cu abisul 
pe care pluteşte ("le mirage rend le gouffre plus amer"). Visează 
delicii ample ("De vastes voluptés"), etern schimbătoare 
("changeantes"), inedite ("inconnues"), asemănătoare formei norilor 
în necontenită mişcare ("l'attrait mystérieux / [Des paysages] que le 
hasard fait avec les nuages"). ConştiinŃă scrutându-şi inconştientul 
("La gloire du soleil sur la mer violette"), ar dori să se adâncească în 
sine ("plonger dans un ciel au reflet alléchant"). 
 Nu poate totuşi să ignore, în călătoriile sale, lumea căzută 
dimprejur, a cărei esenŃă eternă ("[...] du globe entier l'éternel 
bulletin") o surprinde dezamăgit ("Amer savoir, celui qu'on tire du 
voyage!"). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 265 

 Şi moartea, nu doar viaŃa, e tot călătorie pe mare: sufletul 
porneşte nerăbdător spre lumea cealaltă ("Ô Mort, vieux capitaine, il 
est temps! levons l'ancre") pe ape întunecate ("Nous nous 
embarquerons sur la mer des Ténèbres"), într-o ambarcaŃiune care e 
înghiŃită de abis ("Nous voulons, tant ce feu nous brûle le cerveau, / 
Plonger au fond du gouffre [...]"). 

 
Generalitatea temei, amploarea sintezei, numeroasele aluzii la poeme care 
îl preced (vezi Pichois, în Baudelaire, I, 1975: 1096-1103), însăşi opŃiunea 
lui Baudelaire de a încheia Florile printr-un poem al mării sugerează 
interesul special, în întreaga operă poetică, pentru imaginea mării. 
 Interes care, de altfel, nu a trecut neobservat. "Le thème de la mer est 
fondamental chez Baudelaire", nota Guy Michaud (1969: 43). "Cf. en 
particulier Fleurs du Mal, VI (Les Phares), XII (La Vie Antérieure), XIV 
(L'Homme et la Mer), LXIX (La Musique)". Pierre Jean Jouve (1961: 68): 
"la plus riche effusion de Baudelaire demeure attachée à la mer, au 
vaisseau sur la mer lointaine, à la perpétuelle errance". Un studiu recent 
situează chiar "motivul" mării în centrul operei poetice baudelairiene: "au 
cœur de l'œuvre s'épanouit un motif, la mer, qui privilège l'accès au grand 
répertoire des analogies et en dévoile les conflits" (Blain-Pinel, 2007: 1). 
 Baudelaire însuşi (I, 1975: 696) exprima, în jurnal, admiraŃie faŃă de 
spectacolul mării: 
 
 Pourquoi le spectacle de la mer est-il si infiniment et si éternellement agréable? 
 Parce que la mer offre à la fois l'idée de l'immensité et du mouvement. 
 
Marea, adaugă poetul, poate sugera nu numai ideea nemărginirii ("Six ou 
sept lieues représentent pour l'homme le rayon de l'infini") ci şi pe aceea a 
frumuseŃii supreme ("Douze ou quatorze lieues [...] de liquide en 
mouvement suffisent pour donner la plus haute idée de beauté qui soit 
offerte à l'homme sur son habitacle transitoire"). Într-adevăr, idealul de 
frumuseŃe baudelairian e strâns legat de mare, împlinindu-se pe Ńărmuri 
îndepărtate şi calde, scăldate de lumină şi impregnate de miresme. 
 Ceea ce nu înseamnă că marea este, pentru Baudelaire, lac albastru şi 
pur, echivalent terestru al azurului transcenderii romantice: "Après les eaux 
douces du Lac de Lamartine [...], voici des ondes amères, une mer que 
chérira toujours le poète libre" (Pichois, 1961: 85). În genere, poemul 
Călătoria rezumă aventura poetului care lasă în urmă uscatul în favoarea 
spaŃiului creator al mării. Însă, poet căzut, imaginea apelor inferioare, 
sărate şi amare, este în principal metaforă a unei condiŃii degradate: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 266 

(A) a Lumii sensibile: bogată multiplicitate, în continuă mişcare, 
schimbare şi transformare, nesecată eterogenitate supusă morŃii – 
"haos", "infern", "abis"; 
(B) a situaŃiei omului: existenŃă nesigură şi "amară", pradă ispitei, 
păcatului şi suferinŃei, într-o lume învăluită în mister, pândită de 
adâncuri insondabile, minată de temeri şi incertitudini: viaŃa e 
călătorie ameninŃată de dezastre şi încheiată prin naufragiul morŃii. 

 
De pe această poziŃie centrală – existenŃa tragică a omului într-o Lume 
căzută (cum fără echivoc reiese, de pildă, din poemele introductive Au 
Lecteur şi Bénédiction) – este amplu şi divers desfăşurată în Florile răului 
dubla tentaŃie a poetului scindat între aspiraŃia spre înalt şi atracŃia 
adâncului: 
 

(1) chemarea zărilor îndepărtate, luminoase şi senine ("nous allons, 
suivant le rythme de la lame") – lumi imaginare, situate dincolo sau 
mai presus de existenŃa cotidiană; 
(2) fascinaŃia abisului: lumea lăuntrică ("plonger dans un ciel au 
reflet alléchant"), inclusiv cea de dincolo de conştiinŃă ("Plonger au 
fond du gouffre") – dimensiunea profundă a existenŃei. 

 
BIBLIOGRAFIE 

 
Abé, Y., Baudelaire et Maxime Du Camp, în „Revue d'Histoire littéraire de la 

France”, avril-juin 1967, 67e Année – No. 2. 
Antoine, Gérald, La Nuit chez Baudelaire, în „Revue d'Histoire littéraire de la 

France”, avril-juin 1967, 67e Année – No. 2. 
Bachelard, Gaston, L’eau et les rêves. Essai sur l’imagination de la matière, 

Paris, Librairie José Corti, 1987. 
Baudelaire, Charles, Œuvres complètes, I, Texte établi, présenté et annoté par 

Claude Pichois, Éditions Gallimard, 1975. 
Blain-Pinel, Marie, La métaphore marine chez Baudelaire ou la crise de la 

pensée analogique, www.fabula.org/colloques/document 384.php., 2007. 
Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, Dictionnaire des symboles. Mythes, rêves, 

coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Éditions 
Robert Lafont S.A. et Éditions Jupiter, 1992. 

Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere în 
arhetipologia generală. Traducere de Marcel Aderca. PrefaŃă şi postfaŃă de 
Radu Toma. Bucureşti, Editura Univers, 1977. 

Eigeldinger, Marc, La symbolique solaire dans la poésie de Baudelaire, în 
„Revue d'Histoire littéraire de la France”, avril-juin 1967, 67e Année – No. 
2. 

Fondane, Benjamin, Baudelaire et l'expérience du gouffre. Préface de Patrice 
Beray. Bruxelles, Éditions Complexe, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest



 267 

Jenny, Laurent, L'Expérience de la chute de Montaigne à Michaux. Paris, Presses 
Universitaires de France, 1997. 

Jouve, Pierre Jean, Le secret de Baudelaire, în Baudelaire. Ouvrage élaboré par 
l'équipe de Réalités animée par Gaston d'Angélis. Librairie Hachette, 1961. 

Michaud, Guy, Message poétique du symbolisme, Paris, Librairie Nizet, 1969. 
Pichois, Claude, Une Idée, une Forme, un Être, în Baudelaire. Ouvrage élaboré 

par l'équipe de Réalités animée par Gaston d'Angélis. Librairie Hachette, 
1961. 

Pichois, Claude, [Notes], în Baudelaire, Charles, Œuvres complètes, I, Texte 
établi, présenté et annoté par Claude Pichois, Éditions Gallimard, 1975. 

Poulet, Georges, Études sur le temps humain, I, Éditions du Rocher, Librairie 
Plon, 1952. 

Poulet, Georges, Les métamorphoses du cercle, Librairie Plon, 1961. 
Poulet, Georges, La pensée indéterminée. II. Du Romantisme au XXe siècle. Paris, 

Presses Universitaires de France, 1987. 
Spiquel, Agnès, Étude littéraire du «Voyage» (Les Fleurs du Mal, CXXI), 

Journées d'Agrégation en Ligne 2002-2003. http://www.cavi.univ-
paris3.fr/phalese/Agreg2003/Voyage.htm. 

 
 
 
FASCINATION DE L'ABÎME DANS LA POÉSIE DE BAUDELAIRE 

(Résumé) 
 
 L'obsession baudelairienne de la profondeur – qui dans l'œuvre poétique 
multiplie les images du gouffre – indique une vision du monde fondée sur le 
mythe de la Chute. C'est le cadre général d'interprétation, établi dans le premier 
chapitre de l'étude (1 La Chute dans le temps). Le deuxième chapitre (2 Visages 
du temps) passe en revue trois amples séries d'équivalents symboliques pour 
l'image du gouffre – animal dévorateur, nuit néfaste, chute fatale. La troisième 
section de l'étude (3 Le Voyage et 3.1 Importance du voyage) – analyse du poème-
conclusion du recueil des Fleurs du mal et systématisation des images de la mer y 
employées – met en évidence l'importance du motif de la mer dans l'univers 
poétique baudelairien: espace créateur par rapport à la terre, mais aussi "gouffres 
amers", symbole de la Chute – de l'homme moderne et de son monde. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 03:26:09 UTC)
BDD-A6406 © 2007 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

