
 

 199 

Retorica blamului în predica lui Antim Ivireanul 

Laura BĂDESCU 

Revendiqué par la lignée du Baroque européen, l’ouvrage Les Sermons a contribué de 
façon décisive à l’affirmation d’un nouveau statut du prêche dans la littérature roumaine. 
A la suite d’une analyse portant en exclusivité sur les éléments qui contribuent à une 
rhétorique du blâme dans les sermons d’Antim Ivireanul, on peut remarquer le niveau 
remarquable de la partie inventio – dû à la sélection des arguments basés sur les vices, de 
la dispositio – à travers l’organisation thématique et affective des arguments, et de 
l’elocutio – moyennant les figures du signifié (les métasémèmes) et du référent (les 
métalogismes). 

 
Dimensiunea spectaculară a discursului oratoric la Antim, dincolo de mult citatele 

surse de retorică sau omiletică bizantină din epoca patristică şi postpatristică etc., apare 
circumscrisă deschiderii şi circulaţiei ideilor într-o epocă dominată de excelenţa elocinţei 
sacre şi profane1. Didahiile lui Antim Ivireanul dovedesc asimilarea unei experienţe 
oratorice revendicată şi pe filiera Barocului european (Mazilu, 1998: 376) nu doar sub 
aspectul ornării ci, mai cu seamă, al consecvenţei grupării, ordonării, numerotării 
materiilor, subiectelor şi temelor dezbătute (Mazilu, 1998: 377).  

Raportarea la un corpus de reguli corelate între ele şi însuşite prin raţionalitate 
metodică, ar fi putut contraveni rostirii în amvon şi de aceea, probabil,  Antim îşi 
motivează armătura sistemică a predicilor sale distingînd între natura intelectuală 
(docere), cea de argumentare (probare) şi cea emoţională (movere dar şi delectare)2. 
Propunînd această dimensiune teoretică, una dintre puţinele de acest tip la noi în timpul 
vechi, Antim aderă la un stil humilis („cu multă jălanie îmi ticăloşesc nevredniciia” etc.) 
mizînd pe „sublimitatea umilului” – opoziţie ce preocupase îndelung teologia (v. 

                                                
1 Mazilu (1998: 375): „scriau discursuri şi clericii şi laicii. Cuvântarea ajunsese (…) o formă 

predilectă în inventarul literaţilor”. 
2 Ivireanul (1983: 27-28): „A povesti lucruri minunate, iaste dată oamenilor celor învăţaţ. A 

îndulci cu vorba auzurile ascultătorilor, iaste dată ritorilor. A descoperi taini mari şi preste fire, iaste 
dată celor ce sînt desăvârşit întru bunătăţi. Iar în mine, neaflându-se nici unele de aceştia, nu va putea 
nimeni sa auză nimic de folos. Drept aceia, cu multă jălanie îmi ticăloşesc nevredniciia şi-m caut făr 
de voia mea a tăcea, iar apoi cunoscându-mi datoria ce am şi temându-mă ca să nu caz în osânda 
slugii cei viclene, cu cuviinţă iaste, după putinţă, să povestesc de-a pururi lucrurile Domnului, căruia 
mă şi rog, cu multă umilinţă, să-m dezlege gângăvia limbii şi să-mi lumineze mintea, ca să poci zice 
puţine cuvinte întru slava lui cea negrăită. Ci vă pohtesc de ascultare”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 200 

Augustin, dar şi Auerbach) – şi pe binecuvîntarea divină, singura care ar fi putut îngădui 
eventualele artificii ale elocvenţei.  

Recomandînd etapele distincte ale pregătirii pentru performare (umilirea, tăcerea, 
cunoaşterea), mitropolitul va recurge frecvent la ceea ce postula teza augustiniană ca 
profunditas eloquirom, recomandînd atenţie maximă conţinutului de idei3. 

Toposul modestiei prezent în exordiu poate fi considerat din perspectiva lui movere 
drept atitudine retorică (nu ne raportăm aşadar la acest topos din perspectivă teologică), 
fără urmări asupra lui probare. 

Se disting articulaţiile teologice de cele retorice cu precădere cînd Antim îşi afirmă 
autoritatea şi cînd va introduce elementele de extracţie profană ce au contribuit la 
autohtonizarea, naţionalizarea şi originalitatea afirmării predicii ca specie deplin 
conturată: „Şi nimeni nu socotească, din voi, şi să zică în inima lui dară ce treabă are 
vlădica cu noi, nu-ş caută vlădiciia lui, ci să amestecă întru ale noastre? De n-aţ ştiut pînă 
acum (…) în seama mea v-au dat stăpînul Hristos să vă pasc sufleteşte, ca pre nişte oi 
cuvîntătoare şi de gîtul mieu spînzură sufletele voastre şi de la mine va să vă cear pre toţ, 
iară nu de la alţii, pînă cînd vă voiu fi păstoriu” (Ed. cit., La Dumineca vameşului, 
Cuvânt de învăţătură, p. 26). 

Persuasiunea este în mod evident legată de întărirea prestigiului, aşadar de ethos, 
Antim vehiculînd constant atît elemente ale autorităţii epistemice (Bochenski 1992: 49-
108) (este cel care ştie: „vă învăţ cu frica lui Dumnezeu”), cît şi ale celei deontice (este 
cel care deţine o funcţie: „ca un părinte sufletesc şi păstoriu ce vă sînt”) (Ed. cit., La 
Dumineca vameşului, Cuvânt de învăţătură, p. 26). 

Plasîndu-ne exclusiv pe palierul blamului observăm că acesta se regăseşte cu 
obstinaţie în predici la nivelul tratării4, în a doua parte a acesteia sau, mai rar, în cea de a 
treia parte.  

Preferinţa pentru poziţionarea blamului la acest nivel ţine de economia discursului 
(atît în exordiu, cît şi în peroraţie acesta ar îndepărta auditoriul, l-ar înfricoşa ş.cl.) 
implicînd astfel manipularea auditorului în planul pathosului.  

Plasînd uneori dojana şi canonisirile în pragul neîndurării veşnice, Antim pregetă a 
condamna, se apleacă asupra publicului şi devine iertător condiţionînd: „(…) că toate 
păcatele cîte va face după ce să va ispovedui şi-ş va face canonul ce-i va da duhovnicul i 
să vor erta, iar acel păcat al pîrăi, nu i să va erta nici cu un mijloc că iaste mai mare decît 
uciderea. Şi iată că vă poruncesc şi voao, preoţilor, cine va veni la voi să se ispoveduiască 
şi va avea acel păcat al pîrăi de să va apuca acel om înaintea voastră, cu chezăşie bună, că 

                                                
3Florescu (1973: 109): „În practică, acest conţinut de idei se reducea la exemplum, adică la 

anecdota pe care se axa expozeul moral şi conformitatea cu dogma. Topica, loci sînt oarecum 
recunoscute în ceea ce se numeşte additus fidei, adică ansamblul de texte din scriptura oficială, prin 
care se încearcă obţinerea aşa-numitului intelectus fidei, adică însuşirea intelectuală a conţinutului 
citatelor”. 

4Cf. Negrici (1997: 14), tratarea este alcătuită dintr-un „sistem de referinţă: un personaj religios 
sau un eveniment sacru, aşezat sub o lumină sublimă, izvorâtoare de vrednice pilde morale. Apoi – 
agresiunea: locutorul se întoarce către public şi fulgerând ca Moise, îi confruntă faptele cu amintitele 
date divine. În a treia poziţie, vin indicaţiile creştine, deturnând, în final, în rugăciune” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 201 

nu va mai pîrî pre nimeni, în viaţa lui, voi să-i faceţi ertăciune(…)”(Ed.cit., Cuvînt de 
învăţătură la dumineca lăsatului sec de brânză, p. 84). 

Se observă că Antim evită introducerea şi afirmarea agresiunii, implicit a blamului, în 
cadrul marilor sărbători creştine (Cuvînt de învăţătură la adormirea preasfintei noastre 
Născătoare de Dumnezeu şi pururi Fecioarei Maria, Cuvînt de învăţătură la obrezaniia 
lui Hristos etc).  

Dimensiunea spectaculară a artei oratorice la Antim se plasează pe cea de a treia 
latură a tripticului, pe logos. 

Observăm că nu figurile utilizate se impun ca distinctive în retorica blamului, cu atît 
mai mult cu cît orice identificare la nivelul metaplasmelor şi, parţial, la cel al metataxelor 
ridică problema autenticităţii, căci predicile rostite s-au păstrat în opt copii manuscrise 
asupra cărora planează probleme de critică filologică, ediţie de text s.cl. 

În cadrul metataxelor, dintre puţinele figuri pe care le putem menţiona fără restricţiile 
de mai sus, sînt figurile intonaţionale. Antim recurge la interogaţia retorică, atît pentru a 
elogia cît şi pentru a blama. De altfel, aceasta apare consecvent notată în deschiderea 
agresiunii: „Auzit-aţ fapta sfîntului? Priceputa-ţ fierbinţeala inimii lui spre a face bine? 
Înţeles-aţ puteria dragostei cătră aproapele? (…) Auzit-ai ce zice? Dară tu, căci urăşti pre 
fratele tău atîta cît nici în ochi nu vei să-l vezi, ci-i porţi pizmă şi-l zavistuieşti pre la unii 
şi pre la alţii, ca să-i faci pagubă şi să-l supui, să-l sărăceşti tu, adevărat nu eşti creştin, 
nici om pe pămînt, ce eşti singur Satana, carele au pîrît pre Dumnezeu la Adam. Şi care 
preot iaste acela de te ispoveduiaşte şi te lasă pre tine, acela ce pîrăşti de te cumineci? 
Acela, adevărat, nu iaste preot, ci iaste singur Iuda şi vînzător lui Hristos şi nu i să va erta 
nici popei, nici acelui, măcar de ar face alte cîte bunătăţ (…)” (Ed.cit., Luna lui 
dechemvrie, 6. Cazanie la sfîntul Nicolae, p. 45, 48). 

Metalogismele nu sînt specializate pe dimensiunea blamului, ci acoperă mai toate 
registrele stilistice. Simetriile complicate, derulate adesea prin structuri repetitive (v. 
poliptoton, anaforă, anadiploză, climax ascendent/ descendent etc.) pot fi revendicate pe 
filieră barocă: „Că ce folos iaste trupul să fie deşărt de bucate, iar sufletul a-l umplea de 
păcate; ce folos iaste a fi galbeni şi ofilit de post, iar de pizmă şi de urîciune a fi aprins; ce 
folos iaste a nu bea vin şi a fi beat de veninul mîniei; ce folos iaste a nu mînca carne şi cu 
hulele a rupe carnea fraţilor noştri; ce folos iaste a nu conteni de cele ce sînt, uneori 
slobode şi a face acelia ce nu sînt niciodată, cu vreun mijloc, slobode” (Ed. cit., Cuvânt 
de învăţătură la dumineca lăsatului de brînză, p. 35); „Hristos zice: «Scîrbe veţ avea în 
lume». Noi nu pohtim să avem nici o scîrbă, iar de şi avem vreo scîrbă, o avem pentru 
căci nu ni să împlineşte pohta, iar nu pentru dragostea lui. Hristos zice: «Pacea mea o dau 
voao», iar noi nu dea Dumnezeu să avem pace între noi, ce ne turburăm pururea, pentru 
fieştece, ca valurile mării cînd le suflă vîntul” (Ed. cit., Cuvînt de învăţătură la 
preobrajeniia Domnului nostru Iisus Hristos, p. 66). 

Metasememele reţin atenţia prin inovaţii majore (v. metafora in praesentia/ in absentia 
de ex.) dar şi prin plasarea lor într-un registru în care elanul moralizator atinge 
dimensiuni apocaliptice: „Şi de nu ne vom veni în fire, ca să ne părăsim de răutăţile şi să 
ne căim, ne vom îneca în veci nesfîrşiţi, în noianul focului celui nestins. Şi această veste 
ni să dă pururea prin gura besericii, prin propovăduirea Evangheliei şi prin învăţătura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 202 

dascalilor, dară nicidecum nu ne venim în fire, să ne căim şi să ne părăsim de răutăţ; ci de 
ce vedem vîrtos că să înmulţeşte apa potopului pierzării noastre, în loc a alerga în 
corabiia pocăinţii să ne mîntuim, de aceia ne lunecăm cu firea şi socotim că  doară nu va 
fi nimic şi îndelungăm vremea ba astăzi, ba mîine, ba poimîine, pînă ne vine ceasul şi 
perim cu totul şi trupeşte şi sufleteşte” (Ed. cit., Cuvînt de învăţătură la dumineca 
floriilor, p. 77). 

Metalogismele devin, prin antiteza de construcţie/ lexicală şi prin hiperbolă, 
modalităţi dominante de construire a blamului în predica lui Antim Ivireanul: „Am 
înţeles cum că iaste obiciai de vă adunaţ de seară în divan şi faceţ puţină oraţie înaintea 
domnului şi după aceia cereţi ertăciune (…). Iar apoi, luînd seama cu tot denadinsul 
sfîrşitul acestui lucru foarte mă întristez, că obiceaul iaste frumos la vedere şi rău la 
pricepere; că nici ertăciunea ce cereţ de la stăpîni nu iaste curată, nici aceia ce luaţ unul 
de la altul, că iaste plină de pizmă şi de zavistie şi plină de răutate, că nu iaste cu gînd 
curat” (Ed. cit., Cuvânt de învăţătură la dumineca lăsatului de brînză, p. 36); „Şi de 
vreme ce toţ urmează împăratului şi ascultă de dînsul, căci să nu ne îndreptăm şi noi viaţa 
noastră spre blîndeţele acestui împărat? Ce ţinem în piepturile noastre mîniia hiarălor 
celor sălbatice şi pohta izbîndirii, limba aspidei, gura şărpilor, cu care toată ziua clevetim, 
batjocorim, ocărîm, înjurăm şi ne pohtim unul altuia răul şi paguba. (…) Drept aceia, de 
pohtim să facem această cinste şi întîmpinare Domnului, creştineşte, trebue să lepădăm 
mîniia, să scuipăm pizma, să stingem pohta izbîndirii, să gonim de la noi gura cea 
vicleană şi buzele cele hulitoare, să lepădăm de la noi. Şi de am luat cuiva, ceva, cu 
strîmbul, să-l dăm înapoi, a cui iaste. Şi de sîntem însoţiţi cu vreo soţie oarecare, 
netremnică şi îndemnătoare spre lucruri rele şi de aceia să ne lipsim. Căci toate acestia 
sînt legăturile diavolului (…)”(Ed.cit., Cuvînt de învăţătură în dumineca Florilor, p. 
146). 

Observăm că abaterea de la etic, prin anularea valorilor, este cea care organizează 
figurile. Ca şi la Dimitrie Cantemir, Miron Costin sau Neculce, spaţiul este covîrşit de 
nerecunoştinţă, zavistie, pizmă, viclenie, răutate, minciună, pîră, lăcomie, opulenţă, 
decădere, corupţie, lene, darul beţiei şi al îndestulării, frică, laşitate, lăudăroşenie, 
mîndrie, mînie, jurăminte strîmbe, răutate, jafuri, strîmbătăţi, semeţie, urîciune, vrajbă 
ş.a.; în mod particular la Antim, apar blamate lipsa de respect faţă de preot şi sfintele 
taine, spovedania mincinoasă, cea făcută în grabă, cea necucernică etc., neţinerea postului 
ş.a. 

Aglomerarea, enumeraţiile ample de vicii şi păcate, arată că Antim a ales argumentele 
în concordanţă cu cerinţele genului epidictic practicat. Astfel, pentru a fi persuasivi în 
acţiunea blamului era recomandată, în primul rînd, utilizarea argumentelor bazate pe 
anularea valorilor şi a calităţilor5: „Să cuvine întîi să lăsăm răutatea, jafurile, strîmbătăţile, 
urîciunea, vrajba, zavistiia şi atunce să ne rugăm, pentru căci atunce vom afla 
ascultătoare urechile lui Dumnezeu” (Ed. cit., Cuvânt de învăţătură la octombrie 26, în 
                                                

5Vezi Sălăvăstru (2006: 137): „genului epidictic îi sînt specifice argumentele bazate pe valori. 
Lăudăm sau blamăm în funcţie de valorile pe care le apreciem sau le detestăm la o persoană. (…) 
poziţia a doua ar putea fi ocupată de argumentele bazate pe fapte. Şi pe ultimul loc, ar urma 
argumentele bazate pe analogie”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 203 

zioa Sfîntului şi Marelui Mucenic Dimitrie, p. 128); „Nu amesteca postul cu 
meşterşugitele tale pofte, că nu vei rămînea nepedepsit. Nu aduce la mijloc boli 
mincinoase. Nu zice minciuni asupra postului, cum că iaste făcător de boli, pentru căci 
iaste făcător de sănătate. (…) Şi cînd ne postim trebuie să nu postim numai de bucate, ci 
mai vîrtos să ne postim de rele; căci ne vătămăm sufleteşte, adică de hule, de înjurături, 
de zavistii, de mînii, de urgii, de clevete, de pîrăle ce aveţi obiciaiu ce vă pîrîţi unul pre 
altul, ca să vă sărăciţi care lucru îl face numai singur diavolul, căci el iaste vrăjmaş 
neamului omenesc (…)”(Ed. cit., Cuvînt de învăţătură la dumineca lăsatului sec de 
brânză, p. 84) etc. 

Argumentele bazate pe fapte se subsumează antitezei ca ordonatoare a trecutului 
aşezat sub semnul vrednicelor pilde morale în relaţie cu cele ale prezentul năpăstuit de 
abaterea de la cele sfinte. Antim, prin preluarea din texte retorice consacrate, cum va fi 
fost cel al lui Franscis Scufos, asigură exigenţele utilizării acestui tip de argumente: 

„Auzit-aţ fapta sfîntului? Priceputa-ţ fierbinţeala inimii lui spre a face bine? Înţeles-aţ 
puteria dragostei cătră aproapele? Afle-se şi acum vreunul, au din cei bogaţ, au din cei 
săraci, după ce va cunoaşte lipsa şi sărăciia fratelui său, creştinului, carele iaste aproapele 
său, să-i facă ajutor la nevoia lui cu dragoste curată şi făr’de făţărie, de nu va avea putere 
cu bani sau cu altcevaş, măcar cu un sfat bun, sau cu un cuvînt de mîngîiare şi nu numai 
eu, ci toţ creştinii cei ce să tem de Dumnezeu, îl vor ţinea întocmai cu sfîntul Nicolae 
(…)”(Ed.cit., Luna lui dechemvrie, 6. Cazanie la Sfîntul Nicolae, p. 45). 

Antim revine în blamul său asupra unor temeiuri ce vor fi adus prejudicii bisericii 
prin necinstirea preoţilor care o slujesc. Indubitabil aceasta este una dintre temele favorite 
ale mitropolitului.  

Se observă că atunci cînd blamul are mize importante, Antim apelează la proverbe 
pentru a-şi reafirma autoritatea. Proverbele apar mai mereu ca argumente prin analogie6 
şi ca argumente bazate pe dileme7. În predică, acesta apare inserat cu precădere în 
tratare, la nivelul agresiunii ocupînd cel mai adesea poziţia mediană (le întîlnim rar în 
poziţie finală şi aproape deloc poziţie în iniţială). 

Introdus printr-un verb dicendi la un mod personal [manieră consemnată în cronicile 
moldave începînd de la Miron Costin (Ruxăndoiu, 2003: 221)], proverbul este conservat 
cu statornicie în contextul său genetic: Biblia.  

Convingerea că proverbul biblic nu poate funcţiona în afara textului sacru, îl 
determină pe Antim să îi conserve semnificaţia originară. Practica inserării sentenţiilor se 
afirmase în spaţiul moldav prin Dimitrie Cantemir, Miron Costin, devenind o tradiţie, 
revendicată pe filiera florilegiilor şi a culegerilor de proverbe ş.a. De altfel, identitatea 
procedeului şi finalitatea moralizatoare se regăsesc uneori prin folosirea aceloraşi 
sentenţii într-un context diagnostic similar la Cantemir dar si Antim. [Cantemir: „căci 
bucăţeaua aluatului la toată covata destul iaste şi din scînteia mică mare pojar a să aţîţa 
poate” (Cantemir, 1974: 210), vs. Antim: „Că după cuvîntul apostolului ce zice că «puţin 
                                                

6Cf. Rybacki/ Rybacki (2004: 237): „Argumentele prin analogie presupun existenţa unei 
similarităţi fundamentale între caracteristicile unor cazuri care nu sînt asemănătoare”. 

7Cf. Rybacki/ Rybacki (2004: 249): „Argumentul bazat pe dileme ne obligă să alegem între două 
opţiuni inacceptabile”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 204 

aluat toată frămîntătura dospeşte», aşa şi răutatea şi păcatul unuia pricinuiaşte la mulţi 
mare pacoste” (ed. cit., p.100)].  

Proverbul preluat de Antim este integrat aceluiaşi registru în care lipsa virtuţilor 
prevalează: „După cum zice Sfîntul Duh la 5 capete ale Pildelor: «Fieştecare se strînge cu 
şirul păcatelor sale, făr de a putea să săvîrşească vreo bunătate sau vreun lucru plăcut lui 
Dumnezeu»” (ed. cit., p. 114); căci „după cum zice David: «Departe e de păcătoş 
mîntuirea»” (ed. cit., p. 115) … şi iarăşi „după cum zice David: «să laudă păcătosul, întru 
pohtele sufletului său şi cel ce face strîmbătate bine să cuvintează»” (ed. cit., p. 78). 
Presiunea profanului asupra virtuţilor arhiereşti îl îndeamnă pe Antim să se oprească 
îndelung şi repetat asupra misiunii preoţilor în lume: „Hristos zice: «Daţ ale chesariului, 
chesariului şi ale lui Dumnezeu lui Dumnezeu», iar noi nici mai-marilor nostri, atîta celor 
bisericeşti, cît şi celor mireneşti, nu le dăm căzuta cinste nici lui Dumnezeu, nici ne 
supunem lor cu dreptate, ci cu viclenie şi cu răutate şi în loc de a-i iubi şi de a ne cuceri 
lor, noi îi grăim de rău şi-i ponosluim. Dară să vedem ce zice Dumnezeu pentru dînşii la 
cartea Eşirii, la 22 capete: «Pre dumnezeii tăi să nu-i vorbeşti de rău». Tîlcuitorii sfintei 
Scripturi înţeleg să fie dumnezei arhiereii, păstorii şi dascalii besericii; boiariul norodului 
înţeleg a fi împăraţii, domnii şi judecătorii” (ed. cit., Cuvînt de învăţătură la 
preobrajeniia Domnului nostru Iisus Hristos, p. 66, vezi şi p. 85 s.u., 133 ş.u.). 

Efortul retoric materializat pe palierul blamului în Didahii, iese de sub incidenţa 
speciilor ce practicau în epocă, cu destulă asiduitate, discreditarea partizană. Antim şi-a 
însuşit cu acribie exigenţele genului epidictic formulate de tradiţia retorică a antichităţii 
respectînd totodată protocolul liturgic.  

Predicile indică nivelul remarcabil al lui inventio - prin selecţia argumentelor bazate 
pe vicii, dispositio - prin organizarea tematică şi afectivă argumentelor şi elocutio – prin 
utilizarea cu precădere a figurilor semnificatului (metasememele) şi ale referentului 
(metalogismele), lăsînd a se deduce şi performanţele lui actio de vreme ce erau rostite din 
amvonul Mitropoliei. 
 
Bibliografie critică selectivă 
Bochenski, J.M., 1992, Ce este autoritatea?, Editura Humanitas, Bucureşti 
Cantemir, Dimitrie, Opere complete, IV, Editura Academiei, Bucureşti 
Florescu, Vasile, 1973, Retorica şi neoretorica. Geneză, evoluţie, perspective, Editura Academiei, 

RSR, Bucureşti 
Ivireanul, Antim, 1983, Didahii, Editura Minerva, Bucureşti 
Mazilu, Dan Horia, 1998, Recitind literatura română veche, II, Editura Universităţii din Bucureşti, 

Bucureşti 
Negrici, Eugen, 1997, Antim Ivireanul. Logos şi personalitate, ediţia a II-a, Editura Du Style, 

Bucureşti 
Rybacki, Karyn C., Rybacki, Donald J., 2004, O introducere în arta argumentării, Editura 

Polirom, Iaşi 
Ruxăndoiu, Pavel, 2003, Proverb şi context, Editura Universităţii din Bucureşti, Bucureşti 
Sălăvăstru, Constantin, 2006, Mic tratat de oratorie, Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”, Iaşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:44:53 UTC)
BDD-A63 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

