
 57

Discursul religios, model şi normă de exprimare  
îngrijită în epoca veche 

Vasile D. ŢÂRA 

The study of moral and religious written teachings destined to a larger 
audience is of special importance. The author outlines their role giving a special 
attention to the Homilies and to the role they played in the evolution of the literary 
language and, also, to impact of the religious discourse on the moral and linguistic 
edification of the auditory. 

 
Predica a fost instrumentul prin care creştinismul s-a impus ca religie 

dominantă. Omiliile sintetice, analitice sau exegetice, rostite duminica şi la 
sărbătorile bisericeşti, la conferinţe şi alte evenimente religioase etc., aparţin 
oratoriei sacre sau ecleziastice. Avînd în vedere scopul fundamental al predicii: 
însuşirea adevărurilor credinţei, oratoria de învăţătură, dezvoltată mai ales în 
Bizanţ (cf. Mazilu, 1986: 51; Florescu, 1973: 107; Gordon, 2001: 49-75), domină 
întregul sistem oratoric religios. Tîlcuirea evangheliei în toate duminicile anului şi 
la marile sărbători reprezintă forma cea mai cunoscută a discursului religios în 
Biserica Ortodoxă. 

În spaţiul românesc, unde creştinismul s-a întemeiat prin apostolul Andrei, 
predica, mai întîi în greacă şi / sau în latină, apoi în slavonă şi, poate chiar de la 
apariţia poporului nostru, în română, a fost rostită cu asiduitate. Omiliile bizantine, 
alcătuite în greacă de cărturari şi ierarhi ca Theophilact Hephaistos de Ohrida sau 
de Ioan Caleca, patriarh al Constantinopolului între anii 1334 şi 1347, au ajuns la 
noi prin intermediu slav, mai precis bulgăresc şi sîrbesc, probabil datorită, în 
primul rînd, adoptării slavonei ca limbă de cult în Biserica Ortodoxă Română. 

Există mărturii relevate, între alţii, de regretatul acad. Dan Horia Mazilu, 
potrivit cărora ,,«marii clasici» ai omileticii bizantine […] sînt cuprinzător 
reprezentaţi în «sumarele» codicelor prescrise în centrele de cultură româneşti”. 
,,Cuvîntările lui Ioan Gură de Aur şi ale celorlalţi autori importanţi ai epocilor 
patristică şi post-patristică alcătuiesc  «structura de rezistenţă» a miscelaneelor 
prescrise în Ţara Românească, începînd din veacul al XIV-lea” (Mazilu, 1986: 83). 
Aceasta înseamnă că, pînă la apariţia cazaniei alcătuite şi rostite consecvent în 
limba română, se crease la noi o tradiţie a oratoriei religioase de tip bizantin, 
preluată firesc în omiletica românească de mai tîrziu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 58

Alcătuite cu scopul de a tălmăci pe înţelesul tuturor învăţătura lui Iisus, 
cazaniile, propovedaniile, omiliile, didahiile ori predicile au avut şi au o anumită 
libertate de expresie în raport cu celelalte scrieri bisericeşti, în care limbajul era 
sever şi riguros cenzurat de respectul faţă de dogma creştină. Apoi, fiind destinate 
nu atît lecturii, cît mai ales rostirii în variate împrejurări: la slujbele duminicale şi 
la marile sărbători de peste an, la evenimente majore din viaţa credincioşilor, cum 
sînt botezul, cununia, prohodul, la evenimente ecleziastice deosebite: tîrnosiri de 
biserici şi mănăstiri, la înălţarea în funcţii arhiereşti sau la instalarea preotului în 
parohie, precum şi în alte împrejurări, să le spunem istorice (predica pentru pace, 
predica patriotică) etc., cazania sau omilia putea să-şi schimbe mai mult ori mai 
puţin semnificativ alcătuirea lingvistică, în funcţie de cultura şi talentul oratoric al 
celui care o rostea, dar şi în funcţie de cei cărora li se adresa. 

În aceste împrejurări, cuvîntările religioase, chiar dacă se întemeiază pe modele 
şi texte devenite clasice, de la predicile apostolilor la celebrele omilii datorate 
Sfîntului Augustin şi lui Ioan Hrisostom în Antichitate, Ilie Miniatis ori Bossuet, 
mai aproape de zilele noastre, cazaniile au putut avea soarta creaţiilor folclorice, 
fiecare dintre predicatori putînd adăuga sau elimina cîte ceva din ele. 

Pentru a se evita ereziile, trebuia să existe totuşi un text de bază, corect din 
punct de vedere canonic, pe care preoţii, chiar dacă nu-l reproduceau ad litteram, îl 
respectau sub aspectul conţinutului. 

Dacă ţinem seama de spusele apostolilor privind obligativitatea propovăduirii 
învăţăturii creştine în limba înţeleasă de aderenţii noii religii, precum şi de bine-
cunoscuta decizie a Conciliului de la Tours, din anul 813, prin care se permitea 
rostirea omiliilor în limba romana rustica sau germanica, pentru a fi mai uşor 
înţelese de cei care nu cunoşteau latina creştină, e foarte posibil ca predicile să se fi 
rostit, din vremuri îndepărtate, şi în alte idiomuri decît în limbile sacre. 

În această împrejurare, am putea admite că şi în bisericile românilor ortodocşi 
primele texte religioase scrise şi rostite în limba română au fost cazaniile. Din 
nefericire, cea mai veche culegere de predici transpuse în limba română şi ajunse 
pînă la noi este Tîlcul evangheliilor, carte tipărită de Coresi în 1567, prin care se 
propovăduia calvinismul. Abia Evanghelia cu învăţătură, imprimată de acelaşi 
tipograf, în 1581, a fost acceptată de românii ortodocşi, probabil şi datorită faptului 
că punea la contribuţie traduceri mai vechi ale cazaniilor1. În istoria cunoscută a 
editării cazaniei în limba română distingem două momente importante. 

Primul stă sub semnul lui Coresi şi al traducerilor de tip transilvănean, bănăţean 
şi, eventual, moldovean sau maramureşean, prin cele două scrieri coresiene 
pomenite mai sus, dintre care ultima a fost retipărită la Alba Iulia în 1641, iar două 
omilii, Învăţătură la Paşti şi Cuvînt la înălţarea Domnului, ,,se găsesc transcrise, 
cu unele mici modificări, în Codicele Todorescu, text nordic din prima jumătate a 
secolului al XVII-lea” (Gheţie/Mareş, 1994: 308), iar Învăţătură la Paşti şi 
Învăţătură la cuminecătură sînt reproduse, într-o formă prelucrată, în Manuscrisul 
                              

1 Despre un astfel de text există informaţii că ar fi circulat în vremea lui Alexandru Lăpuşneanu 
(v. Popa, 1965: 73-84; Gheţie, 1972: 147-157; Zgraon, 1982: 372-374). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 59

de la Ieud (Teodorescu / Gheţie, 1977: 32-33). Din aceeaşi categorie mai fac parte 
Omilia la Paşti, păstrată integral sau fragmentar în Codicele Bratul, în Codex 
Sturdzanus şi în Fragmentele Iorga (cf. Gafton, 2003: XI; Chivu, 1993: 108-116; 
Mihăilă, 1972: 340-344) şi alte două predici: Tîlcovenia evangheliei de la judecată 
şi Fraţi dragi din Codex Sturdzanus (Chivu, 1993: 128-137). Volumul de omiletică 
funebră Sicriul de aur, al preotului Ioan Zoba din Vinţ, completează, cu un text 
original (cf. Goţia, 1984: IX), inventarul, probabil incomplet deocamdată, al 
scrierilor de învăţătură din secolele XVI – XVII, provenite mai cu seamă din 
Transilvania2. 

Al doilea moment, care se prelungeşte pînă aproape de zilele noastre, este 
dominat de Cazania lui Varlaam, tipărită la Iaşi în 1643. Aşa cum traducerea 
integrală a Bibliei în limba română are la bază ediţia princeps din 1688, tot aşa 
ediţiile succesive ale cazaniilor scrise în limba română se întemeiază pe Carte 
românească de învăţătură, dumenecele preste an şi la praznice împărăteşti şi la 
svinţi mari. Beneficiind de prestigiul textului tipărit3, de girul celui mai important 
ierarh român din prima jumătate a secolului al XVII-lea şi, desigur, de calitatea 
conţinutului şi a formei de exprimare net superioare faţă de scrierile apărute pînă 
atunci, Cartea românească de învăţătură… a fost repede şi pentru multă vreme 
(peste 250 de ani) acceptată ca text omiletic de bază în bisericile de rit ortodox ale 
românilor. Conform BRV (1903-1944: vol.I-III), între 1644 şi 1791, Cazania lui 
Varlaam a fost reeditată de opt ori: o dată la Mănăstirea Dealu (1644), o dată la 
Alba Iulia (1699), de trei ori la Bucureşti (1732, 1765, 1768) şi tot de trei ori la 
Rîmnic (1748, 1781, 1791), iar între 1834 şi 1929, a mai fost reeditată de şase ori: 
la Buzău (1834), la Sibiu (1850) şi Bucureşti (1868, 1898, 1911, 1929) (cf. Frâncu, 
1974: 47-48). Aşadar, în 286 de ani, din cartea mitropolitului moldovean au apărut, 
cu alte titluri decît cel iniţial, 14 ediţii, la care s-ar putea adăuga copiile manuscrise 
şi tirajele succesive din prima ediţie, imprimate la Iaşi. 

Rezultă de aici că cea mai cunoscută, mai răspîndită şi, poate, cea mai citită 
carte a vechii noastre literaturi, Cazania lui Varlaam, a constituit, cu unele 
modificări lingvistice, stilistice şi de acribie teologică, temeiul discursului religios 
alcătuit în limba română. 

Perioada veche este marcată, însă, şi de excepţionala contribuţie a mitropolitului 
muntean Antim Ivireanul la înălţarea discursului teologic românesc pînă la 
valoarea marilor creaţii omiletice ale lumii creştine. Din nefericire, Didahiile 
învăţatului mitropolit, care ne oferă ,,o demonstraţie a capacităţii plastice a graiului 
românesc, făcută păturii boiereşti eteroglote de către un străin” (Negrici, 1971: 7) şi 
,,îl aşază [pe Antim] printre cei mai mari oratori bisericeşti ai tuturor timpurilor” 
(Ştrempel, 1972: XLII), nu au fost tipărite decît spre sfîrşitul veacului al XIX-lea, 
cînd s-au descoperit cele cîteva manuscrise din secolul precedent, dintre care nici 
unul nu reprezintă autograful mitropolitului. 
                              

2 Cazania de la Govora (1642), tradusă de Silvestru după un original rusesc, ocupă un loc singular 
în această ierarhie şi marchează o încercare munteană izolată de transpunere în română a omiliilor. 

3 Cazania lui Varlaam este cea dintîi carte românească tipărită în Moldova. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 60

În această împrejurare, la care se adaugă şi controversa iscată în jurul 
personalităţii marelui ierarh şi cărturar spre sfîrşitul vieţii sale, didahiile pe care le-
a rostit în biserică n-au putut influenţa decisiv limbajul omiletic românesc din 
epoca veche. Cei care l-au ascultat predicînd, fie că erau mireni, fie că erau clerici, 
au beneficiat, însă, de un model al discursului religios pe care nu-l mai auziseră 
pînă atunci şi care, desigur, nu se uita prea uşor. 

Cititorului modern, alcătuirea vechilor cazanii – exceptînd Didahiile lui Antim 
Ivireanul – îi pare stîngace din punct de vedere stilistic şi retoric, iar limba lor i se 
pare trudnică şi prea puţin mlădiată pentru a corespunde exigenţelor discursului 
autentic. Chiar dacă, pînă la un punct, aşa stau lucrurile, o părere ca cea formulată 
de Eugen Negrici, după care ,,oricîtă evlavie am pune în aprecierea slovelor 
picurate cu ceară, stereotipia şi inactualitatea lor ne împiedică să le încadrăm 
genului oratoric’’ (Negrici, 1971: 6), ni se pare a fi prea aspră. 

Dacă examinăm cu atenţie structura acestor scrieri-suport pentru discursul 
religios, vom constata că ele corespund principiilor şi cerinţelor omileticii vechi şi 
actuale. Mai mult chiar, prin ele s-a fixat o tradiţie de organizare şi rostire a 
discursului religios românesc, cu rădăcini în oratoria bizantină şi, prin aceasta, în 
retorica antică. Poate că tocmai de aceea, chiar şi în manualele actuale de omiletică, 
părţile componente ale predicii sunt exemplificate adesea cu fragmente din 
Cazania lui Varlaam (cf. Petrescu, 1977: pass.), iar  limbajul liturgic tradiţional 
este recomandat ca model şi sursă de inspiraţie în alcătuirea predicilor ţinute azi în 
biserică (cf. Gordon, 2001: 231-238; Petrescu, 1977: 178, 222, 241-242). În vechile 
omilii distingem, cu uşurinţă, nu numai secţiunile de bază ale discursului: exordiul 
sau introducerea, naratio sau tratarea şi peroratio sau încheierea, ci şi 
subdiviziunile acestora, ca şi celelalte principii şi recomandări ale retoricii menite 
să asigure valoarea şi succesul predicii4. 

 Desigur, între discursul laic şi cel ecleziastic există deosebiri importante. În 
vreme ce oratorul laic apelează la întregul arsenal de argumente posibile pentru a fi 
convingător, preotul recurge numai la acele dovezi care luminează înţelesul 
învăţăturii creştine şi influenţează trăirea spirituală şi voinţa auditoriului. Aşadar, 
spiritul polemic nu este cultivat în omilie. În schimb, este preferat tonul didactic, 
nu o dată poruncitor. Ca în toate tipurile de discurs, predicatorul poate recurge şi la 
digresiuni, menite să aducă o explicaţie suplimentară temei tratate, dar şi să 
relaxeze atenţia prea încordată a auditoriului. Această componentă a tratării apare 
mai ales în varianta orală a predicii şi nu încalcă ţinuta întotdeauna solemnă a 
discursului religios (cf. Petrescu, 1977: 213-214; Gordon, 2001: 227-295). 

Stilul vechilor cazanii nu a fost încă destul şi profund cercetat. Dacă limba 
Cazaniei lui Varlaam şi, implicit, expresia lingvistică a celorlalte scrieri similare ce 
reproduc, pînă aproape de zilele noastre, această carte, a fost studiată în lucrări de 
notorietate, ca cele semnate de Liviu Onu, Constantin Frâncu şi Mirela Teodorescu, 
în privinţa stilului s-au făcut doar observaţii sumare, privitoare la oralitatea şi la 

                              
4 Vezi, mai pe larg, expunerea făcută de Petrescu, 1977: 165-222. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 61

valoarea artistică a acestor texte. Referindu-se la stilul Cazaniei lui Varlaam, Liviu 
Onu consideră că, ,,avînd în vedere cuprinsul ei variat, nu putem vorbi de un stil 
omiletic, de un stil liturgic, de un stil hagiografic şi de un stil literar – 
corespunzător cu conţinutul expunerii” (Onu, 1958: 58). Acelaşi cercetător nu 
admite nici apartenenţa limbajului omiletic la ,,stilul literaturii religioase”, pentru 
că „stilul unei comunicări priveşte, în primul rînd, modul de expunere, modul de 
formulare a gîndirii”, iar în cazul particular la care se referă, consideră că „stilul 
Cazaniei lui Varlaam este – întîi de toate – oral, deci cu calităţi artistice literare şi 
pe alocuri retoric – descriptiv, livresc, fără calităţi artistice” (Onu, 1958: 58). 

Dacă vom stărui mai mult asupra expresiei lingvistice a discursurilor din epoca 
veche, vom găsi totuşi suficiente fapte proprii oratoriei religioase, care s-au 
dezvoltat şi s-au perfecţionat de la o ediţie la alta a Cazaniei, devenind, cu timpul, 
elemente uzuale şi distincte ale limbajului omiletic românesc. 

Nu ne-am propus să abordăm acum acest subiect, asupra căruia vom insista într-
o lucrare viitoare, dar ţinem să enumerăm totuşi cîteva elemente proprii retoricii, în 
general, şi celei religioase, în special, care pot fi ilustrate cu exemple 
convingătoare, extrase din vechile scrieri de învăţătură. Grija pentru claritatea şi 
accesibilitatea limbii folosite în predică este mărturisită de toţi cei care au editat 
astfel de texte de la 1643 încoace. Limbajul figurat, alcătuit din: epitete, 
comparaţii, metafore, metonimii, alegorii, personificări, hiperbole etc., ocupă un 
loc predilect atît în vechile omilii, cît şi în cele actuale. De asemenea, pot fi 
identificate majoritatea figurilor stilistice de tip retoric, cum sunt: inversiunea, 
repetiţia, interogaţia retorică, antiteza, eufemismul, reticenţa, corecţia, antifora, 
concesia, comunicaţia, îndoiala, încordarea, exclamaţia, suplicaţia, apostrofa etc. 

Dacă astăzi, preoţilor li se recomandă să nu imite limba şi stilul oratorilor laici 
(cf. Petrecu, 1977: 241; Gordon, 2001: 231-238), chiar dacă unii dintre enoriaşi ar 
dori o predică mai „actualizată” sub aspect lingvistic şi stilistic, în perioada veche 
discursul religios a constituit, desigur, un model de exprimare şi pentru mireni, 
pentru că limba textelor religioase  reprezenta varianta cea mai cultivată şi mai 
unitară a limbii române. 

Se ştie că procesul de cultivare a limbii noastre prin intermediul cărţilor 
normative a început tîrziu, abia în a doua jumătate a secolului al XVIII-lea, mai 
precis după 1780. Pînă atunci, normele exprimării îngrijite s-au constituit şi s-au 
impus cu deosebire prin tradiţia textelor scrise în limba română, probabil încă din 
secolul al XV-lea, cum credea G. Ivănescu (1980: 499-501), ori, mai sigur, din 
veacul al XVI-lea, prin intermediul cărţilor bisericeşti tipărite, dintre care unele au 
avut o largă circulaţie între români nu numai ca texte de cult, ci şi de cultură sau ca 
manuale folosite în şcolile bisericeşti. 

Între acestea, cazaniile ocupă, fără îndoială, un rol privilegiat. Fiind rostite, 
poate şi scrise, de regulă, în limba română, cazaniile au oferit românilor creştini 
cele dintîi şi cele mai accesibile modele de exprimare îngrijită, pentru că se adresau 
atît ştiutorilor, cît şi neştiutorilor de carte. În privinţa limbajului, cazaniile se 
deosebesc de celelalte texte religioase. În vreme ce cărţile de cult utilizate în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 62

bisericile noastre sunt traduceri din slavonă, greacă sau, mai rar, din latină şi din 
alte limbi, aservite originalului, cazaniile, chiar dacă reproduc texte omiletice mai 
mult sau mai puţin celebre, traducerea în română este mai puţin încorsetată de 
tiparul şi rigorile dogmei, iar preotul poate completa şi modifica textul sub aspect 
lingvistic, stilistic şi ideatic în funcţie de cei care îl ascultă sau de scopul imediat al 
predicii. 

Aşa cum a demonstrat Constantin Frâncu, în Cazania lui Varlaam, care era 
destinată românilor de pretutindeni, găsim, încă de la început, un amestec de norme 
de tip nordic şi de tip sudic, cu preponderenţa celor dintîi în ediţia din 1643 şi cu a 
celor sudice începînd cu Chiriacodromionul din 1699 şi sfîrşind cu ediţia din 1791, 
de la Rîmnic, unde întîlnim „cel mai unitar fonetism” (Frâncu, 1974: 62), ceea ce 
confirmă triumful variantei literare muntene în tipăriturile româneşti de după 1750. 
Larga circulaţie şi intensa utilizare în spaţiul românesc a Cazaniei lui Varlaam (cf. 
Şchiau, 1978: 57-79; 104-120 ), precum şi adaptarea continuă la evoluţia limbii 
culte a ediţiilor succesive apărute în Muntenia şi, foarte rar, în alte zone 
dacoromâne, au făcut ca „textul mitropolitului moldovean [să devină] o sinteză a 
normelor limbii române literare din secolele al XVII-lea şi al XVIII-lea” (Frâncu, 
1974: 61). 

Dacă în privinţa normelor fonetice şi gramaticale, cărturarii laici din epoca 
veche au respectat cu mai multă fidelitate normele dialectelor literare din zonele în 
care trăiau, sub aspect lexical şi, în bună măsură, stilistic ei se arată mai deschişi 
spre influenţe din afară. La aproape toţi cronicarii găsim locuţiuni, expresii 
idiomatice, anumite figuri de stil, îndeosebi comparaţii, parimii, sintagme etc. 
uzuale în discursurile religioase din epoca veche. E posibil ca şi marii scriitori de 
mai tîrziu să fi găsit în vechile cazanii sintagme pe care le-au preluat, aşa cum se 
pare că a făcut Eminescu, atunci cînd a folosit metafora umbra morţii sau 
construcţia stătut-au zeu, după modelul stătut-au împărat, pe care le găsim în 
Cazania lui Varlaam. 

Un studiu aprofundat, din perspectiva teoriei discursului repetat, asupra limbii 
vechilor omilii ar putea să aducă informaţii noi şi concludente cu privire la 
importanţa pe care predica a avut-o la întemeierea, la evoluţia şi la unificarea 
dialectelor vechii române literare. 

În concluzie, putem spune că, pînă la începutul veacului al XIX-lea, cînd Petru 
Maior deschide o nouă direcţie în evoluţia discursului religios la români, iar 
varianta cultivată de tip laic se îndepărtează, treptat, de cea ecleziastică, limba 
cazaniilor a constituit modelul de exprimare îngrijită nu numai pentru relativ 
puţinii ştiutori de carte, ci şi pentru cei mulţi, care veneau să capete învăţătură la 
Biserică. 

 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 63

Bibliografie 
 
 
BRV 1903-1944, Ion Bianu, Nerva Hodoş, Dan Simonescu, Bibliografia românească 

veche, 1508-1830, Bucureşti, vol. I, 1903; vol. II, 1910; vol. III, 1912-1936; vol. IV, 
1944 

Chivu, Gheorghe 1993, Codex Sturdzanus. Studiu filologic, studiu lingvistic, ediţie de text 
şi indice de cuvinte de Gheorghe Chivu, Editura Academiei Române, [Bucureşti] 

Florescu, Vasile 1973, Retorica şi neoretorica. Geneză, evoluţie, perspective, Editura 
Academiei, Bucureşti. 

Frâncu, Constantin 1974, „Limba Cazaniei lui Varlaam în comparaţie cu limba celorlalte 
cazanii din secolele al XVII-lea – XVIII-lea”, în Studii de limbă literară şi filologie, 
vol. III, Editura Academiei, Bucureşti, p .47-80 

Gafton, Alexandru 2003, Codicele Bratul. Ediţie de text de Alexandru Gafton, Editura 
Universităţii ,,Al. I. Cuza”, Iaşi 

Gheţie, Ion 1972, „Contribuţii la localizarea Cazaniei a II-a (1581) a lui Coresi”, în Studii 
şi cercetări lingvistice, anul XXIII, 1972, nr. 2, p. 147-157 

Gheţie, Ion / Mareş, Al. 1994, Diaconul Coresi şi izbânda scrisului în limba română, 
Editura Minerva, Bucureşti 

Gordon, Vasile 2001, Introducere în omiletică, Editura Universităţii din Bucureşti 
Goţia, Anton 1984, în Ioan Zoba din Vinţ, Sicriul de aur. Ediţie îngrijită şi studiu 

introductiv de Anton Goţia, Editura Minerva, Bucureşti 
Ivănescu, G. 1980, Istoria limbii române, Editura Junimea, Iaşi 
Mazilu, Dan Horia 1986, Proza oratorică în literatura română veche. Partea I 

(Preliminarii. Epoca prerenaşterii), Editura Minerva, Bucureşti 
Mihăilă, G. 1972, „Observaţii asupra manuscrisului slavo-român al popii  Bratul (1559-

1560)”, în Studii de limbă literară şi filologie, vol. II, Editura Academiei, Bucureşti 
Negrici, Eugen 1971, Antim. Logos şi personalitate, Editura Minerva, Bucureşti 
Onu, Liviu 1958, „Observaţii cu privire la contribuţia lui Varlaam la dezvoltarea limbii 

române literare”, în De la Varlaam la Sadoveanu. Studii despre limba şi stilul 
scriitorilor, Editura de Stat pentru Literatură şi Artă, [Bucureşti] 

Petrescu, Nicolae 1977, Omiletica. Manual pentru seminariile teologice Editura Institutului 
Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Popa, At. 1965, „Există o cazanie moldovenească în secolul al XVI-lea? În legătură cu 
izvoarele Cazaniei lui Varlaam”, în Cercetări de lingvistică, anul X, 1965, nr. 1, p. 73-
84. 

Şchiau, Octavian 1978, Cărturari şi cărţi în spaţiul românesc medieval, Editura Dacia, 
Cluj-Napoca 

Ştrempel, Gabriel 1972, în Antim Ivireanul, Opere. Ediţie critică şi studiu introductiv de 
Gabriel Ştrempel, Editura Minerva, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 64

Teodorescu, Mirela 1974, „Normă şi grai în scrierile Mitropolitului Varlaam”, în Studii de 
limbă literară şi filologie, vol. III, Editura Academiei, Bucureşti, p. 185-208 

Zgraon, Florentina 1982, „Evanghelia cu învăţătură a diaconului Coresi (1581). Probleme 
de localizare”, în Cele mai vechi texte româneşti. Contribuţii filologice şi lingvistice, 
Bucureşti, p. 345-374 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:11:29 UTC)
BDD-A6 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

