
235 
 

GENIUS LOCI : LES RACINES SYMBOLIQUES DE 
L’AUTOCHTONISME  

 
Daniel COJANU∗∗∗∗ 

 
Abstract: In this study I try to analyze the relation between an ethnic culture and the 

territory it inhabits, as well as the connection with the symbolic space of all representations of its 
members’ identity. I'll make some distinctions: culture / civilization, culture-education/culture-
identity, in order to understand, from an identity point of view, the meaning of one’s situation 
within a culture and one’s sharing of certain meanings, values and collective representations with 
its members. How can we ask other cultures to recognize our identity? I will try to present some 
of the conclusions of philosophers about the morphology of the culture, the relation between a 
culture and a certain spatial vision, the analogy between the spirit of the place, the genius loci 
and the irreducible specificity of a culture and its associated ways of life, the analogy between the 
home country and culture as a space that can be inhabited, the analogy between home and 
culture, the analogy between the cultural space and the space of a tradition, but also with the 
orientation of the religious man in the sacred space. By this, I will reconstruct some meanings 
that constitute the imaginary space of an ethnic culture. 

Keywords: symbolic place, cultural space, autochthonism, morphology of culture. 
 
 

Le présent article essaye d’esquisser une analyse philosophique de la relation 
entre l'esprit du lieu, l'identité culturelle et l’autochthonisme. L'autochtonisme ne se 
définit pas seulement comme une idéologie ou une attitude issue de partis-pris 
nationalistes, mais comme attitude devant la vie ayant des motivations existentielles, 
une structure anthropologique qui montre bien l’impossibilité de l’homme de se 
soustraire aux déterminations ethnoculturelles, aux identités héritées, même quand il 
essaye de les contester.  

Cette attitude confirme également la liaison abyssale que l'homme des cultures 
sédentaires entretient avec son lieu natal. La question de l'identité culturelle dispose 
d’un potentiel polémique et même subversif contre un ordre socio-politique rationnel 
(un ordre construit, réglementé par contrat, qui proclame sa neutralité et par défaut 
l’indifférence envers les valeurs, les opinions ou les croyances qui ont inévitablement la 
couleur d’une perspective particulière, celle du spécifique local). Compte tenu de la 
migration du travail dans le monde entier, de ce nouveau nomadisme, certains auteurs 
libéraux et communautariens ont réfléchi sur la nécessité d’une politique de 
reconnaissance (Taylor, 1994) ou sur la citoyenneté multiculturelle (Kymlicka, 1995).    

Lorsqu’elles proviennent des communautés ethniques majoritaires représentant 
le fondement démographique des états nationaux, les revendications identitaires, et 
notamment celles  relatives à la liaison avec le territoire  habité, sont perçues comme un 
phénomène réactionnaire, comme une forme de xénophobie. Par contre, lorsqu’elles 
proviennent de minorités ou de groupes d’immigrants, elles sont considérées comme 
une tentative de miner l’ordre public, de violer la loi ou de créer un état dans l’état. Il y 
a cependant une intolérance envers les revendications des groupes identitaires (culturels, 
ethniques), qui sont considérées comme une menace potentielle pour la démocratie et 
les droits de l'homme. Les identités héritées, comme les traditions et les religions, sont 

                                                 
∗ Université Valahia de Târgovişte, cojanu.daniel@gmail.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



236 
 

regardées avec suspicion parce qu’elles fondent la vie sociale sur des appartenances et 
loyautés qui limitent la liberté des agents humains. 

L’ordre social rationnel que les démocraties libérales occidentales s’efforcent 
de construire n’est favorable que pour les formes volontaires et consensuelles  
d’association d’individus, seulement les identités choisies étant acceptées comme 
légitimes ; dans cet esprit, les cultures sont considérées comme des formes contingentes 
de la vie en commun, qui pourraient disparaître au profit de formes de coopération et 
d'arrangements rationnels.  

Je me propose d’examiner du point de vue philosophique l’attachement de 
l’homme pour son lieu d’origine, ce que le spécifique culturel, l’appartenance à une 
culture donnée présupposent comme structure affective et condition de possibilité. Un 
célèbre proverbe dit : « L'homme donne la marque de le lieu où il vit » qui n'est rien de 
plus qu'une formulation possible, plus concrète, du dicton humaniste attribué au 
sophiste Protagoras « L'homme est la mesure de toutes choses ».  Je propose également 
d'analyser l'opinion contraire, mais complémentaire selon laquelle « le lieu donne la 
marque de l’homme ». L'hypothèse de ma démarche est que l'humanité de l'homme 
dépend essentiellement de son emplacement culturel, symbolique et territorial, du lieu 
qui lui confère l’identité et la possibilité de s’orienter, de comparer, de juger, de 
délibérer et finalement d'agir. Le lieu n'est pas une localisation dans l'espace selon des 
coordonnées, mais il est plutôt l’expression d’une liaison entre les gens et les espaces 
concrets qu’ils habitent, c’est le terrain privilégié d’une relation ; le lieu est l’expression 
du retour vers le monde vécu (lifeworld), vers les choses mêmes, monde qui précède la 
connaissance et toute schématisation abstraite, théorique ; l’espace vécu exprime ainsi 
l’immédiateté concrète de l’existence.      

Le localisme de l’homme et de cultures est en accord non seulement avec une 
vision qualitative concrète du monde, mais aussi avec celle d’un ordre découlant de la 
nature des choses, un ordre qui légitime la perception qualitativement distincte de 
différentes régions et endroits. Pour l’homme moderne, une structure métaphysique qui 
pourrait soutenir autant l’univers que le milieu social est devenue progressivement 
intenable. Peut-on parler aujourd'hui de l'esprit du lieu ? Le lieu en tant qu'expression de 
la participation de l'homme dans le cosmos est particulièrement fréquent dans la culture 
populaire. L’homme des sociétés traditionnelles ou ethnographiques se rapporte 
toujours à l’espace vécu et au temps vécu, les représentations abstraites, mathématiques 
lui étant étrangères. Dans la vision populaire, la représentation de l’espace ne comprise 
pas seulement des déterminations géométriques, mais elle représente un phénomène 
complexe, exprimant la participation de l’homme au cosmos.  

L’espace vécu est un espace qualitatif qui se construit successivement par 
rapport aux expériences familières, par l’élargissement progressif de l’horizon de 
l’expérience, mais aussi en conformité avec l’ordre du monde qui est conçu comme un 
ordre objectif. « Experienced space is first given as a closed finite space, and only 
through subsequent experience does it open up to an infinite extent ». (Bollnow, 2011: 
19) Pour les cultures traditionnelles, comme c’est le cas de la culture roumaine, 
l’homme prend au sérieux l'expérience de la vie, et l’expérience de ses prédécesseurs, 
mais il ne se regarde jamais comme la mesure de toutes choses.  

Pour l'homme des cultures traditionnelles, la construction de l’espace vécu 
commence par l'existence quotidienne, mais elle n'est pas perçue comme une création 
arbitraire de sa subjectivité. Pour le paysan roumain, « L'espace est défini par le rapport 
entre le plan horizontal de la terre et de l'hémisphère du ciel… À partir du carrefour du 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



237 
 

village dérivent les quatre points cardinaux : l’Est (l’aube), l’Ouest (le coucher du 
soleil), le Sud (midi) et le Nord (minuit) » (Bernea, 1997 :70)  

Cependant, l’espace concrètement vécu, expérimenté en tant que totalité perçue 
dans les conditions particulières de l’existence quotidienne, n’est pas l’espace 
euclidien : « Concrete human actions in fact do not take place in an homogenuous, 
isotropic space, but in a space distinguished by qualitative differences, such as “up” and 
“down” » (Norberg-Schulz, 1980: 11). Le haut et le bas ont une signification absolue. 
Ils supposent une structure du monde qui n’est pas une projection de l’homme ou 
choisie par convention.  

Symboliquement, l'irréductibilité qualitative (le caractère concret) d’un « lieu » 
peut être corrélée avec un ordre providentiel et immuable du monde. D'où le prestige et 
l'effet psychologique d'un lieu, son génie, son arôme incomparable. Parce qu’il certifie 
par défaut que les choses ne pourraient pas en être autrement, parce qu’il certifie que le 
monde a un ordre implicite auquel nous ne pouvons pas échapper, mais qui nous 
garantit également que notre existence a un sens.  

Dans l’expérience courante, l’espace n’est jamais perçu comme un conteneur 
des choses, mais comme entrelacement des lieux, comme interdépendance des positions 
qualitatives, qui ne peuvent pas changer. Aristote soutenait qu’il y a un certain lien 
providentiel entre la nature de différentes choses et leurs emplacements en vertu d’un 
ordre comportant l’immutabilité des lieux, des régions et des règnes. Ainsi, il a parlé du 
lieu naturel de la pierre (la terre), de l’oiseau (l’air). (Aristotel, Physique, 212 b 29, apud 
Casey, 2011: 71). Pour la perception commune, l'espace vit toujours en corrélation avec 
un ordre qualitatif. L'espace n’est pas vécu comme étant séparé des choses, mais comme 
étant intimement associé aux choses et aux événements, en tant que substance de leur 
être, en tant que lieu spécifique. Par conséquent, l’espace concret apparait comme un 
espace hétérogène. Il est concret, qualitatif, intuitif, vivement imprégné de significations 
des diverses associations imaginatives.  

La relation entre le corps humain et le milieu naturel a été largement analysée 
par Robert Hertz. Bien qu’il existe certaines asymétries biologiques entre le côté gauche 
et le côté droit du corps, elles ne justifient pas une valorisation positive de la main droite 
dans la plupart des cultures. (Hertz, 1909: 95-99) Cela veut dire que la valorisation a un 
fondement culturel et que, en tant qu'être culturel, l’homme perçoit un déséquilibre, une 
asymétrie dans l'univers matériel des faits. Ceci le conduit inévitablement  à établir des 
hiérarchies et  de valoriser ainsi le monde qui l'entoure, d’exercer son discernement, non 
seulement sa capacité d’adaptation biologique ou sa liberté de choisir. Cela veut dire 
que l’homme ressent culturellement qu’il y a un ordre dans le monde, une structure et 
une hiérarchie des significations qu’il est appelé à déchiffrer.  

Comme Robert Hertz, Yi-Fu Tuan le constate, la main droite signifie le 
pouvoir sacré, le principe de l'action, tout ce qui est bon et légitime. Dans le plan social, 
la place qui est située à droite représente la place d’honneur. Dans le plan 
cosmologique, la main droite est symboliquement corrélative aux régions hautes, au ciel 
et au paradis. La main gauche signifie ce qui est impur, profane, ambivalent, faible, 
incertain. (Hertz, 1909 : 103-108 ; Tuan, 1977 : 43). Cependant, quand il examine les 
points cardinaux, Tuan fait référence non seulement à la structure du corps humain, 
mais aussi à l’expérience de l’homme qui apprend à s’orienter par rapport au soleil 
levant. Par conséquent, quand le paysan arabe dresse ses regards vers l’aube, il donne au 
pays de Yemen, qui est situé au sud, donc à sa droite, des connotations positives, et 
regarde la Syrie, qui se trouve au nord et à gauche comme porteuse de significations 
négatives. (Tuan, op. cit. 44)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



238 
 

La vision scientifique moderne a éliminé la représentation d'un cosmos fini, 
centré et hiérarchiquement structuré, comme l’était celui des antiques ou des 
médiévaux, mais a offert en revanche la perspective d’une étendue infinie. Ce que la 
nouvelle représentation du monde a perdu est la centralité, la hiérarchie des êtres et 
l’harmonieuse diversité qualitative (la cosmicité). Pour les sociétés pré-modernes, le 
Centre du Monde n'était pas juste un point géométrique, détectable par rapport aux 
confins de l'univers. Dans une cosmologie symbolique, celle des médiévaux par 
exemple, « le centre est une propriété intrinsèque de l’espace même, une qualité propre 
plutôt qu’un point qui peut être calculé et localisé ». (Borella, 1995: 74-75.)  

« Le lieu est une partie intégrante de l'existence » (Norberg-Schulz, 1980:6). 
Mais le lieu signifie plus qu’un emplacement abstrait. « On comprend une totalité (mes 
italiques, D.C.), composée des choses concrètes, ayant consistance matérielle, forme, 
texture et couleur » (ibidem: 6). Totalité ne veut pas dire juxtaposition, addition, mais 
une synthèse qualitative. Voila pourquoi on doit analyser en quel sens un phénomène 
est englobant : l’est-il en tant qu’horizon, fusion, participation et transfiguration dans un 
champ qualitatif ? 

 Quand un phénomène particulier est intégré dans un phénomène plus vaste et 
complexe, on ne dit pas qu’il en fait partie et s’y inscrit juste sous rapport spatial, mais 
qu’il participe, qu’il appartient (belongs) à l’essence du phénomène lui-même et qu’il 
révèle ainsi sa spécificité. Seulement une chose bien placée (remise dans l'ordre), 
acquiert un caractère total, cosmique et révèle ainsi son essence. Pour comprendre une 
chose on doit accéder intellectuellement à son contexte d’existence ou de production. 

Puisque le lieu est un phénomène total qui ne peut pas être réduit à ses 
caractéristiques, il est un phénomène qualitatif, synthétique, concret, irréductible. Il a 
une essence, une atmosphère, un caractère: « Different places on the face of the earth 
have different vital effluence, different vibration, different chemical exhalation, 
different polarity with different stars; call it what you like. But the spirit of place is a 
great reality » (DH Lawrence, apud Relph, 1976 : 49) En tant que totalités ayant une 
nature complexe, les lieux ne peuvent pas être décrits analytiquement, ni réduits à des 
relations spatiales (les coordonnées cartésiennes) sans perdre leur spécificité. Il y a aussi 
un lien entre les diverses activités de l’homme et les différents endroits les plus 
appropries ou elles peuvent se dérouler.  

La science, la connaissance scientifique en général s’efforce de quitter la 
donnée concrète des faits et des événements pour obtenir des abstractions, des lois 
visant à expliquer les phénomènes ; elle perd donc le contact avec le monde vécu et son 
caractère concret. La méthode adéquate de comprendre les lieux est la phénoménologie, 
qui prétend offrir un « retour aux choses », mettant entre parenthèses (époché), les 
explications abstraites, les constructions et les interprétations.   

Un endroit (comme une maison), contrairement à l'espace abstrait, implique un 
« dedans » et un « dehors ». Tout comme une maison, il peut fournir abri et sécurité 
sous rapport fonctionnel. Dans le périmètre de la maison (et cela puisque la maison 
existe) les choses du monde extérieur, les affaires humaines de l’extérieur des murs de 
la maison deviennent compréhensives, intelligibles, lumineuses et fondatrices.  

Tout fait ou événement est à la fois général (et s’inscrit ainsi dans la science) et 
particulier (et fait comme tel l’objet d’étude de la phénoménologie). Il peut être pensé 
parce qu’il peut être vécu. Le monde de l’homme a du sens dans la mesure où il a une 
place, habite une maison. Et cela est vrai non seulement pour la trajectoire individuelle, 
mais aussi pour le destin collectif de l'homme. En fait, l'individu trouve son lieu d'action 
et d'existence, quand la collectivité d’appartenance retrouve son emplacement et ainsi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



239 
 

son identité culturelle. La maison est l’expression de l’habitation, et l’habitation est une 
donnée de la condition humaine et une condition préalable et nécessaire pour déchiffrer 
le sens de l’existence.  

La pensée scientifique est abstraction et donc délocalisation, elle est le 
processus qui fait ressortir ce qui est commun de tous les contextes particuliers. C’est le 
prix que la connaissance scientifique doit payer pour accéder à l’universel, et pour éviter 
toute interprétation et évaluation. Au contraire, la pensée concrète et qualitative est un 
processus d’emplacement ; on retrouve par elle la nécessité du contexte particulier : « 
Concretize here means to make the general “visible” as a concrete local situation » 
(Norberg-Schulz, 1980: 10)  

Le lieu ne peut pas être décrit seulement sous l’angle fonctionnel ou 
topographique comme location, comme emplacement, c'est plus que cela. Pour 
Heidegger, l’habitation est la condition spécifique de l’homme ; le monde de l’homme 
est situé entre le ciel et la terre, deux registres ontologiques, cosmiques, deux niveaux 
qualitativement distincts, irréductibles mais étroitement liés comme le yin et le yang 
(comme le soleil et la lune), complémentaires, l'un appelant l'autre. Puisqu'il est situé 
entre le ciel et la terre, le monde peut être habité. L'homme n'est pas simplement jeté 
dans le monde, mais l'homme habite un monde. Heidegger donne une description 
phénoménologique (c'est-à-dire une description en termes concrets et qualitatifs) du ciel 
et de la terre. (Heidegger, 1995:175-193) 

Les endroits naturels aussi bien que les maisons ont la fonction de concentrer et 
de rassembler, mais en même temps de créer une ouverture vers l'extérieur. Le lieu ne 
peut pas remplir la fonction de rassembler, de recueillir et  d'inclure dans son périmètre 
sans une ouverture complémentaire vers le monde extérieur.  

Le lieu imprime une influence décisive sur la manière d’être de l’homme, il 
donne de la forme à sa personnalité. Le lieu confère sa marque à l'homme! Quand 
l'homme trouve sa place ou quand il apprend à reconnaître un lieu prédestiné comme 
étant le sien, sa vie devient significative. Le lieu, en tant que région habitée par une 
communauté humaine particulière, a des limites naturelles, une configuration, c'est-à-
dire une forme, un spécifique, il est constitué d’un ensemble d’éléments physiques 
caractéristiques, qui acquièrent leur personnalité en fonction de la manière dont ils sont 
perçus et de la réceptivité de celui qui y reconnait son appartenance. Le lieu implique 
aussi une dimension grave, métaphysique, existentielle. Dans les termes de Heidegger, 
le lieu en tant que vérité des choses est alétheia, la vérité comme apparition de l’être 
dans circonstances déterminés tant pour l’homme que pour son milieu concret, 
spécifique, ethnoculturel d’interaction avec le monde. L'initiative appartient à l'être des 
choses qui se révèle dans l’ouverture du lieu, mais qui va rester cachée pour celui qui 
comprend la vérité comme une adéquation abstraite entre les énonces et les faits 
observés. Les actions humaines les plus communes se produisent différemment d’une 
culture à une autre et ont besoin pour leur accomplissement de lieux avec des propriétés 
différentes en accord avec les différentes traditions culturelles et les différents milieux 
naturels.  

L'homme comme agent moral et culturel délocalisé, l’homme qui, au nom des 
idéologies cosmopolites des Lumières, prétend avoir la possibilité de choisir librement, 
quel que soit le contexte culturel de ses options et choix, cet homme n’existe pas. « 
L'enracinement est peut-être le besoin le plus important et le plus méconnu de l'âme 
humaine. C'est un des plus difficiles à définir. Un être humain a une racine par sa 
participation réelle, active et naturelle à l'existence d'une collectivité qui conserve les 
trésors du passé et certains pressentiments d'avenir. Participation naturelle, c'est-à-dire 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



240 
 

amenée automatiquement par le lieu, la naissance, la profession, l'entourage. Chaque 
être humain a besoin d'avoir de multiples racines. Il a besoin de recevoir la presque 
totalité de sa vie morale, intellectuelle, spirituelle, par l'intermédiaire des milieux dont il 
fait naturellement partie. »  (Weil, 1949: 36) L’anthropologie des Lumières affirme que 
l’homme se définit par sa raison (désengagée), qui est une condition nécessaire pour son 
émancipation, pour échapper aux traditions, enracinements ou appartenances, aux 
liaisons culturelles et sociales, aux coutumes et préjugés. Cette anthropologie professe 
la conviction que seule la raison désengagée (wertfrei) peut orienter le comportement 
culturel de l’homme, comme elle le fait dans le domaine de l’économie ou de la 
connaissance scientifique, positive. Nous vivons dans un monde des choses et des êtres 
concrets, non dans un monde des impressions purement subjectives, ni dans un monde 
des lois naturelles ou des causes strictement objectives. Herder a rejeté l'idée des 
Lumières que la réalité peut être ordonnée en termes de lois objectives et universelles, 
intemporelles, qui peuvent être découvertes par la recherche scientifique. Il a soutenu 
que chaque âge ou civilisation a quelque chose de spécifique. Qu'il existe différentes 
formes d'expression de l'humanité. Ce qui donne l'unicité d'un peuple (Volk) est sa 
culture (Kultur), c'est-à-dire toutes les formes d'expression et de signification trouvées 
dans  sa langue, sa littérature, ses traditions et ses modes de vie. Cette singularité est 
exprimée par l'esprit du peuple (Volksgeist) qui est l'expression de la permanence, de 
l'authenticité et de la correspondance de la culture avec le milieu cosmique et naturel 
environnant, avec le lieu ou elle se manifeste concrètement (Herder, 1973:113-177)  

Montesquieu dans De l'Esprit des lois a mentionné l'influence des conditions 
climatiques et environnementales sur la morale et les créations spirituelles d'un peuple. 
(Montesquieu, 1964) Mais les individus humains se définissent non seulement par la 
liberté de choisir comme êtres rationnels et autonomes, mais aussi par ce qu'ils 
choisissent. Dans le monde réel, l'être humain ne se conçoit pas comme une personne 
ayant une variété de relations et d’attachements contingents, mais comme étant 
constitué de l'histoire et de la communauté dont il fait partie. L’homme choisit (et il est 
autonome) parce qu’il appartient a une culture qui donne le contexte et une orientation à 
ses choix. Ses choix sont orientés et limités par un horizon de sens structuré et 
structurant, fourni effectivement par une culture d’appartenance. La personne humaine 
est aussi le porteur involontaire de valeurs culturelles partagées au sein des 
communautés d'appartenance, d’un style d'interprétation de l'expérience, d’une vision 
du monde et de la condition humaine.  

Jakob von Uexküll a montré que chaque espèce animale est liée à un 
environnement spécifique par sa physiologie. (Uexkull, 2010) Chaque espèce animale a 
son environnement ambiant (Umwelt), qui est toujours un environnement limité:  il 
détermine le rapport de l’animal avec son espace vital, mais aussi les limite de ce qui est 
significatif pour lui. Les caractéristiques de ce milieu ont une certaine importance pour 
les espèces qui y vivent, mais pas pour les autres. Les différents environnements des 
animaux ne sont pas transposables : chaque espèce est emprisonnée dans son 
environnement. L'environnement naturel des animaux constitue leur monde, étant pour 
eux le seul porteur de sens. En contraste avec les animaux, l’homme peut s’adapter a 
tous les milieux. À la suite de cette théorie, Arnold Gehlen dans Der Mensch (Gehlen, 
1988) a considéré que l’homme, juste parce qu’il ne possède pas un milieu spécifique, 
obtient quelque chose plus supérieur : « l’ouverture vers le monde »(Weltoffenheit). De 
tous les êtres vivants, seul l’homme n'est pas guidé, limité, contraint par l'adhésion à 
l'espèce. Il peut s'adapter aux nouvelles situations et créer de nouvelles situations. Etant 
privé d'un milieu spécifique, il faut qu’il donne un sens au monde autour de lui. Il est 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



241 
 

obligé par sa nature même de configurer le monde pour lui donner du sens.  L'homme 
n'a pas d'environnement (Umwelt), mais a un monde (Welt), car il est le seul être 
capable d’être présent et engagé  dans le monde (Befindlichkeit).  

Pour Gehlen, tout comme pour Blaga, l’homme est un être culturel par 
définition, la culture est une détermination nécessaire pour la condition humaine. On 
peut interpréter que l’identité (l’appartenance) culturelle est un élément qui ne peut pas 
être évité ou ignoré dans la série des marques identitaires (qui composent l’identité de 
chaque individu) sans que la substance de son humanité soit affectée, altérée. Gehlen 
soutient qu'une certaine déficience dans l’ordre biologique pousse l'homme à 
développer une nature secondaire, compensatoire, mais qui lui est vraiment spécifique, 
la nature culturelle.  

Blaga est celui qui valorise la liaison entre la spécificité culturelle et une 
certaine représentation de l'espace quand il parle de l'espace ondulé qui sous-tend 
symboliquement la culture populaire roumaine. (Blaga, 1969 : 119-260). Blaga 
développe une thèse soutenue dans la morphologie de la culture. C’est le cas du 
philosophe Oswald Spengler et de l’ethnologue Leo Frobenius. Ces penseurs 
descendent de la tradition romantique de l'interprétation de l'identité culturelle, mettant 
l'accent sur la différence spécifique, la cohérence stylistique et l’unité organique des 
entités ethnoculturelles. Dans cette perspective, la culture n’est pas un équivalent de 
l’éducation ou du patrimoine de valeurs classique de l’humanité auquel on peut accéder 
par instruction, mais elle est, comme la langue d’un peuple, la racine symbolique de 
l’identité d’une communauté ethnique. En même temps, la culture ne doit pas être 
considérée, à la manière réductionniste du marxisme, comme superstructure de la 
société. Elle n’est pas une construction volontaire des individus, mais plutôt l’âme 
d’une communauté, c’est paideuma, une entité organique sur- individuelle autonome.  
(Frobenius, 1985 : 99)  

La culture est un milieu naturel (comme le style de Buffon), elle est le milieu 
de l'expression et de l'excellence humaine. Le style c'est l'homme, pas comme une 
expression de l'individualité, mais de l’unicité d’une culture, coagulée autour de la 
langue, du passé historique commun, des modes de vie convergents, des valeurs et des 
croyances partagées. On parle souvent aujourd’hui de la définition de l’intérêt commun 
dans l’espace public communautaire, multiculturel. Dans l’optique exposée jusqu’ici, il 
n’y a pas d’intérêt commun qui peut structurer l’espace public ; l'espace public est défini 
seulement par des valeurs communes. Les intérêts, fatalement individuels ne peuvent 
générer qu’une coopération contractuelle (c'est-à-dire volontaire et conditionnée). 
Seules les valeurs peuvent souder le tissu social, peuvent maintenir la solidarité, qui est 
la communion de destin d'une communauté. Le style n’est pas l’empreinte, c’est le 
milieu naturel prédestiné de la condition humaine : l'homme est un être purement 
culturel. L’autochtonisme n’est pas l’idéologie qui soutient l’attachement aveugle, 
irrationnel aux traditions, l’amour pour le spécifique local d’une culture ethnique, ni une 
liaison strictement subjective et sentimentale avec une certain location ou région 
géographique, avec l’espace concret, physique des origines. L’autochtonisme représente 
certaines coordonnées existentielles liées à l’emplacement et à l'orientation de l'homme 
quand il pense, aime ou travaille. Il représente une tendance inhérente à la condition 
humaine de trouver sa place, son lieu afin de comprendre le monde dans lequel il vit. 
Cette tendance anthropologique comporte un espace symbolique, ce qui me permet 
d'avancer l'hypothèse d'une territorialité culturelle de l'homme. L'homme en tant 
qu’animal n'a pas du territoire, mais il s'adapte ; en tant qu’être culturel, il a du 
territoire, mais un territoire symbolique. L’homme ne peut exister que s’il habite le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



242 
 

territoire symbolique d’une culture. Les cultures des communautés ethniques fleurissent 
dans des territoires concrets, géographiques, mais ce fait n'est pas seulement possible, 
mais nécessaire, à cause de l'espace symbolique, transcendantal, qui soutient toute 
création culturelle, à cause du style, qui n’est pas justement le sceau (abyssal) des 
créations de la culture d'un peuple,  mais aussi la manière dont il déforme les influences 
venant d'autres cultures. « Les échanges d'influences entre milieux très différents ne 
sont pas moins indispensables que l'enracinement dans l'entourage naturel. Mais un 
milieu déterminé doit recevoir une influence extérieure non pas comme un apport, mais 
comme un stimulant qui rende sa vie propre plus intense. Il ne doit se nourrir des 
apports extérieurs qu'après les avoir digérés, et les individus qui le composent ne 
doivent les recevoir qu'à travers lui ». (Weil, 1979 : 36). Le spécifique local d’une 
culture n’est ni accidentel, ni restrictif, ni oppressif. Il n’est pas une fatalité regrettable, 
mais l'expression différenciée d’un universel irréductible. Le milieu (le style), les 
significations partagées composent une vision particulière du monde (mais le monde en 
tant que totalité). La différence culturelle n’est pas contraignante et isolatrice (comme la 
caverne de Platon) ; elle institue l’universel, mais d’une manière particulière. Le style 
(la différence culturelle spécifique) c’est l’homme, c’est l’homme lui-même. Dans la 
logique du symbole, la différenciation culturelle est requise comme moment 
métaphysique nécessaire pour la différenciation de l’expression. L’espace inhérent 
d’une culture ne doit pas être pensé nécessairement comme un certain espace physique 
déterminé, mais comme un espace transcendantal, comme une condition de possibilité 
de la culture, ou, en terminologie blagienne, comme une matrice stylistique : « le 
sentiment que l’on appelle spécifique d’une culture est un horizon ou une perspective 
qui crée l’inconscient humain comme première trame de son existence » ;  La culture 
folklorique roumaine a aussi une vision spatiale spécifique qui prend la forme 
déterminée de « l’infini ondulé » (Blaga, op.cit. : 119-121). 
 
Références 
Bernea, E., Spaţiu, timp şi cauzalitate la poporul român, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1997 
Blaga, L., Trilogia culturii, ELU, Bucureşti, 1969 
Bollnow, O.F., Human space, Hyphen Press, London, 2011 
Borella, J.,Criza simbolismului religios, Institutul European, Iaşi, 1995 
Casey, E. S., The fate of place: A philosophical history. Berkeley: University of California Press, 
1997 
Frobenius, L.,  Paideuma. Schiţă a unei filosofii a culturii, Editura Meridiane, Bucureşti, 1985 
Gehlen, A., Man, his nature and place in the world, Columbia University Press, 1988 
Heidegger, M., Originea operei de artă, Humanitas, Bucureşti, 1995 
Hertz, R. « La prééminence de la main droite. Étude sur la polarité religieuse» (1909)  dans 
 Sociologie religieuse et folklore (1928), Les classiques des sciences sociales, www. 
classiques.uqac.ca 
Kymlicka, W., Multicultural citizenship: a liberal theory of minority rights, Oxford: Oxford 
University Press, 1995 
Montesquieu, C.L., Despre spiritul legilor, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1964 
Norberg-Schulz, C., Genius loci: Towards a phenomenology of architecture. New York: Rizzoli, 
1980 
Relph, E., Place and placelessness, London: Pion, 1976 
Taylor, Ch., Multiculturalism: Examining The Politics of Recognition, Princeton, N.J.: Princeton 
University Press, 1994 
Tuan, Y., Space and place. The perspective of experience, Minneapolis, MN: University of 
Minnesota Press, 1977 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești



243 
 

Uexkull, J., A foray into the world of animals and humans: with a theory of meaning, University 
of Minnesota Press, 2010 
Weil, S., L’enracinement, (1949).  Les classiques des sciences sociales, www. classiques.uqac.ca. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:50 UTC)
BDD-A5997 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

