L’'IMAGINAIRE VISUEL ET L'IMAGINAIRE
ACOUSTIQUE

Pompiliu ALEXANDRU ©

Abstract : Our speeches have a worldview that is fundamentaigrohined by visual
empirical intuitions. Having an eidos, accordingRtatonism until today, means that we have a
scheme reducible to a visual image. The problerhrikas concerns the model of interpretation
of an imaginary that puts the hearing as a startpaint for the interpretation of the imaginary
scheme. How does the imaginary that is not builaamisual structure appears, even an abstract
one, but on the hearing structure? How do we undedstarepresentation which is not reducible
to a visual explanation, but to a hearing one? Vdeehto find a model that can link the eye with
the ear.

Keywords: imaginary, hearing, visual.

La métaphysique kantienne accorde une place imgerta la sensibilité. Le
titre de gloire de la métaphysique avant Kant Sgpjt sur son indépendance et la
« purification » de toute immixtion du sensible sld@s actes de la pensée qui pouvait,
apparemment, sonder au-dela des limites que namesgensoriels peuvent nous offrir
et nos intuitions empiriques nous enseignent. trddée du sensible est le territoire du
subjectif et de la « noirceur » de I'ame, sans pauvéduire ses contenus a des
explications rationnelles. Kant est celui qui regenla place du sensible dans
I'architectonique de I'esprit humain. Sans I'expége sensible, tout le batiment de la
pensée s’écroule. Quand on parleedenaissance’est nécessaire de parler du sensible,
sinon le mot méme de « connaissance » doit digpar&fintuition sensible -a priori
et a posteriorj donc celle qui précede et celle qui succéde Eerpce directe —
représente le fondement architectural de l'esphitsqu’a lui, les philosophes ne
pouvaient pas voir les choses dans un ensembléeatcinal d’'une telle complexité et
pour cette raison, ils s’aventuraient dans uneesdg « parti pris » qui prenait des
formes faiblement « extrémistes » — du genre «ssbit» ; soit la raison, soit le
sensible. L'introduction d’une intuition pueepriori représente le moment de naissance
de ce tournant. Il existe donc un principe sensibviantla sensibilitté méme que notre
faculté peut nous en procurer et avoirfasnesconnues : le visuel, I'auditif, le toucher,
I'olfactif, le gout. G. Deleuze, dans une interview il était questionné sur Kant, parlait
de celui-ci comme le créateur du Tribunal — le Tinidl de la Raison — comme une sorte
d’institution nouvelle dans la philosophie, d’aptésmodeéle juridique. Avant lui, au
XVllléme siécle, c'était la mode desnquéteurs la période des « détectives
particuliers » de la philosophie, ceux qui enqétaisur tout (Hume fait une telle
fameuseenquétesur I'entendement humain). lls essayaient donaigra une solution
— simple et unique — comme résultat de cette erqéétant, au XVIléme siécle, avec
Leibniz, c'était la période desvocats— ceux qui défendaient une cause ; ils partaient
donc d'une idée déja présente dans I'esprit etienslie était soutenue par d’autres, les
plus pertinentes possible. Kant raméne ensemhdéfkectif qui fouille dans I'extérieur
une cause d'un acte commis et I'avocat qui doiedéfe une cause sous l'institution de
la Critique, c'est-a-dire le Tribunal de la Raisblais Kant a fait plus que ceci : il nous
semble qu'il a construit aussi le batiment méme wu Tribunal doit loger.

YUniversité Valahia de Targaye, pompiliualex@yahoo.com

205

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



L'architecture « physique » doit étre soutenuelpdrut d’avoir cette construction ; qui
doit s'adapter donc a l'activité des personnessgutrouvent dedans. On ne peut pas
faire un Tribunal dans une Ecole — on ridiculise tkeux Institutions. De méme, une
cathédrale doit contenir dans ses pierres le $arsgnification du Dieu qui doit loger
dans cette construction matérielle. Dieu ne pewst a@&ir n'importe quel corps. La
justice, de méme, ne peut pas avoir n'importe quel cofls comme nous allons voir
plus loin, ces constructions soutiennent, a partidées auxquelles font référence, avec
une méme puissance, le visuel et l'acoustique. Taarns une cathédrale semble
construit pour créer des résonances, de jouerlasemns, a part la complexité visuelle.
Mais, sans tomber dans un essai sur le sens artcingeproprement dit, il faut garder
tout de méme cette analogie entreléaneure philosophal&antienne et I'architecture
comme art. On parle donc d’'une sorte d’approcheedas systemes philosophiques et
certains arts ; ainsi nous disons que la penséiéaté est une pensée architecturale,
celle de Hegel est poétique, celle de Schopentsagproche de la musique et ainsi de
suite.

Mais revenons a notre sujet, le sensible et l'imaige. Nous sommes
intéressés par un probléme qui, malgré les appeseqad placent ce probleme dans une
catégorie tangentielle ou moins importante dansake d’une analyse sur I'imaginaire,
peut s’avérer d'une grande importance dans le gasoos cherchons a comprendre le
Logos de limaginaire. Ce probleme sort donc dexdmmble de ces questions :
Pourquoi I'imagination et I'imaginaifesont tellement attachés au visuel ? Pouvons-
nous comprendre et interpréter I'imaginaire sosslgtions qui impliquent plus I'ouie ?
Pourquoi et comment s’établit cette affinité eriraagination/imaginaire et le visuel ?
Pourquoi on ne parle presque jamais d’'un imaginaitesical ou auditif ? Peut-on
trouver un modele d’interprétation de I'imaginar@artir de I'auditif ?

Le point de départ : le schématisme kantien
Il existe dans le schématisme kantjequelques remarques qui peuvent nous
diriger vers une interprétation qui rend possilbks tfacilement les confusions. Tout

! C'est trés intéressant d’observer deux batimeritsant proches : la Cathédrale Notre Dame de
Rouen et le Tribunal de Grande Instance de la méliee €e tribunal représente la premiere
construction laique au style gothique. On a traéstfonc les attributs divins et les mystéeres
inscrits dans la Cathédrale dans une constructignéamais qui demande une importance assez
grande vue le fait qu’elle traite sur la Justice.

2 0On se souvient les remarques de Pascal darRessgessur la forme, I'habille des praticiens
de la loi — il s’agit ici beaucoup de fictions douchent I'esprit de tout le monde. La fourrure,
I'allure, le rituel juridique ont une significatiamaginaire, mais celle-ci donne la vraie puissance
de I'acte juridique.

® Nous empruntons le syntagme de Fulcanelli, quidae trés intéressante analyse des sens
cachés et des significations ornementales quiocseént dans I'architecture des cathédrales. Le
titre de son livre estl.es demeures philosophales et le symbolisme hepumédians ses rapports
avec l'art sacré et I'ésotérisme du Grand Euvre.

* Nous faisons donc la distinction entre ces terme$imagination représente la faculté ou la
puissance qui engendre des représentations, unkéfactermédiaire, comme nous voyons chez
Kant, entre la sensibilité et 'entendement et #iimaire constitue 'ensemble de tous les produits
de cette faculté, ensemble qui organise ces primthsclans des structures cohérentes (qu’on
puisse les nommer : le monde mythique, l'univergatg I'hallucination, le réve etc.).

°> Le schématisme est présenté par Kant darGriique de la raison purechap. Doctrine
transcendantale du jugement ou analytique des jp@&gcchapitre premieDu schématisme des
concepts purs de I'entendement

206

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



d'abord, il faut souligner que limagination est eurfaculté sensible, méme si
intermédiaire, entre la sensibilité et I'entendeméin terme moyen, au vrai sens du
mot, doit rester moyen, c'est-a-dire a mi-distameeneutre face aux composantes qu'l
relie, sinon cette posture n’est plus appropriéd.i@agination semble étre une faculté
trompeuse de ce point de vue : elle est et n'esepanéme temps intermédiaire.

Or, il est clair qu'il doit y avoir un troisieme rfae qui soit

homogéne, d'un c6té, a la catégorie, de l'autre, ghenomenes, et
qui rende possible I'application de la premiére sacond. Cette
représentation intermédiaire doit étre pure (sansura élément
empirique) et cependant il faut qu’elle soit, d'cdté, intellectuelle

et, de l'autre,sensible.Tel est leschéme transcendanta{Kant,

1944 : 151)

L'imagination présentée dans ce paragraphe, estureintermédiaire pur. Et
elle est plus penchée vers la sensibilité que Rarendement. Kant en dit :

Cette condition formelle et pure de la sensibil& laquelle est
restreint dans son usage le concept de [I'entendemsous
I'appellerons leschémede ce concept de I'entendement, et la
méthode qui suit I'endentement & I'égard de ce rsehele
schématismee I'entendement pur. (Kant, 1944 : 152)

Le scheme est le produit de I'imagination, mais sthirt du cadre sensible mais
en restant orientée vers celui-ci. Comment compeentte formule ? Le schéme,
comme synthése pure de limagination ne vise audattion particuliere, mais
seulement « l'unité dans la détermination de lasigdiié ». Il semble qu'on tourne
toujours en cercle, avec cette nouvelle formulesti®eme esine conditiorpour avoir
l'intuition sensible. Et il ne faut pas confondrend schéme avec image ! Comment
donc penser cette chose ? Kant, en parlant du ppbeogirique d’assiette, il invogue
cercle comme schéme qui fait possible la constructiorceleoncept. Mais le cercle
n'est pas une image ? Méme abstrait, dans le sepns @’'a pas une image d’'un cercle
ou d'un triangle qui puisse jamais étre adéquatancept pur d’'un cercle ou d’'un
triangle en général. Le schéme devient donc laitondpure de toute image future.
Comment donc le schéme d'assiette n'a rien & veécd’image du cercle qu'elle
implique pourtant ?

Si nous restons fixés dans ce langage visuel, olparte nécessairement
d'image descheéme- c'est-a-dire encore d’'une image, mais plus «gfdasée », plus
abstraite — alors nous ne pouvons pas faire deslgnaas vers la compréhension. Mais
comment contourner le langage qui nous impose tetteinologie ? Et quand on dit
gu’on nous est imposé, nous voulons dire qu'il exte bonnes raisons pour I'utiliser
de cette maniere. Qu'entendons donc par cettelitionde I'image ? Nous considérons
gu’ici se trouve le point de tournure. Kant parlass du scheme comme la
représentation d’'une méthodei fait possible la représentation d’'une imageccéte.

Or, c'est cette représentation d'un procédé gérdedlimagination
pour procurer a un concept son image que jappelEehéme de ce
concept. (Kant, 1944 : 152)

207

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



U. Eco(Eco, 1999)ait une ré-analyse de cette conception du schématde
Kant, pour voir comment celui-ci s’applique effeetinent dans la formation des
concepts empiriques. Sans enter plus en détaflautilattirer I'attention sur comment
construire le schéme d’un objet inconnu — imagaain non. Eco ne prend en compte
gue I'objet connu qui existe — I'ornithorynque. Algi-ci ne correspond aucun schéme,
si nous restons dans le cadre du kantisme. L'anjtiqueexisteet cette chose peut
nous fournir le schemgar le simple fait de cette existence. Le schénfierse a partir
d’'un particulier existantC’est toujours I'imagination qui utilise cette foe de schéme,
réfléchie ; Kant en parle plus de cette forme dan€ritique de la faculté de juger
guand on part d'un particulier vers un généralsthéme général n’existe pas, comme
c’est le cas pour les catégories, seconstruit a partir et avec l'individuel particet.
Eco nomme ce procédsbduction= on part d’'un individuel pour arriver a une réegle
générale.

U. Eco explique le schéme en utilisant le concepdidgramme de fluxEco,
2007 : 411)(flow char), qui est un terme informatique. L'ordinateur «ge » dans le
schéme déf...then go to.et cette fonction est utilisée pour faire un caloul pour
dessiner une figure — donc la palette que le diagra couvre est assez grande.
L'essentiel de ce diagramme consiste dans le €gitignterviennent deux facteurs : le
temps et l'alternative/le choix. Le diagramme fémehe donc pas a pas, moment par
moment, et a chaque moment s’ouvre une alternatiree fois une variante de
l'alternative a été choisie, le suivant pas se ibdome dans cette direction et ainsi de
suite. Elle ne peut pas étre vue en termes spatraais temporels. Mais, dans ce cas,
pourgquoi nous nous représentons mieux le schemeneoftant une image, ou quelque
chose « comme une image », dans les meilleursade® c

Le choix de I'image

Pour répondre a cette question il faudrait repreidnalyse bergsonienne sur
les données immédiates de la conscig¢Beegson 2011)Sans entrer trop en détails, nous
nous arrétons a une célébre phrase : « Nous nquénans nécessairement par des
mots et nous pensons le plus souvent dans l'espdBergson, 2011 : VI). Que veut
dire « s’exprimer/penser dans I'espace » ? Paisgexprimer ainsi veut dire que nous
opérons « les mémes distinctions nettes et prédsaséme discontinuité qu'entre les
objets matériels. » (Bergson, 2011 : VI). La comsce ne peut pas surprendrellaée
ou le temps vécu. La conscience arrive seulemaataire dans son langade temps,
gui en est un « spatialisé ».

Il existe donc une asymétrie entre I'intuition pdeel’espace et celle du temps
qui se prolonge dans la perception empirique de-ce(Heidegger, 1982). L'intuition
pure du temps est plus profonde et en quelque ggténordiale » a celle de I'espace.
Bergson souligne dontapproximation spatiale du temps vécu dans le langage. Notre
langage est géométrisant et ne peut exprimer aa fel@ire que les choses qui arrivent
a se mettre dans une forme, plus ou moins abstigitatiale. Le temps, comme le
fondement des mouvements internes, échappe aegitessivité. Pourtant, le temps
aussi peut étre traduidans certaines limiteslans le langage rationnel. La musique, la
poésie ou... la ligne courbe (cette derniere poug&mr) sont les langages propres ou
s'expriment le temps et la durée. La ligne couilpd, réclame méme de la part des
mathématiques des nombres irrationnelles pour fimgr, devient le symbole du
temps, de sa continuité et de son état paradoadighe droite ou cassée d’'une figure —
comme le triangle — nous donne le discontinu, frs#ion dans des individuels. Avoir
une image veut dire avoir une totalité ou un erdigrpeut étre isolé du continuum du

208

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



monde. Aussi, une image ou uwige présuppose unextériorisation— spatiale donc —
d’'un objet. Il n’existe pas dprojectionsans I'espace, sans mettre I'objet devant nous.
Le préfixe pro, de pro-poser exprime une direction — mettre quelque chdsgant
nous, et ce devant devient apposé il tourne le visage vers nous, en sortant de nous
on se met face a face, comme dans le cas des férmesioméres Chaque chose donc,
en se spatialisant, se réfléchie dans un certaired#énantiomere. Toute image c'est
un énantiomére d'une certaine partie de nous-mémésspace devient donc
I'équivalent d’'un miroir. Chaqu@ersonneest un nous-mémes... « personnalisé ». Le
nom grec pour personne gebsopon(rpécmwnov), pro-ops la face qui se met devant
moi et qui porte le nom de masque, face ou imdgee faut pas ignorer le fait que ce
terme (prosopon ou hypostasis) qui désigne la paesdfait une carriére assez grande
dans le cadre théologique ou on joue avec leslisébtile I'image et du symbole. Cette
image qui devientine partie de nous-mémspatialisée, est donnée d’'un coup, totale et
purifiée par la temporalité qui n’intervient pasit@ fait dans cette donation. L'image
n'est pas successive, en se construisant contamelit — tout le tempsi€ !) — elle est
forméespontanémentu immédiatement.

Donc, l'imaginaire est plus attaché a l'image efespace en vertu d'une
tendance qui pousse l'esprit & s’orienter verst&€agur/I'espace. Le temps, comme
intuition purea priori, prépare cet intérieur a s'orienter mieux dansesetce. Cela ne
veut pas dire que l'espace est purement et simpietiextériorité pure — n'oublions
pas que tant I'espace que le temps sont tous les des intuitions pures qui sont
essentiellemenen nous Cela est, bien sir, montré aussi par la manifestal’'un
espace empirique intérieur, qui est bel et biencduvre pendant nos réves. La
projection des images internes pendant les réwaésntea une ré-projection interne de
I'espace qui s’approche de sa forme pure.

Mais en quoi consiste maintenant la relation elareue et I'auditif ? Quelle
est le fondement sensitif de cette différencialo®i on part d’'une analyse corporelle,
comme le fait d'ailleurs Descartes, en regardantlesponsable » de [lintuition
sensitive que l'organe de sens nous en donne, alms devons faire une analyse
semblable a l'oreille. Aulobe oculaire correspond maintenant un autre globe, mais
métamorphoséans un colimagon. Nous réduisons l'oreille 2&gént central de celle-
ci, qui est un globe spiralé ou en mouvement, gil@composante de l'oreille interne
la plus importante, la cochlée.

Le choix du son

On dit que toute la philosophie occidentale, aipae son origine grecque,
représente I'expression d’'une certaine modalit¢ae le monde, et plus précisément
sous la tutelle de I'ceil. La tradition chrétiennentinue aussi et donne encore de
puissance a cette modali#&escopiquele voir le monde. Dans l'autre espace voisin,
celui de I'Asie Mineure, la ou I'lslam a pris naisge, devient I'espace de I'écoute
L'espace du Soleil et de la lumiere éblouissardavie son complément dans I'espace
de la Lune et du son. Dans le premier espace l&fsivest compris avec l'aide du
langage de la vue. On croit que la face de la pbpbie qui cherchait des sens
nouveaux trouvés par le filtre de l'oreille étaittr. 1l semble que le son de I'Univers

11l s'agit des formes réfléchies dans le miroira-nhain gauche devient droite dans le miroir et
linverse.

2 Ce partage culturel qui tourne autour de la visiorde I'écoute on le rencontre dans la pensée
d’H. Corbin, F. Schuon, R. Guenon, P. Tillich.

209

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



nous dit autre chose que sa lumiére nous dit. @e donne a nous sous une face qu’on
ne puisse pas concevoir avec le regard. Une sariat jamais réductible & une
image/tableau et l'inverse. Cet attachement deenesprit qui est plus sensible a la
lumiere qu’au son a attiré I'attention des phildsep depuis toujours et certains d’entre
eux ont essayé de se rapporter a I'Univers parcharse sonore. Comment se présente
I'Univers ausculté et non regardé ? La réponseette question se trouve facilement si
on cherche dans I'esthétique ou dans les sensgiropsement dites — dans un mot, si
on cherche la ou I'espritit, dans levécu Mais on ne trouve pas ici la mise de notre
recherche. On ne cherche pas quelle est la musigu&nivers et comment celle-ci
nous impressionne et touche notre affectivité. ©mcmerche pas la voie qui nous offre
de la joie par un enchainement d'idées qui presa@ntine sorte de symphonie de
I'écoute. Les choses sont plus complexes si orieedsacomprendre cette question dans
le sens ou nous voulons éclairer comment le soarmé@ie notre pensée et notre
entendement. Un tel chemin a été déja parcouru ldd@swire de la philosophie, mais
en partant d’'une base visuelle. Platon, par exentlaas laRépublique déclare cette
appartenance de I'ldée qui se colle fortement mage. Et il construit un modeéle
explicatif ou la pensée est quelque cheasmblable & I'imageD’ici sort une direction
privilégié de comprendre le monde — la pensée 'gupsme par le langage est quelque
chose qui ressemble & limage visuelle et I'imaggémeure détient une essence
commune avec notre langage. Entre les deux existeaffinité qui nous oblige a les
mettre immédiatement en contact. Nous voyons un&gie immédiate entre I'image
et le langage/la pensée. Mais que se passe-tricaanent ou on approche la penséelle
langage au son ? Comment se présente la pens@efsams-nous des idées sonores de
la méme facon qu'on a des idées-images ? Pour geuxlésirent une interprétation
analytique, il existe un livre qui traite un peum®bléme ; il s'agit de J. Docik et R.
Casati -La philosophie du soflL994). Ici est traité le probléme de la connaissagui

est mise en relation avec cette base sonore. Mamentre plus en détails sur ce sujet.
On part ici de I'antichambre de la philosophie da,sx'est-a-dire d’'une psycho-analyse
sonore.

Un premier signal qui nous attire I'attention sette approche nous est donné
par Aristote dans se&Satégories Les étres humains donnent une forme spécifique au
Logosuniversel dans le moment ou on le pense et ompiige dans un langage. Plus
encore, il semblerait que le Logestla pensée — pensée qui se pense elle-méme (au
contraire a I'ceil, qui est limité par ce fait quiie puisse pas se voir soi-méme). On
s'approche donc le Logos par au moins deux portexipales : les sens, et plus
précisément la vue et I'ouie. Sur le premier nousna déja parlé. Nous sommes
maintenant intéressés par l'audition, l'oreille ®in essence. C'est-a-dire nous ne
sommes pas attirés pardemmenin écoute — cette question reste dans I'attermtém
scientifiques. Aristote nous donne un exemples'iiitéresse beaucoup adle et a
'essence de l'audition. Il n'insiste pas trop sur ce seris,en parle méme
tangentiellement ; le philosophe se réféere pluméorgane qui est directement lié a
I'oreille, la voix. Plus précisément, Aristote parle de trois soudsesos idées eelles-
ci en donnant méme une forme spécifique a nos.idiégagit des idées mente c'est-
a-dire dans la pensée « silencieuse », dans laitéte, c'est-a-dire dans les objets
extérieurs, comme Logos qui se manifeste en ded®rous ein voce.Cette derniére
forme (en réalité, chez Aristote, celle-ci est é#uentre les deux premiéres) nous
surprend. |l fallait qu’elle ne soit pas séparédaderemiére forme — I'idée exprimée par
la voix vive n'est pas trop différente de l'idéeida précéde dans notre téte, au
contraire, on est tentés a dire que I'expressistépal’une idée n’est qu’'un lancement

210

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



dans le monde d’'une seule et méme idée qui apmkmastla pensée — le mot prononcé
est une pensée mis comme tel dans la voix. Quametrse a un chien et quand je
prononce le mot « chien », je ne fais pas autreelgoe manifester a I'extérieur de moi,
a l'aide de ma voix, ce que je pense effectivemirgemble qu’Aristote a fait cette
distinction avec une finalité bien précise. Mallmigement il n'est pas entré trop en
détail sur cette question.

Il existe un penseur contemporain qui s'est ochgsicoup avec ce probléme,
et plus précisément avec la relation entre le Igagat la voix et l'oreille. Il s'agit
d’Alfred Tomatis. Il est un médecin francais (n209il décéde en 2001), spécialisé en
ORL, qui appligue une méthode propre — nommé mérenéthode Tomatis » — dans
le cas des troubles d'ouie et de langage. Cetthadétporte encore le nom d’APP
(audio-psycho-phonologie). A coté des aspects thérmpeutiques de cette méthode de
Tomatis, ce qui nous intéresse ici sont les fondsnet les implications philosophiques
d'ou cet auteur part pour établir ensuite, par gérkmente, ses découvertes avec
I'applicabilité dans la pathologie. Parmi ses nosuoises livres dédiés a ce sujet, nous
prenons en compte seulement trdisareille et le langaggSeuil 1963) Neuf mois au
paradis (Ergo-Press 1989) dfcouter I'Univers(R. Laffont 1999). Dans ces livres,
l'auteur sort du cadre étroit de la physiologiedaula pathologie de l'oreille et se lance
dans une sorte de philosophie de I'écoute. Il egtréssé par un probléeme central :
comment arrive le son a déterminer la formation'éee humain ? Il n’est donc pas
intéressé par une biologie de l'oreille, du commfenictionne celle-ci et quel est son
réle dans I'économie de I'étre humain regardé daaint de vue biologique. Il se
demande sur I'essence qui dirige et détermine #appn des formes biologiques qui
concernent I'audition. Il part donc de I'essencd’dete d’audition et élargit cet acte de
I'étre humain vers I'Univers méme, qui est de natsonore, s'il est considéré de la
perspective explosive du Big-Bang. Avoir une indisélité quelconque dans I'Univers
matériel et/ou spirituel veut dire avoir une cewairéquenceet communiquer avec
d’autres individus veut dire enter en résonance a@erix-ci, c'est-a-dire il faut entrer
dans certains rapport résonateurs ou de phasecageautres entités. Celle-ci c’est
l'idée de départ de Tomatis. Il observe ensuitepd&s comment l'audition prend
naissance et avec quelles autres facultés il estexté. On suit ici donc comment on
arrive d'une idée philosophique a sa manifestatiams la nature. Comment est
devenue, et plus précisément, pourquoi I'oreilledesenue I'incarnation d’une certaine
forme du Logos ?

Ainsi, le point de départ en est un idéel. Le Logmsla Parole, comme il est
souvent utilisé dans une traduction plus proch@ake codes, est transcendant a toute
manifestation de la nature. Par multiples transédioms et approximations, celui-ci
tend vers une manifestation jusqu’au monde hylétide la nature. Les vibrations plus
ou moins ordonnées que les objets émettent méeanignt sont corrélates, méme si
I'analogie est fortuite, avec le Logos. C'est-&dju’entre celui-ci et la simple vibration
émise dans la nature dans certaines conditions fdiurtant que quelque chose existe
vaut dire que cette chose vibre continuellemehgxiste un lien trés séré. Etre ordonné,
c'est-a-dire sous I'emprise du Logos, veut glitkeer en ordre Au Chaos lui manque le
Logos, c’est le bruit pur. Et puis, en passant damanscendantalité, dans l'intérieur de
I'étre humain, ce méme Logos prend la forme dudageg Le langage est la vibration de

L1l faut rappeler que Noica, a la fin de son armlges catégories de Platon, Aristote et Kant
(dansDouazecisi sapte de trepte ale realulyiil s’interroge sur les nouvelles catégories que
I'esprit peut en créer. Il en identifie une sewle)ed’onde

211

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)



la pensée. Le probléme qui se pose est le suitadngage est une création humaine,
obtenu par une adaptation et sélection naturelli @st imposé/donné par un extérieur
transcendant & nous ? Tomatis ne donne pas uneseembaire a cette question. I
semblerait qu'il est enclin, probablement aussi m@suite au fait que I'auteur est un
esprit chrétien fervent, vers admettre le fait Bukangage est essentiellement le résultat
de l'intervention du Logos divin qui a mis la seroerde celui-ci en nous. A nous
revient seulement la mission de performer et dgr&si cette semence qui peut étre
« inhibée » dans sa croissance par des milliersadees, qui arrivent parfois jusqu’au
banal bruit quotidien qui perturbe notre étre juada profondeur.

Références

Aristote, Catégories Flammarion, Paris 2007.

Bergson, H.Essai sur les données immédiates de la consci®de, Paris 2011.

Descartes, RLa dioptrique ,dansEuvres compléte§allimard, Paris 2007.

Docik, J. et Casati, RLa philosophie du sorGhambon, Nimes 1994.

Eco, U.,Kant et I'ornithorynqueEdition Grasset & Fasquelle, Paris 1999.

Eco, U.,Dell'albero al labirinto. Studi storici sul segnolénterpretazione,Edizione Bompiani,
Milan 2007.

Fulcanelli,Les demeures philosophales et le symbolisme heumeétians ses rapports avec I'art
sacré et I'ésotérisme du Grand EuvEglitions Pauvert, Paris 1979.

Heidegger, M.L'interprétation phénoménologique de la « Critique ld raison pure »Edition
Gallimard, Paris 1982.

Kant, I., Critique de la raison puregchap.Du schématisme des concepts purs de I'entendement
PUF, 6 édition « Quadrige », Paris 1944,

Noica, C-tin,Douazecisi sapte de trepte ale realulujumanitas, Bucuresti 1999.

Tomatis, A.,L'oreille et le langageSeuil, Paris 1963

Tomatis, A.,Neuf mois au paradigrgo-Press, Paris 1989

Tomatis, A.,Ecouter I'UniversR. Laffont, Paris 1999.

212

BDD-A5993 © 2013 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

