
 347 

ARETÉ COMME IDÉAL D’ÉDUCATION DANS L’ÉPOQUE 
HOMÉRIQUE1 

 
 

Abstract: Every civilisation develops an educational norm to which relates its values 
and its ideals. At Homer, such a norm appears within the warrior aristocracy, which 
represents the social class in full development and which gives a lead concerning the manners 
and the collective mentality. The warrior aristocracy develops an educational concept named by 
Homer arete, which means the excellence in a field, meaning to raise the height of the supreme 
standard a man can reach. 

Keywords: education, Homeric society, aristocracy. 
 
On sait que l’une des « obsessions » de la pensée grecque a été l’homme même 

– l’homme vu comme « image généralement valable de son espèce ». Toute la 
littérature et l’art des grecs dévoilent cet idéal hellénique, selon lequel l’homme doit être 
modelé intérieurement. Même l’état grec, dans la période classique de l’histoire 
grecque, se proposait d’être un éducateur de l’homme et de sa vie entière. En ce qui 
concerne la philosophie, elle a aussi connu un déplacement logique du problème du 
cosmos à celui de l’homme. La culture et la société grecque ont visé donc l’éducation de 
l’homme pour arriver à la forme vraie, à la nature authentique de l’homme.  

La classe de l’aristocratie homérique représente le creuset où se forme le 
premier idéal éthique des grecs. L’aristocratie militaire de l’Iliade, la grande épopée 
d’Homère, est révélatrice pour la manière dans laquelle a été conçu l’idéal fondé sur 
areté. Werner Jaeger, dans son classique travail Paideia, remarque le fait qu’une 
culture, comme élément historique et de civilisation antérieur à l’éducation, se cristallise 
sur le fond d’une ample inégalité entre les gens (Jaeger, 2000: 20). Les différences 
majeures entre les aptitudes naturelles et les possibilités effectives des gens ont toujours 
favorisé l’apparition d’un haut standard éthique, né du désir de ceux qui se trouvent 
dans le sommet de la hiérarchie sociale (par force physique, puissance, richesse ou 
intellect) de se délimiter visiblement du reste de la société. Chez Homère, areté illustre 
pleinement la conception des grecs relative aux qualités de l’homme supérieur. Cette 
notion définit l’homme noble, pour lequel il y a, dans sa vie privée et aussi dans la 
guerre, quelques normes de comportement, qui n’existent pas pour l’homme commun.  
Areté résume ainsi les principes de l’aristocratie chevaleresque. Donc, areté est le 
privilège de l’homme cultivé, qui est passé par un procès éducatif et s’est approprié de 
certaines règles de comportement, raffinement et de bonnes manières. Évidemment, 
toutes ces notions ne doivent pas être comprises selon leur sens actuel : la morale et 
l’éthique de l’homme homérique ou du grec dans l’Athènes classique existe comme 
principes et conceptions, mais leur contenu effectif peut différer profondément du 
standard éthique et moral des autres cultures et civilisations.  

Areté est un terme difficile à traduire par un seul mot dans une langue 
moderne, à cause des différences qui existent au niveau mental et social entre cette 
civilisation homérique des siècles XII-IX a. Chr. et le monde moderne. Grosso modo, le 
sens quasi-équivalent est donné par des mots comme « mérite, vertu, qualité » en sens 
large. C’est le superlatif des plus distinctives qualités et on voit ce phénomène même au 
niveau étymologique : sa famille lexicale comprend des mots comme ριστος, ἀγαθος2 

                                                           
1 Laura Maftei, Université de Piteşti, lauramaftei2002@yahoo.com. 
2
 Le meilleur ; le bon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 04:29:14 UTC)
BDD-A5925 © 2011 Universitatea din Pitești



 348 

etc. L’homme ordinaire ne possède pas cette qualité. Elle s’obtient par des efforts 
assidus, donc elle n’est pas intrinsèque à n’importe quel homme. De même, si un noble 
devient esclave, il perd immédiatement cette qualité. Areté est conditionné par le statut 
social et implique l’idée d’autorité ; celui qui se remarque par areté a un ascendant 
visible sur la foule.  

Dans l’Iliade, areté concerne les gens privilégiés moralement, mais aussi les 
dieux. Premièrement, areté faisait référence aux qualités physiques, comprises dans ce 
cas comme courage, bravoure, héroïsme. W. Jaeger souligne la « capacité 
d’élargissement de la sphère de ce concept dans les époques qui ont suivi, car il y a de 
divers critères d’appréciation des mérites humains, en fonction de la responsabilité que 
l’homme a à accompli » (Jaeger, 2000: 54). On peut facilement observer que le sens 
primaire du terme areté est celui d’habileté physique, guerrière, conformément aux 
exigences de la mentalité archaïque, belliqueuse par excellence : le sens du terme est, à 
ce cas, « courageux, brave, capable, puissant ». Mais l’évolution sémantique de cette 
notion montre des acceptions étendues sur le plan des qualités morales : l’intelligence, 
la rudesse, la habileté. On rencontre même chez Homère ces sens étendus de areté, qui 
définissent « l’homme noble, pour lequel, dans sa vie privée et dans la lutte, il y a 
certains normes de comportement qui n’existent pas pour l’homme ordinaire »¨ (Jaeger, 
2000: 47). Plus tard, dans l’époque classique, les grecs penseront que les deux plans des 
qualités des gens, celui physique et celui spirituel, sont indissolubles. 

Posséder areté implique de la responsabilité pour les nobles. Elle peut être 
perdue si on ne respecte pas les règles supposées par areté. Les gens qui se remarquent 
par areté sont soumis aux plus grandes exigences et ils sont conscients de ce haut idéal 
qu’ils promeuvent. D’ailleurs, il n’y a pas d’idéal culturel ou social authentique si on 
n’a pas la conscience de celui-ci. Or, les luttes compétitives chez les grecs anciens (les 
luttes= αριστέιαι, terme qui fait partie de la famille lexicale de areté),  non seulement en 
temps de paix, mais aussi dans les pauses entre les guerres, indiquent le fait que les 
grecs avaient conscience de la valeur de leur standard et ils voulaient dépasser leur 
propre niveau culturel. On peut dire que les grecs sont les premiers qui ont reconnu 
l’importance de l’exploitation permanente des propres ressources et la nécessité de 
l’éducation comme homme supérieur. Toute leur histoire culturelle dévoile leur peur de 
la stagnation et leur désir de se dépasser leur-même.   

Posséder areté implique aussi un autre aspect. Le noble qui possède areté ne 
reste pas isolé ou ignoré. Il obtient le privilège de l’un des plus sensibles concepts de 
l’éthique antique et médiévale aussi (qui est d’ailleurs si insignifiant dans la 
modernité) : l’honneur. La religion indoeuropéenne est fondée sur la dualité l’honneur – 
la honte, en temps que les religions orientales ont une toute autre base : l’idée de péché 
(Ungureanu, 1999 : 28). W. Jaeger souligne les deux situations dramatiques de l’Iliade 
où le dommage de l’honneur attire de graves conséquences : Achille et Aias. Ainsi, la 
furie dont parlent les premiers vers de l’Iliade n’est pas une furie quelconque ; elle 
s’appuie sur les considérations éthiques et normatives qui se situent à la base de cette 
société-là. Au-delà d’un accès puéril d’orgueil, Achille voit que ses mérites sont privés 
de l’honneur adéquat. Pour la mentalité des héros homériques, cela représente un fort 
choc à l’adresse des pratiques de la communauté hellénique et de son éthique. Ne pas 
reconnaître l’honneur de quelqu’un, par le refus de sa reconnaissance ou en attaquant sa 
dignité, constitue un acte tragique, parce que l’ordre sociale de l’aristocratie archaïque 
est construit sur areté et sur le respect implicite.  ‘Leur soif d’honneur est simplement 
inassouvi, sans que cela soit une particularité morale caractéristique à l’individu. Et la 
prétention du héros supérieur  ou du chef puissant  aux honneurs plus hautes y est 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 04:29:14 UTC)
BDD-A5925 © 2011 Universitatea din Pitești



 349 

comprise. Personne n’a hésité dans l’Antiquité à prétendre l’honneur qu’on mérite à la 
mesure de ses faits, pour un mérite reconnu par la société. Le point de vue subalterne 
de la récompense du service n’est pas décisif  dans ce cas. Le louange et le reproche 
des gens (έπαινος et ψογος) sont les sources de l’honneur et de la déshonneur. Mais, 
conformément à l’éthique philosophique de l’époque plus tardive, le louange et le 
reproche sont des faits sociaux fondamentaux où se manifeste l’existence des critères 
objectifs dans la vie sociale des gens » (Jaeger, 2000: 29). Pour l’homme homérique, 
l’effort de gagner une areté qui attire par elle-même l’honneur correspondante révèle le 
même instinct d’auto-amélioration, de valorisation de son propre être, d’atteindre un 
idéal supérieur. Aristote affirme : ¨Il est évident que les gens cherchent l’honneur pour 
se rassurer eux-mêmes de leur propre valeur, de leur propre areté. Ils tentent d’obtenir 
l’estime de ceux qui sont capables de juger, des gens qui les connaissent et ils veulent 
être respectés sur la base de leur valeur réelle. Par cela, ils reconnaissent donc la 
valeur même comme le bien suprême¨1. En conséquence, il s’agit de plus qu’une vanité 
menée au rang d’habitude collective de la société homérique. Par les offenses 
qu’Agamemnon lui apporte, Achille est lésé dans sa qualité de membre important de la 
communauté de laquelle il fait partie et de chef exceptionnel ; or, on ne peut pas 
admettre cela facilement. Cet ainsi qu’on explique le refus du héros de continuer de 
lutter dans la guerre à côté de ses confrères. De plus, il demande l’aide de sa mère, 
Thétis, pour que la sorte soit favorable aux ennemies : elle prie Zeus d’accorder l’aide 
aux troïans pour que ceux-ci gagnent la guerre ; ainsi, il sera visible l’échec des grecs en 
l’absence de leur héros favori – et par cela, la valeur de ce héros sera plus grande. 

Pour le héros homérique, l’honneur et la gloire (κλέος) valent plus que la 
richesse ou la vie même. Mais pour la femme ? Y-a-t-il aussi un degré maxime de la 
valeur féminine ? On peut appliquer la notion d’areté à la femme homérique ? On 
distingue vraiment dans les poèmes d’Homère quelques figures féminines qui incarnent 
un modèle de perfection. Plusieurs fois, areté signifie la beauté, la grâce et le 
raffinement d’une femme. Une telle femme aura aussi la qualité de maîtresse honorable 
de la maison. Pénélope représente le type de la femme pleine de dignité, la femme 
fidèle, inventive, décente ; Arété, la reine des Phéaciens, incarne les attributs de la 
divinité. Quant à Hélène, elle connaît une certaine évolution : de l’imprudente femme de 
Ménélaos, qui quitte son mari et son pays pour un jeune beau, mais dépourvu des vertus 
guerrières (Paris, qu’elle accuse dans l’Iliade de lâcheté), elle devient de nouveau une 
grande maîtresse et la reine de sa maison au moment de son retour avec son mari chez 
eux. En ce sens, c’est suggestive la manière dans laquelle elle accueille Télémaque, le 
fuseau et la quenouille dans les mains, symboles des qualités féminines domestiques ; la 
manière dans laquelle elle fait la preuve de maîtriser l’art de la conversation est aussi 
pertinente.  

Dans son ensemble, l’étude du portrait historique de cette société archaïque est 
utile pour nous faire comprendre les mécanismes d’apparition et d’évolution du concept 
d’idéal éducatif dans la communauté homérique. Mais, dans l’œuvre d’Homère, on peut 
observer comment les uns des personnages se sont soumis au procès de l’éducation au 
cours du temps. Apprendre comment on peut posséder areté a exigé du temps et des 

                                                           
1 Aristote apud W. Jaeger, op. cit., p. 30. En ce qui concerne cet aspect, la pensée grecque plus 
tardive va connaitre des transformations. Le caractère public de la conscience grecque deviendra 
progressivement plus individuel et plus intériorisé. Les philosophes grecs parleront d’un modèle 
intérieur qui peut être privé dans quelque mesure de la reconnaissance publique de sa valeur. 
L’opinion et le respect de la majorité deviendront moins importants. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 04:29:14 UTC)
BDD-A5925 © 2011 Universitatea din Pitești



 350 

efforts. L’éducation en général prétend beaucoup de ressources humaines et les résultats 
seront sur la mesure de ses entreprises. Sur Achille, par exemple, on apprend qu’il a été 
sous la direction d’un maître, il a donc parcouru certaines étapes d’« initiation » en ce 
qui concerne l’apprentissage de nouvelles habiletés pour devenir un homme intègre, 
utile à la communauté homérique et digne de recevoir le respect qu’il mérite. Homère 
nous dit que son éducateur est le vieux Phénix, celui qui accompagne Aias et Ulyssés 
dans leur mission de convaincre Achille de mettre fin à sa dispute orgueilleuse avec 
Agamemnon et de se retourner dans la lutte1. Le discours de Phénix des vers de l’Iliade 
nous offre l’occasion d’une esquisse de ce qui signifie l’éducation dans le sein de 
l’aristocratie archaïque. Pélée, le père d’Achilles, confie son fils à un mentor qui va 
s’occuper de l’éducation intégrale de son fils, sur le plan physique, intellectuel, 
rhétorique, sportif, moral. Achille va approprier la manière d’utiliser les armes, la 
parole, le comportement spécifique de la société aristocratique, ainsi que les efforts de 
son éducateur concrétisent dans un prototype des toutes les vertus humaines2. 

La véritable importance éducative des œuvres d’Homère consiste dans 
« l’atmosphère éthique dans laquelle il fait agir ses héros, dans leur style de vie ». 
L’éducation homérique qui est restée comme point de référence pour la formation de 
jeune grec est même l’éducation qu’Achille reçoit de Phénix ou Télémaque de la part 
d’Athène (Marrou, 1997: 36). Le héros homérique et ensuite l’homme grec en général 
accomplit son but dans la vie seulement s’il s’affirme le premier dans la communauté 
sociale, parce que la vie entière n’est qu’une compétition, selon le modèle des concours 
sportifs, qui étaient si chers aux grecs. Cet « idéal agonistique de la vie » (Jakob 
Burckhardt apud Marrou, 1997 : 38) est tant suggéré par les conseils adressés par 
Nestor à Patrocle, qui reproduisent les mots de Pélée pour son fils, Achille : « Soit 
toujours le meilleur et reste supérieur aux autres ! »3 Être le premier, être le meilleur, 
être respecté, honoré, vaincre son adversaire, accomplir des gestes de gloire (ἀριστέιαι) 
– c’est l’idéal de l’homme homérique, pour lequel il vit et pour lequel il donne 
également sa vie. C’est le premier idéal chevaleresque qui va inspirer à son tour 
l’éthique des chevaliers des époques ultérieures, surtout celle médiévale, fondée aussi 
sur le principe de l’honneur, du respect et de la gloire. 
 
Bibliographie   
Homère, Iliade, Bucuresti, Teora, 1999. 
Jaeger, W., Paideia, Bucuresti, Teora, 2000. 
Marrou, H-I, L’Histoire de l’éducation dans l’Antiquité, Bucureşti, Meridiane, 1997. 
Ungureanu, Dan, Les Origines grecques de la culture européenne, Timisoara, Amarcord, 1999.  

                                                           
1 A côté de Phénix, il y a aussi le centaure Chiron, qui a appris Achille les habiletés sportives et 
chevaleresques et les connaissances médicales. Chiron apparaît comme un éducateur légendaire, 
quasi-humain, mentor d’Achilles et beaucoup d’autres héros. 
2 Il est remarquable qu’Achilles incarne pleinement les attributs spécifiques de deux héros 
homériques : d’une part Aias, qui détient l’art d’agir, et d’autre part, Ullysses, qui est doué du 
talent de manipuler efficacement l’art de la parole. Achilles a été éduqué de ces deux 
perspectives.  
3 Homère, Iliade, chant VI, 208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 04:29:14 UTC)
BDD-A5925 © 2011 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

