
 

 161 

Perspective etice în discursul profetic 
 

Lucian FARCAŞ 

In der christlichen Überlieferung bezüglich der Bildung der Christgläubigen in den 
wichtigsten Bereichen des Glaubens und der Sittenlehre hat man immer wieder Wert auf 
den Zusammenhang zwischen den Tragsäulen der biblischen Moral gelegt, die aus dem 
Dekalog  und den Seligpreisungen bestehen. In Jesus Christus selbst vollzieht sich das 
prophetische Bild, indem die Identität des Propheten im Licht der göttlichen Berufung und 
die Lebensaufgabe im Kontext seiner Sendung zu den Menschen verstanden werden. Im 
vorliegenden Beitrag Ethische Perspektiven im prophetischen Diskurs wird an erster Stelle 
nicht behauptet, dass die Propheten berühmte Prediger, Sprecher oder Schriftsteller im 
Bereich der biblischen Moral gewesen wären. Vielmehr wird hier gezeigt, dass die 
Propheten eine gewisse Reihenfolge vor Augen halten. Der biblischen Heilsgeschichte treu 
folgend verkünden sie zuerst die Heilstaten Gottes und erst dannach die darausfolgenden 
moralischen Konsequenzen. In der Erfüllung der prophetischen Mission vor 
Gottesangesicht und zugleich den Menschen gegenüber entdeckt man einen umfangreichen 
literarischen Diskurs, der die Aufmerksamkeit der Leser der biblischen Texte aniziehen und 
verdienen. 
 

În tradiţia creştină legată de formarea credincioşilor în domeniile principale ale 
credinţei şi moralei, s-a pus totdeauna accent pe legătura dintre coloanele de bază 
ale moralei biblice constituite de Decalog1 şi de Fericiri2. Este interesant modul în 
care Isus Cristos îşi înţelege propriul destin legat de misiunea sa de a predica 

                                                
1 Decalogul constituie unul dintre textele fundamentale de morală biblică. Mai este cunoscut sub 

numele de Cele zece porunci şi se găseşte în două din cărţile Vechiului Testament, în Cartea 
Exodului 20,2-17 şi în cartea Deuteronomului 5,6-21 cu unele modificări. În limbajul catehetic al 
Bisericii au fost adaptate unele formulări pentru a corespunde mai bine scopului didactic, de exemplu, 
textul biblic pentru porunca a treia spune „Păzeşte ziua sabatului, ca să o sfinţeşti”, în timp ce 
limbajul bisericesc precizează: „Adu-ţi aminte să sfinţeşti ziua Domnului”. Desigur, Ziua Domnului 
pentru creştini este duminica – cf. Catehismul Bisericii Catolice, ARCB, Bucureşti 1993, 432-433. 

2 Asemenea Decalogului, care a fost dat de Dumnezeu lui Moise pe muntele Sinai, Fericirile 
constituie o sinteză a mesajului etic propus de Isus Cristos în evanghelii. Ele – 8 la număr – sînt parte 
constitutivă a Predicii de pe Munte din Evanghelia după sfîntul Matei, cap. 5-7, şi au fost totdeauna 
considerate ca fiind fundamentul moral creştin într-o viziune pascală, adică în lumina morţii şi învierii 
lui Isus. De fapt formularea textului fiecărei fericiri cuprinde în prima parte aspectul suferinţei, al 
morţii chiar, în timp ce partea a doua prezintă viţa, bucuria (cf. Evanghelia după Matei 5,3-12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 162 

Împărăţia lui Dumnezeu şi de a-i confirma începutul existenţei, deja aici pe pămînt, 
prin multe semne minunate. El ştie că soarta lui proprie nu poate fi diferită de cea a 
profeţilor, care nu au fost totdeauna bine primiţi de popor. Nici urmaşii lui Cristos 
nu se pot aştepta la o primire mai bună, din contra, ei sînt avertizaţi în ultima din 
cele 8 Fericiri: „Fericiţi sînteţi cînd vă vor insulta, vă vor persecuta şi, minţind vor 
spune împotriva voastră tot răul din cauza mea. Bucuraţi-vă şi tresăltaţi de veselie, 
căci răsplata voastră mare este în ceruri; căci tot aşa i-au persecutat pe profeţii 
dinaintea voastră.”Fericiţi sînteţi cînd vă vor insulta, vă vor persecuta şi, minţind 
vor spune împotriva voastră tot răul din cauza mea. Bucuraţi-vă şi tresăltaţi de 
veselie, căci răsplata voastră mare este în ceruri; căci tot aşa i-au persecutat pe 
profeţii dinaintea voastră” (Matei 5,13). 

Despre profeţi, despre rolul lor, despre activitatea lor în predică şi diferite 
acţiuni simbolice, trebuie spuse ceea ce este valabil mai întîi pentru întreaga Biblie 
şi în acelaşi timp despre creştinism. În esenţă, Biblia nu este o carte – sau o colecţie 
de diferite cărţi mai mici – de natură etică, morală, ea nu este în primul rînd o 
învăţătură, ci este cuvîntul care revelează, care descoperă şi proclamă planul lui 
Dumnezeu cu lumea, cu oamenii, pornind de la poporul ales, Israelul. Răspunsul pe 
care trebuie să-l dea oamenii la iniţiativa mîntuitoare a lui Iahve – Domnul – 
trebuie să fie constituit într-o ordine morală. Aşadar, Biblia nu este un sistem 
moral, în schimb are o orientare morală proprie, acestea fiind sintetizate în 
cunoscuta formulare teologică: Dumnezeu cheamă, omul răspunde.  

Cele afirmate mai sus pot fi spuse şi despre Biserică, respectiv despre 
creştinism. Biserica, înţeleasă ca fiind comunitatea celor care cred în Isus Cristos, 
nu este în primul rînd o instituţie specializată în învăţături morale. Din contra, ea 
este expertă în a proclama faptele minunate prin care Dumnezeu împlineşte 
mîntuirea lumii. Dacă, totuşi, Biserica propune o învăţătură morală, aceasta este un 
răspuns, este o consecinţă a adevărurilor de credinţă3. 

A vorbi aici despre Perspective etice în discursul profetic nu înseamnă că 
profeţii s-au distins în primul rînd ca mari predicatori, oratori sau scriitori – unii 
dintre ei – în domeniul moral. Misiunea profetică nu are în vedere în primul 
condiţia omului la nivel individual sau mai ales în cadrul comunitar al poporului. 
Profetul este mai întîi alesul Domnului, trimisul lui Iahve care trebuie să prezinte şi 
să reprezinte cauza acestuia. Elementele de natură etică din discursul etic al 
profeţilor sînt secundare, dar nu fără importanţă. Pentru a înţelege bine lucrul 
acesta, trebuie ţinut cont mereu de ordinea evenimentelor din Vechiul Testament, 
după exemplu Cărţii Exodului: mai întîi este iniţiativa, acţiunea salvifică a lui 
Dumnezeu, respectiv eliberarea din sclavia Egiptului, şi apoi, mai tîrziu, este 
momentul în care Domnul îi încredinţează lui Moise tablele Legii. 

                                                
3 A se vedea în sensul acesta structura de bază a tradiţiei catehetice din Biserica Romano-

Catolică. Cel mai important catehism de pînă acum, apărut în ediţia tipică a Vaticanului în 1992, are o 
schemă tematică precisă, semnificativă şi în privinţa ordinii: prima parte prezintă elementele de 
credinţă, a doua parte explică sacramentele, abia a treia parte expune morala creştină, în timp ce 
partea a patra este dedicată rugăciunii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 163 

1. Discursul profetic în contextul moralei biblice 
În dorinţa Bisericii de a-şi înnoi viaţa pentru a-şi îndeplini misiunea în contextul 

vieţii contemporane, s-a voit prin Conciliul al II-lea din Vatican o redescoperire şi 
revalorizare a izvoarelor credinţei şi moralei, pornind în primul rînd de le 
fundamentele biblice. O astfel de cerinţă se impunea inclusiv în domeniul teologic 
al moralei creştine. Dorinţa conciliară a continuat să stea în atenţia celor 
responsabili în Biserică de credinţă şi morală, motivînd o întreagă activitate de 
cercetare şi de acţiune doctrinară. Un document recent propus de Congregaţia 
pentru Doctrina Credinţei vorbeşte despre Biblie şi morală şi afirmă că „morala 
este mult mai mult decît un cod de comportamente şi atitudini. Ea se prezintă ca un 
„drum” (‘derek’) revelat, dăruit: leitmotiv bine dezvoltat în Deuteronom, la profeţi, 
în literatura sapienţială şi în psalmii didactici”4. Se înţelege de aici că în cărţile 
profetice se află unul dintre cele patru mari izvoare ale tezaurului etic din Sfînta 
Scriptură. 

Între perspectivele etice ale discursului profetic este mereu prezentă tema 
sărăciei. Este o sărăcie care nu-şi are locul în planul lui Dumnezeu privind condiţia 
vieţii umane. Existenţa sărăciei în mijlocul poporului ales este percepută ca o 
formă de îndepărtare de voinţa divină, este mai ales o situaţie care contrazice 
dreptatea ce trebuie să fie onestă şi imparţială5. 

Un alt aspect de mare importanţă în discursul profetic este strînsa legătură 
dintre domeniul liturgic, respectiv domeniul cultul adus lui Dumnezeu şi 
imperativul moral care cere respectarea atît a dreptului, cît şi a dreptăţii. Doi au fost 
profeţii care s-au evidenţiat cel mai mult în această direcţie: Amos şi Isaia. Ei sînt 
consideraţi ca fiind reprezentativi în predicile lor pentru intuiţia corelaţiei teologice 
între viaţa desfăşurată în spaţiul sacru şi viaţa trăită concret în realităţile umane 
profane. Ca un maestru al cuvîntului, Amos ştie să-şi formuleze discursul cu 
expresii grave, dar pe măsura importanţei situaţiei pe care o are în vedere şi pe care 
o consideră ca îndepărtare de la Legea Domnului: „Urît-am, dispreţuit-am 
prăznuirile voastre şi nu simt nici o plăcere pentru sărbătorile voastre. Cînd îmi veţi 
aduce arderi de tot şi prinoase, nu le voi binevoi şi la jertfele de mîntuire grase ale 
voastre nu voi pleca ochii. Depărtează de mine zgomotul cîntecelor tale, că nu am 
plăcere să ascult cîntarea alăutelor tale! Şi judecata se va năpusti ca apa şi dreptatea 
ca un şuvoi furios. Voi cei din casa lui Israel, mi-aţi adus, oare, jertfe şi prinoase în 
pustiu, vreme de patru zeci de ani?”6 (Amos 5,21-25). 

                                                
4 Congregaţia pentru Doctrina Credinţei – Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala. 

Rădăcinile biblice ale acţiunii creştine,Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2008, nr. 20. 
5 În cazul acesta, profeţii consideră că este necesară o luptă împotriva sărăciei, instaurînd mai întîi 

dreptatea: „aceasta se exercită în numele lui Dumnezeu însuşi. Sînt folosite diferite linii teologice 
pentru a o întemeia: legile apodictice din Codul Alianţei reiau intuiţia profetică despre apropierea lui 
Dumnezeu faţă de cei săraci (cf. Ex 23,1-8; Dt 16,18-20)” - Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi 
morala, 20. 

6 Textele din Vechiul Testament vor citate aici după Biblia sau Sfînta Scriptură, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă a Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 1975. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 164 

Primul capitolul din Cartea Profetului Isaia, îndeosebi în versetele 1,1-20, se 
opreşte asupra acestor situaţi folosind o mare de bogăţie de cuvinte şi expresii care 
împreună constituie parcă un bici în gura profetului, un bici pe care-l foloseşte de 
fapt însuşi Dumnezeu care vorbeşte prin alesul său. În faţa situaţiilor contradicţie 
între cult şi dreptate, este chemat cerul ca să asculte şi pămîntul ca să ia aminte, „că 
Domnul grăieşte: Hrănit-am feciori şi i-am crescut, dar ei s-au răzvrătit împotriva 
mea. Boul îşi cunoaşte stăpînul şi asinul ieslea domnului său, dar Israel nu mă 
cunoaşte; poporul meu nu mă pricepe… Ei au părăsit pe Domnul, tăgăduit-au pe 
Sfîntul lui Israel, întorsu-i-au spatele” (Isaia 1,2-4). 

În discursul profetic există preocuparea pentru dreptatea lui Dumnezeu, dar 
imaginea lui Iahve nu apare ca fiind cel care ar fi pierdut ceva, care ar fi suferit 
daune. Cînd se vorbeşte Dumnezeu cel drept care este garantul dreptăţii se face 
referinţă la condiţia vieţii omului. Se poate afirma că dreptatea divină are o 
profundă dimensiune antropologică. Lucrul acesta se regăseşte deseori şi în 
discursurile lui Isus, atunci cînd, pe linia profetică din Vechiul Testament, critică 
aspru formele de religie falsă, aşa cum se găseşte sintetic în cartea profetului Osea: 
„Iubire (în ebraică ‚hesed’, stabilitate şi lealitate) şi nu jertfă; cunoaşterea7 lui 
Dumnezeu mai mult decît arderile de tot” (Osea 6,6). 

Ecouri ale zestrei morale care este prezentă în discursurile profetice pot fi 
întîlnite din belşug în Noul Testament. Cunoscute pentru legătura dintre 
cunoaşterea lui Dumnezeu, care nu poate fi văzut, şi recunoaşterea omului, care 
poate fi văzut, sînt scrisorile sfîntului evanghelist Ioan, în mod deosebit prima. Ca 
şi la profeţi, Ioan acordă o mare importanţă dimensiunii sociale a convieţuirii 
omeneşti: „Scrisoarea este şi un manifest pentru dreptatea socială, motiv pentru 
care este fundamentală stima faţă de demnitatea fiecărui om, în special a omului 
sărac, care este expus în mod deosebit umilirilor şi dispreţuirilor din partea 
bogaţilor şi a celor puternici. Se continuă apărarea săracilor făcută deja de către 
profeţi, înainte de toate de Amos şi Miheea”8. 

Aşa cum este cunoscută o practică în metodologia creştină de a citi şi înţelege 
Sfînta Scriptură, este verificată o continuitate între mesajul veterotestamentar, de 
cele mai multe ori înţeles ca promisiune, şi cel neotestamentar, văzut ca împlinire. 
Lucrul acesta se verifică şi în domeniul mesajului etic. Perspectivele etice din 
discursul profetic sînt prezente şi actuale în acelaşi grad de relevanţă şi în scrierile 
Noului Testament. Aşa stau lucrurile în privinţa conceptului de alianţă, în 
Dumnezeu este cel care încheie un legămînt cu poporul ales, respectiv cu oamenii, 
în care Domnul se angajează să ofere darul mîntuitor, iar poporul, oamenii, acceptă 

                                                
7 Aici este vorba de o formă precisă de cunoaştere, este cea care duce la dreptate, după cum se 

poate vedea la profetul Ieremia, cînd critică regatul lui Iuda (în sud), apreciind regatul lui Israel (în 
nord): „Ai ajuns tu, oare, rege ca să te făleşti cu palate clădite din lemn de cedru? Tatăl tău n-a mîncat 
oare şi n-a băut? Israel a făcut judecată şi dreptate şi de aceea i-a fost bine. El a judecat pricina 
săracului şi a nenorocitului şi de aceea i-a fost bine. Oare nu aceasta înseamnă a mă cunoaşte pe 
mine?” (Ieremia 22,15-16). 

8 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 165 

să-i răspundă prin recunoştinţă, printr-un cult autentic şi totodată printr-un 
comportament care să corespundă Legii Domnului. În Noul Testament termenul de 
alianţă apare de trei zeci şi trei de ori, de cele mai multe ori în Scrisoarea către 
Evrei. După ce vorbeşte explicit despre alianţa mozaică9, se face referinţă integrală 
la profeţia lui Ieremia, în care elementele de natură morală sînt văzute în contextul 
alianţei: „Iar poporul meu nu cunoaşte hotărîrea Domnului. Cum puteţi voi să ziceţi 
‚Sîntem înţelepţi şi avem legea Domnului?’ Căci iată, pana cea mincinoasă a 
cărturarilor a prefăcut-o în minciună. S-au făcut de ocară înţelepţii, au turbat şi s-au 
prins în curse; iată, au lepădat cuvîntul Domnului şi atunci unde este înţelepciunea 
lor? De aceea, pe femeilor lor le voi da altora şi ogoarele lor le voi trece altor 
stăpînitori, pentru că ei cu toţii, de la mic pînă la mare, se dedau la jaf, şi de la 
proroc pînă la preot, toţi înşală. Şi leagă rana fiicei poporului meu cu nepăsare, 
zicînd: ‚Pace, pace!’ şi pace nu este. Se ruşinează ei, oare, cînd fac ticăloşii? Nu se 
ruşinează deloc, nici nu roşesc. De aceea vor cădea printre cei ce cad şi se vor 
prăbuşi cînd îi voi pedepsi, zice Domnul” (Ieremia 8,8-12). Analizînd conţinutul 
acestui text, discursul profetic ar putea fi considerat ca fiind unul dur, nemilos, 
parcă ar sugera imaginea unui Dumnezeu în figura despotică a Orientului Antic. 
Cu toate acestea, ţinînd cont de contextul în care au fost spuse aceste cuvinte, cum 
s-a văzut şi mai sus, problema nu este a unui Dumnezeu care-şi revendică neapărat 
ceea ce ar fi pierdut, ci este mesajul unui Dumnezeu care este îngrijorat de soarta 
omului şi de condiţiile în care trăieşte acesta în cadrul comunitar. Tot din acest text 
reiese latura serioasă a misiunii profetice care nu găseşte cuvinte de toleranţă faţă 
de cei care sînt responsabil în primul rînd de apropierea inedită de Domnul şi de 
lăcaşul lui. Este vorba aici de profeţii mincinoşi şi de preoţii care, îndepărtîndu-se 
de Domnul, se dovedesc nu numai a fi departe şi de oameni, ci de a fi împotriva 
acestora. 

Continuînd ideea alianţei, se poate constata cum profunzimea şi gravitatea 
discursului profetic în materie de etică se regăseşte spre sfîrşitul Sfintei Scripturi, şi 
anume în Cartea Apocalipsului. Aici se vorbeşte de o atitudine care se poate defini 
ca fiind anti-alianţă, ceea ce înseamnă că a fi împotriva lui Dumnezeu este egal cu 
a fi împotriva omului şi a comunităţii umane. În sensul acesta, chemarea profetică 
implică o misiune de denunţare obligatorie a răului, a nedreptăţii, a încercării 
omului de a se pune în locul lui Dumnezeu. Creştinul – figura neotestamentară a 
evreului dreptcredincios din Vechiul Testament – trăieşte mai departe tensiunea 
chemării profetice confruntată cu atitudini umane-pămînteşti contrare Legii lui 
Dumnezeu. „Creştinul va putea adopta, faţă de sistemul anti-alianţă cu care se 
confruntă în continuitate, şi tonul de denunţare propriu al profeţiei. Apocalipsul 
schiţează caracteristicile importante ale profetului (cf. 11,1-13): înainte de toate va 
trebui să accentueze rugăciunea sa şi apoi, cu puterea Duhului, va denunţa 
atitudinea agresivă, anti-împărăţie şi anti-alianţă, a sistemului pămîntesc şi va face 
asta cu forţa irezistibilă a cuvîntului lui Dumnezeu, asemenea profeţilor din 

                                                
9 A se vedea Scrisoarea către Evrei 9,19-21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 166 

vechime. I se va putea cere chiar să-l urmeze pe Cristos pînă la capăt, însuşindu-şi 
evenimentul său pascal. Va putea chiar să fie ucis, dar va exercita, chiar şi după 
moarte, o influenţă decisivă în istorie”10. 

În a doua jumătate a secolului al XX-lea, au existat mulţi specialişti din 
domeniul exegezei biblice, care sugerau ca în locul expresiilor Vechiul, respectiv 
Noul Testament, să se spună Primul şi Al doilea Testament. Prin aceasta se dorea o 
evitare a riscului de a vedea în întreaga istoricitate a Vechiului Testament realităţi 
care nu mai sînt actuale, care au rămas valabile în istorie doar într-un context care a 
dispărut şi nu mai are nimic a spune vieţii actuale. În felul acesta, multe elemente 
constitutive veterotestamentare îşi păstrează actualitatea nu numai în contextul 
neotestamentar, ci şi în întreaga istorie creştină. Pe fondalul acesta este renumit 
conceptul de vechea şi noua alianţă. Profeţii Ieremia şi Ezechiel sînt exponenţii cei 
mai de seamă ai vechimii şi noutăţii alianţei în care există o perfectă continuitate, 
dar şi o îmbogăţire semnificativă. În discursul profetic al lui Ieremia sînt scoase în 
evidenţă în evidenţă elemente care pot fi aşezate în rîndul profilului etic al unei 
modernităţi care ştie să dea valoare individualităţii şi interiorităţii persoanei umane, 
dar şi dimensiunii comunitare a vieţii. „Dar iată legămîntul pe care-l voi încheia cu 
casa lui Israel, după zilele acelea, zice Domnul: Voi pune legea mea înlăuntrul lor 
şi pe inimile lor voi scrie şi le voi fi Dumnezeu, iar ei îmi vor fi popor. Şi nu vor 
mai învăţa unul pe altul şi frate pe frate, zicînd: ‚Cunoaşteţi pe Domnul’, că toţi de 
la sine mă vor cunoaşte, de la mic pînă la mare” (Ieremia 31,33-34).  

Aceeaşi perspectivă etică se află şi în viziunea profetică a lui Ezechiel. În loc de 
inimă, el foloseşte termenul de duh nou. Noutatea vieţii nu este rodul eforturilor 
morale ale omului, făcute în viaţa sa individuală sau comunitară, ci este prin 
excelenţă lucrarea înnoitoare a lui Dumnezeu: „Vă voi da inimă nouă şi duh nou vă 
voi da; voi lua din trupul vostru inima cea de piatră şi vă voi da inimă de carne. Voi 
pune înlăuntrul vostru duhul meu şi voi face să umblaţi după legile mele şi să păziţi 
şi să urmaţi rînduielile mele” (Ezechiel 36,26-27)11.  

Un alt element destul de prezent în misiunea dificilă a profeţilor este 
confruntarea cu suferinţa, de cele mai multe ori cauzată de refuzul venit din partea 
oamenilor. În general Biblia nu face pledoarie pentru persecuţie, pentru condiţia 
unei vieţi în mizerie, dar nici nu exclude realitatea lor. Diferenţa este că ele au o 
cauză care se regăseşte într-un context moral. Lucrul acesta, contextualizat deja în 
Vechiul Testament, este aprofundat şi de gîndirea etică specifică mai degrabă 

                                                
10 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 70. Ţinînd cont de cele afirmate în textul acesta, 

se poate scoate în evidenţă faptul că discursul profetic nu este pur şi simplu o rostire de cuvinte 
condiţionată de un anumit context de natură culturală, istorică, etnică, de tentă religioasă cumva 
similară cu viziunile popoarelor învecinate ale timpului, ci sînt probleme fundamentale care se înscriu 
în sistemul de valori etice cu caracter universal, unde condiţia vieţii umane este pusă între a fi sau a 
nu fi. 

11 Aici trebuie specificat că expresia inimă de carne nu are sensul peiorativ care se regăseşte în 
unele gîndiri ostile constituţiei trupeşti, carnale a fiinţei umane. Dimpotrivă, expresia scoate în 
evidenţă capacitatea inimii de carne plină de viaţă, o inimă reînnoită, mult superioară unei inimi de 
piatră sau împietrite în faţa vieţii adevărate.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 167 

condiţiei creştinului în perioada primară a Bisericii, dar şi destinului creştin în 
istorie, mai ales în primele secole de prigoană. În momentul în care se conturează 
mai bine speranţa în viaţa de dincolo de moarte, aceasta nu apare ca o variantă care 
ar motiva evadarea din lumea aceasta, ci invers, este o motivaţie morală profundă: 
pentru că există această viaţă de după moarte, viaţa dinaintea morţii trebuie trăită 
sub imperativul binelui, al dreptăţii şi al păcii; dacă este nevoie, pentru aceste 
valori se poate renunţa la bunurile vieţii pămînteşti. În această viziune 
fundamentată profund pe învăţătura lui Isus se regăseşte foarte bine mesajul moral 
al profeţilor de altădată, şa cum s-a mai spus despre înţelegerea fericirilor: „E 
adevărat, pe de o parte Biserica, urmîndu-l pe Isus, le duce celor care suferă un 
cuvînt de întărire şi un stimulent: dacă se reconstituie substratul semitic al 
termenului ‚fericit’, se găseşte ideea de ‚a merge drept’ (rădăcina ’šr ebraică), ceea 
ce sugerează că săracii şi persecutaţii sînt deja în drum în şi spre Împărăţie. Pe de 
altă parte, în acelaşi text al fericirilor, acest lucru nu este separat de exigenţe 
morale, în termeni de virtuţi care trebuie practicate: astfel se reia ideea de ‚căutare 
a sărăciei’, cu acel sens religios şi moral pe care profetul Sofonia îl dădea deja 
expresiei (Sof 2,3)”12. 

Din perspectivele etice al discursului profetic se desprinde mereu grija faţă de 
persoana umană săracă şi slabă. Lucrul acesta este cu mult peste ceea ce se poate 
găsi în codurile legislative din lumea înconjurătoare a Israelului, în Orientul 
Apropiat din antichitate. Alături de Legea lui Iahve, aşa cum este ea statornicită 
mai ales în Pentateuh – primele cinci cărţi ale Bibliei –, mesajul profeţilor scoate în 
evidenţă faptul că cei săraci şi slabi trebuie ocrotiţi iar interesele lor trebuie 
protejate. Experienţa sclaviei din Egipt, în care Dumnezeu şi-a arătat grija faţă de 
poporul său şi a intervenit cu braţ puternic, la fel, fiecare membru vulnerabil al 
poporului ales trebuie să fie tratat în primul rînd în spiritul dreptăţii, ba mai mult, 
trebuie îngrijit cu aceeaşi generozitate cu care Domnul s-a îngrijit de poporul său 
atunci cînd acesta se afla în condiţii dificile de existenţă departe de propria ţară, în 
Egipt. 

Din discursul profetic nu lipsesc acele realităţi ale răului pe care Biblia le 
desemnează ca fiind păcate. Dincolo de diferitele nuanţe şi uzanţe ale termenului 
păcat, aşa cum se găsesc în limbajul obişnuit mai puţin precizat, în realitate păcatul 
este un concept teologic, el implică o relaţie grav afectată în cadrul comuniunii 
dintre om şi Dumnezeu, dintre om şi semenii săi, dintre om şi creaţie înţeleasă ca 
leagăn al vieţii. Şi despre această temă se poate că Biblia nu conţine limbaj pur 
moralizator la adresa răutăţii omului şi a lumii. Biblia condamnă mai degrabă 
starea de facto care constituie efectul dezastruos al actului păcătos13. În privinţa 

                                                
12 Comisia Pontificală Biblică,  Biblia şi morala, 107. 
13 Pentru a desemna situaţii concrete ale răului săvîrşit de oameni împotriva lui Dumnezeu şi 

împotriva semenilor precum şi a creaţiei, Biblia foloseşte numeroşi termeni pentru a denunţa aceste 
realităţi ca păcat. Aparţine de chemarea şi misiunea profeţilor funcţia nu tocmai plăcută de a lua 
atitudine în faţa răului, care devine păcat sub o formă de realitate foarte concretă, de ex. violenţa, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 168 

profunzimii predicii profetice în faţa realităţilor păcatului se poate spune că a slujit 
ca fundament pentru continuitatea biblică prezentă şi în scrierile neotestamentare. 
Apostolul Paul este cel care, condamnînd diferite atitudini păcătoase, se regăseşte 
în continuitate cu tradiţia profetică14. „Păcatul este văzut în mod esenţial ca 
încălcare a raporturilor personale, care pune persoana împotriva lui Dumnezeu, dar 
este văzut şi ca încălcare a demnităţii şi a drepturilor altor persoane. Însă în centru 
este lupta împotriva infidelităţii faţă de DOMNUL Dumnezeul lui Israel, lupta 
împotriva concepţiilor false de Dumnezeu care se exprimă în idolatrie, adică în 
slujirea adusă altor dumnezei. Această luptă se manifestă în Lege, este centrală 
pentru activitatea profeţilor, este prezentă şi în timpul de după exil”15. 

 
2. Lupta profeţilor împotriva idolatriei 
Revelaţia biblică este cunoscută pentru mărturisirea credinţei într-un singur 

Dumnezeu, Domnul care a eliberat poporul din sclavia Egiptului, care este totodată 
creatorul cerului şi al pămîntului. Credinţa monoteistă a Israelul se regăsea însă ca 
un fel de unicat în mijlocul unor popoare vecine la care se găseau multiple forme 
de politeism. De aici şi ispita mare pentru membrii poporului ales de a se îndepărta 
de credinţa în unicul Dumnezeu adevărat pentru a se apropia de formele de cult 
politeiste, poate mai atrăgătoare şi mai puţin exigente din punct de vedere moral. În 
contextul acesta, misiunea profetică dobîndeşte o semnificaţie profundă, dar 
implică şi o condiţie de tensiune, de persecuţie, de respingere, atunci profeţii 
trebuie să condamne îndepărtarea de Iahve şi să cheme la convertire. Cel mai 
adesea era cultul locuitorilor din ţinutul Canaan închinat unei sumedenii de zei16. 
Conform credinţei biblice, Dumnezeul lui Israel nu era o fiinţă divină localizată în 
spaţiul intra-cosmic. Din contra, Iahve locuieşte deasupra şi dincolo de orice forţe 
naturale. Chiar dacă au mai existat uneori tendinţe de a recunoaşte existenţa unor 
zeităţi, după experienţa exilului din Babilon, cînd are loc o purificare şi o 
interiorizare a credinţei mozaice, s-a impus clar convingerea că zeii păgîni sînt un 
nimic. Astfel se evidenţiază un monoteism radical. 

                                                                                                                        
furtul, nedreptatea, exploatarea, frauda, acuza falsă, etc. (cf. Am 2,6-8; Os 4,2; Mih 2,1-2; Ier 6,13; Ez 
18,6-8). Cf. Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 112. 

14 În scrisorile sfîntului apostol Paul se întîlnesc deseori enumerări de păcate specifice, cum ar fi: 
înşelăciunea, lăcomia, gelozia, certurile, beţia, imoralitatea, invidia, etc. (cf. Romani 1,29-31; 
1Corinteni 5,10; 2Corinteni 12,20; Galateni 5,19-21). În scrierile pauline, alături de continuarea 
tradiţiei profetice, se găsesc şi multe pasaje de natură morală în care pot fi identificate cunoştinţele lui 
Paul preluate din aşa zisa etică populară filozofică, desigur este un aspect datorat orizontului cultural 
de care se bucura apostolul. 

15 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 112. 
16 „Religia din Canaan era cosmologică, deoarece era centrată pe raportul dintre ordinea divină a 

universului şi răspunsul uman. Canaaneenii venerau zei care erau puţin mai mult decît personificări 
ale forţelor naturale şi a căror slujire era legată cu o mitologie sofisticată şi cu rituri menite să 
garanteze fertilitatea pămîntului, a animalelor şi a fiinţelor umane. În special aceste rituri de fertilitate 
au fost condamnate de Lege şi de profeţi.” - Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 113. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 169 

În rîndul profeţilor cunoscuţi pentru lupta lor decisivă împotriva idolatriei se 
remarcă Ilie, pe timpul domniei regelui Ahab17. Profetul Ilie are misiunea dificilă 
de a fi restauratorul credinţi mozaice într-un context istoric-religios în care regatul 
de nord fusese cucerit de cultul adus lui Baal. Lupta radicală a profetului împotriva 
slujitorului lui Baal este descrisă în termeni dramatici într-o scenă de pe muntele 
Carmel18. Pasajul acesta face aluzie clară la prezenţa unor profeţi falşi care, departe 
de a fi aleşi de Domnul şi de a acţiona conform voinţei divine, s-au făcut slujitorii 
zeilor inexistenţi şi fac totul pe placul stăpînitorilor lumeşti. În loc de 
binecuvîntare, ei aduc mai degrabă blestem asupra poporului. Alături de lupta 
profetului Ilie împotriva idolatriei este şi personalitatea profetului Osea. În modul 
său de a percepe viaţa într-o viziune unitară, adică fără a separa dimensiunea 
religioasă de cea socială, el constată o legătură strînsă între starea jalnică a 
poporului şi infiltrarea cultului străin. „Osea constată că motivul fundamental al 
agitaţiei sociale şi politice este măsura amplă cu care practicile religioase 
cannaneene s-au infiltrat în cultul israelian. Israelienii au amestecat în cultul lor 
elemente de cult al fertilităţii lui Baal (Osea 4,7-14; 10,1-2; 13,1-3). Corupţia 
cultului coincide cu intrigi şi trădări în palatul regal şi pe străzi (Osea 7,1-7; 8,4-7) 
şi cu colapsul standardelor morale (Os 4,1-3). Idolatria este numită de profet 
prostituţie (Osea 1-2; 5,4)”19. 

Punctul de vedere al lui Osea este împărtăşit la nivel unitar de adevăraţii 
slujitorii ai Domnului, este vorba de profeţii canonici care propun o apreciere 
comună în această privinţă: cultul de divinităţi de producţie proprie, adică zei care 
folosesc numai intereselor propriilor cinstitori, merge în acelaşi pas cu degenerarea 
moralităţii publice şi private20. 

Tradiţia creştină a susţinut totdeauna legătura strînsă dintre viaţa de cult ca 
cinstire adus lui Dumnezeu unici şi adevărat şi realităţile pămînteşti de natură 
socială, cum sînt domeniul politic, economic şi cultural. Mai mult, în urma 
                                                

17 Despre acest rege se spune că a săvîrşit fapte odioase mai mult decît înaintaşii săi: „Căci nu i-a 
fost de ajuns să cadă numai în păcatele lui Ierobeam, fiul lui Nabat; ci dacă şi-a luat de femeie pe 
Izabela, fiica lui Etbaal, regele Sidonului, a început să slujească lui Baal şi să i se închine. Şi a ridicat 
pentru Baal un jertfelnic în templul lui Baal, pe care îl zidise în Samaria” (Cartea întîi a Regilor, 
16,19-32). 

18 În Cartea întîi a Regilor, versetele 18,20-40 redau judecata decisivă în care profetul, în faţa 
poporului, îi pune la probă pe profeţii lui Baal. În ciuda eforturilor şi gesturilor disperate de invocare 
a zeilor, nu apare nici un semn care să confirme acţiunea lor. Altfel se petrece cu jertfa pe care o 
aduce Ilie unicului Dumnezeu adevărat. Radicalitatea profetică în faţa idolatriei face care respectivii 
profeţi falşi să fie ucişi. 

19 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 113. 
20 Discursul lui Amos foloseşte cuvinte aspre, care demască gravitatea nedreptăţilor sociale care 

au drept cauză cultul idolatric: „Aşa zice Domnul: ‚Pentru trei păcate ale lui Israel, ba chiar pentru 
patru, nu mă voi întoarce, fiindcă ei au vîndut pe cel sărac pentru o pereche de încălţăminte. Ei 
zdrobesc în pulbere capul celor sărmani şi calcă în picioare pe cei în necazuri. Feciorul dimpreună cu 
tatăl său la aceeaşi desfrînată îşi află calea, ca să pîngărească numele meu cel sfînt. Pe veşmintele 
luate zălog, pe lîngă jertfelnice, se tolănesc şi vinul celor năpăstuiţi îl beau în templul dumnezeului 
lor” (Amos 2,6-8). A se vede şi texte paralele cu un conţinut similar la Isaia 1,21-31; Ieremia 7,1-11 şi 
Ezechiel 22,1-4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 170 

profundelor transformări sociale din secolul al XIX-lea, cînd apar şi noi forme de 
mizerie socială şi nedreptăţi strigătoare la cer, Biserica s-a văzut continuatoarea 
tradiţiei profetice care stă la baza discursului etic al magisteriului social inaugurat 
de Papa Leon al XIII-lea cu enciclica Rerum novarum (1891). „Învăţătura socială a 
Bisericii poate fi considerată în linie cu asta, deoarece ea a susţinut mereu că acele 
sisteme economice care revendică autoritate absolută şi subordonează valoarea 
transcendentă a fiinţelor umane, create după chipul lui Dumnezeu, la ideologii de 
grup, nu pot produce altceva decît dezrădăcinarea civilizaţiei”21. Legat de această 
realitate, exilul babilonian nu a fost înţeles doar ca o formă de pedepsire a păcatelor 
poporului, ci a însemna şi o posibilitate de purificare, de convertire. Exilul 
constituie o cotitură în atitudinea lui Israel faţă de idolatrie. Exilaţii, confruntaţi cu 
cultul politeist al stăpînilor lor, înţelegeau că DOMNUL singur este Creatorul şi 
Stăpînul a toate22. 

Deşi se vorbeşte în Biblie despre mişcarea profetică, aceasta nu a îmbrăcat 
formele instituţionale cum ar fi instituţii rînduite pentru servicii religioase sau 
pentru slujiri politice, pămînteşti. Ca atare, profeţii nu aparţineau neapărat de 
structurile religioase din jurul sanctuarelor şi totodată erau departe de o supunere 
directă faţă de structurile administrative. În cazul profeţilor, nu ei sînt cei care aleg 
o misiune profetică, nu ei aleg un dumnezeu convenabil din rîndul mai multor 
divinităţi. Realitatea este alta: profeţii adevăraţi sînt aleşi şi chemaţi de Domnul. 
Numai în baza acestei chemări îşi trăiesc misiunea într-o atitudine radicală faţă 
serviciile cultuale precum şi faţă de cele sociale. Dacă în Cartea Psalmilor se 
găseşte o mare grijă faţă de Israel pentru a-l venera pe Dumnezeu, se are în vedere 
şi adevărata natură a cultului. Aici este des întîlnită şi o critică adusă sacrificiile 
actuale (Psalmi 40,7-9; 50,7-15; 51,18-19; 69,31-32). De fapt, atitudinea critică 
faţă de actele sacrificale de la templu sînt în aceeaşi linie cu critica profetică a 
sistemului sacrifical23.  

În viziunea biblică nu Dumnezeu este cel care ar avea nevoie neapărat de 
slujirile cultuale din partea unor adoratori ai săi. Cel care are nevoie de jertfe 
rituale este poporul, şi asta cu un scop clar, adică să dea expresie cinstei şi lealităţii 
sale faţă de alianţa cu Domnul. „Israel trebuie să-şi amintească mereu ce a stabilit 
                                                

21 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 113. Această precizare este confirmată de 
prezenţa multor texte profetice de natură socială în elaborarea Compendiului de doctrină socială a 
Bisericii (Consiliul Pontifical pentru Dreptate şi Pace, Vatican 2004, apărut şi în limba română la 
editura Sapientia, Iaşi 2007). Toate capitolele acestei lucrări sistematice prezintă mai întîi bazele 
biblice ale doctrinei sociale a Bisericii, cu referinţe deosebite la perspectivele etice din discursul 
profetic. 

22 În Isaia 40,12-18.21-26 este descris acest fenomen al reînnoirii credinţei şi vieţii sociale. Cu 
ajutorul propoziţiilor interogative sînt sugerate răspunsuri care îndrumă spre Domnul, unicul 
eliberator şi unicul creator a toate. 

23 Deosebit de grăitoare sînt textele următoare: Isaia 1,10-17; 43,23-24; Ieremia 6,19-20; 7,21-23; 
14,11-12; Osea 6,6; 8,13; Amos 5,21-27. Iată aici un exemplu din Malahia 1,10: „O, dacă cineva din 
voi ar închide porţile ca voi să nu mai aprindeţi focul în zadar pe jertfelnicul meu! Nu simt nici o 
plăcere pentru voi, zice Domnul Sabaot, şi nu-mi sînt plăcute nicidecum prinoasele aduse de mîinile 
voastre”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 171 

Dumnezeu atunci cînd i-a dat alianţa sa: nu că ei trebuie să ofere sacrificii, ci că 
trebuie să menţină cunoaşterea corectă a lui Dumnezeu (Ier 6,19-20; 7,21-23). 
Critica profetică a cultului şi a sacrificiilor atinge interpretarea lor, nu însăşi 
existenţa lor. Ea vrea să purifice înţelegerea legăturii singulare a Israelului cu 
DOMNUL şi să inaugureze o nouă eră de cult autentic în locul în care DOMNUL 
face să locuiască numele său”24. 

În discursul profetic al lui Amos, care din punct de vedere istoric se situează 
înainte exilului babilonia, se întîlneşte o critică aspră faţă de cultul adus de poporul 
israelit. În evaluarea morală a profetului, sacrificiile zadarnice se dovedesc inutile, 
în timp ce mult mai importantă este ascultarea faţă de Legea Domnului, mai ales 
atunci cînd este vorba de a pune în practică dreptatea şi corectitudinea: „Urîţi răul 
şi iubiţi binele şi hotărîţi judecata cea dreaptă la porţi, poate că Domnul Dumnezeu 
Sabaot se va milostivi de cei rămaşi ai lui Iosif” (Amos 5,15)25. Misiunea critică de 
a denunţa cultul fals sau lipsa de coerenţă între conduita rituală şi morală a lui 
Israel a rămas totdeauna un element constitutiv al tradiţiei biblice şi o componentă 
importantă a reflecţiei sale morale26. 

În documentul elaborat de Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, se află 
o prezentare sintetică a principalelor elemente de morală la profeţi. Textul se află la 
numărul 36: „Comportamentul moral corect este o temă fundamentală la toţi 
profeţii, dar n-o tratează niciodată în sine şi într-un mod sistematic. Ei se ocupă de 
etică mereu în relaţie cu faptul că Dumnezeu conduce Israelul prin istorie. Acest 
lucru funcţionează în mod retrospectiv: adică ţinînd cont de faptul că Dumnezeu a 
eliberat Israelul din sclavia Egiptului şi l-a condus în ţara sa, israeliţii trebuie să 
trăiască potrivit poruncilor pe care Dumnezeu le-a dat lui Moise pe Muntele Sinai 
(cf. cadrul celor zece porunci în Dt 5,1-6.28-33). Totuşi, pentru că ei nu făceau asta 
şi adoptau obiceiurile naţiunilor, Dumnezeu trimitea împotriva lor invadatori străini 
pentru a devasta ţara lor şi a duce poporul în exil (Os 2; Ier 2,1-3,5). dar asta are 
loc şi în mod prospectiv: Dumnezeu va salva un rest al poporului de la dispersarea 
printre naţiuni şi-i va aduce înapoi în ţara lor unde vor trăi, în sfîrşit, ca o 
comunitate fidelă în jurul templului şi ascultători faţă de vechile porunci (Is 4; 43). 
Această conexiune fundamentală între etică şi istorie, fie trecută fie viitoare, este 
elaborată în Ez 20, care constituie magna carta a Israelului re-născut. 

Pe baza prezenţei lui Dumnezeu în istoria lui Israel, profeţii au confruntat 
poporul cu modul său efectiv de a trăi, care era în contrast deplin cu „Legea” lui 
Dumnezeu (Is 1,10; 42,24; Ier 2,8; 6,19; Ez 22,26; Os 4,6; Am 2,4; Sof 3,4; Zah 
7,12). Această regulă divină pentru conduita lui Israel conţinea tot felul de norme şi 
obişnuinţe, care proveneau din jurisdicţia tribală şi locală, din tradiţiile familiare, 
din învăţătura sacerdotală şi din instruirea sapienţială. Predica morală a profeţilor 
pune accentul pe conceptul social de „dreptate” (mishpath, tsedaqah) (Is1,27; 5,7; 
                                                

24 Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 124. 
25 Texte cu un mesaj similar pot fi găsite şi la Amos 5,11-17; Osea 6,6; Isaia 1,11-17; Mihea 6,6-8 

şi Ieremia 7,1-8,3. 
26 Cf. Comisia Pontificală Biblică, Biblia şi morala, 128. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 172 

28,17; 58,2; Ier 5,1; 22,3; 33,15; Ez 18,5; Os 5,1; Am 5,7). Profeţii au pus 
societatea israelită în confruntare cu acest model uman şi divin în toate aspectele: 
diferitele roluri în procesul legal de la rege la judecător şi de la martor la acuzat (Is 
59,1-15; Ier 5,26-31; 21,11-22,19; Am 5,7-17), corupţia claselor conducătoare (Ez 
34; Os 4; Mal 1,6-2,9), drepturile claselor sociale şi ale indivizilor, în special ale 
marginalizaţilor (Is 58; Ier 34), crescînda prăpastie economică între latifundiari şi 
muncitorii agricoli sărăciţi (Is 5,8.12; Am 8; Mih 2), inconsecvenţa dintre slujirea 
culturală şi comportamentul obişnuit (Is 1,1-20; Ier 7), şi chiar degradarea 
moralităţii publice (Is 32,1-8; Os 11,9)”. 

Cu siguranţă că prezentarea unor aspecte morale în discursul profetic ar fi putut 
scoate şi mai mult în evidenţă conţinutul şi actualitatea lor dacă s-ar fi adăugat şi 
elemente de analiză textuală referitoare la genul literal şi mijloacele lingvistice 
utilizate în textele profetice. Însă o astfel de abordare depăşeşte scopul limitat al 
acestei prezentări. Ea este mai degrabă de competenţa atelierului exegetic biblic27 
sau, într-o colaborare interdisciplinară, de competenţa cabinetului filologic. 

O privire de sinteză a chemării şi misiunii profetice, care implică un tezaur etic 
mereu actual, poate fi schiţată într-una din cele trei misiuni fundamentale ale 
Bisericii şi ale fiecărui creştin în parte. Teologia vorbeşte de tripilex munera, şi 
anume: munus docendi / misiunea de a învăţa; munus sanctificandi / misiunea de a 
sfinţi şi munus regendi / misiunea de a conduce. În munus docendi se defineşte de 
fapt misiunea profetică, o misiune care se leagă de evanghelizare, de predică, de 
cateheză, de predarea religiei în şcoală, de multe activităţi de formare, etc. Privind 
la viaţa Bisericii concretizată, de exemplu, în chemarea şi misiunea preotului ca 
celebrant al sfintelor Taine, se poate desprinde o delicată experienţă sub semnul 
tensiunii. Preotul, asemenea profetului, este deseori pus în situaţia de schimba 
registre de personalitate pentru a fi au adevărat prezent la gingăşia celebrării unui 
botez; pentru a fi un bun îndrumător pentru copii şi tineri cînd îi pregăteşte pentru 
Prima Împărtăşanie şi pentru Mir; pentru a fi blînd şi simţitor alături de bolnavi 
sau de muribunzi; pentru a găsi cuvintele mîngîierii la înmormîntare; pentru a 
celebra solemnitatea sobră a Sfintei Liturghii; pentru a fi plin de dragoste la 
Căsătorie; pentru a fi dojenitor înţelegător cu omul păcătos şi pentru a fi iertător la 
Spovadă; pentru a lăsa, în sfîrşit, ca în toată Preoţia lui oamenii să-l întîlnească pe 
Isus Cristos, ultimul şi cel mai mare dintre profeţi. 

 

                                                
27 Cf. Beauchamp, Pierre, art. Profet, în: Léon-Dufour, Xavier (editor), Vocabular de Teologie 

Biblică, ARCB, Bucureşti 2001, 591-597. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:27 UTC)
BDD-A59 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

