LE FONCTIONNEMENT DU PREJUGE DANS LA LOGIQUE DE
L’ IMAGINAIRE

Pompiliu ALEXANDRU
Université Valahia, Targoviste

Résumé: Nous savons que la philosophie a une influence assez subtile pour tout
domaine qui lui demande conseil, en jouant un réle « d’homéopathe », c'est-a-dire elle fonctionne
d’apres le principe suivant : les petites quantités d une substance précise engendrent des grands
effets a tous les niveaux du métabolisme. Si nous prenons cette analogie et nous l'appliquons a
notre sujet, on obtient un modele explicatif pour les formations des produits imaginaires. Le
mécanisme logique de l'imaginaire s’organise autour de quelques structures cognitives. Nous
prenons comme exemple dans notre analyse le préjugé dans la constitution des produits
imaginaires, qui joue exactement ce role de “substance homéopathique” qui fournit une réaction
en chaine pour le monde imaginaire.

Mots-clés : imaginaire, préjugé, logique.

1. L’approche interdisciplinaire de la question du « préjugé »

Dans I’étude qui suit nous n’avons pas du tout I’intention de présenter des
solutions aux problémes soulevés par la valeur du préjugé dans les sciences sociales.
Nous adoptons une direction plus modeste, dans le sens dont Popper en parle. Notre role
consiste a présenter des problémes, a les poser et reformuler, et moins a trouver des
solutions pour ceux-ci. L’attitude philosophique se contente seulement avec les
questions sans avoir les réponses. Trouver un probléme et le poser comme tel équivaut
méme plus a lui trouver des solutions. Mon propos prend les mathématiques, la justice
et la philosophie du droit comme exemples extraordinaires pour la problématique du
préjugé dont nous devons traiter ensuite. J’ai choisit ce type d’exemples parce que ces
domaines ont une implication pratique directe, mesurable, parmi les disciplines sociales.

Nous commengons par une analyse du préjugé d’un point de vue
philosophique.

L’un des problémes centraux de la logique juridique (et de la justice en
général) est celui qui stipule qu’il existe une rupture théorique entre le rationnel et la
pratique dans 1’expérience de type juridique. La logique formelle, celle qui essaye tant
bien que mal a étre utilisée avec succes dans la logique juridique, arrive assez souvent
dans des endroits qui ne trouvent plus de solutions. Ses limites sont les limites de tout
réductionnisme en général ; et une logique plus complexe et moins réductionniste
semble irréconciliable avec le formalisme. Donc, une logique juridique plus viable n’est
pas une logique formelle dans le sens mathématique du terme'. N’entrons plus en détails
sur ce sujet, disons seulement que les faits et leur complexité, qui ont énormément de
points importants qui doivent étre pris en compte, ne trouvent pas toujours leur place

" Dans le cadre de la logique juridique il a été déja soulevé le probléme de voir autrement les
choses, c'est-a-dire la direction du syllogistique est abandonnée en faveur de la topique, si nous
regardons les choses d’un point de vue aristotélicien.

351

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



dans un langage formel. La rigueur et le langage mathématique ne sont pas aussi
universellement applicables'. Mais sur cet aspect plusieurs logiciens ont traité. Il suffit
de rappeler C. Perelman :

« Il me semble, en effet, que les philosophes contemporains et plus spécialement les
logiciens, se sont trop exclusivement inspirés, dans leur conception du raisonnement et
de la preuve, des sciences exactes et, plus particulierement, des mathématiques. Est-il
présomptueux de supposer qu’une collaboration entre juristes et logiciens élargirait
I’horizon des uns et des autres, d’une fagon avantageuse pour leurs disciplines
respectives ? » (PERELMAN 1976 : 101)

La logique formelle montre ses limites plus vite qu’elle le fait dans d’autres
domaines, avec le cas de la théorie du droit ou dans le domaine de I’'imaginaire. Et cette
chose se passe a cause de la « quantité » de rationnel et d’irrationnel qui se manifeste
dans ces domaines. Dans la pratique juridique les éléments irrationnels équilibrent bien
les éléments rationnels ; ou plutdt nous parlons de I'importance de ’irrationnel dans les
faits de nature juridique, qui déterminent ces faits. Ainsi, la logique propre a ce domaine
est une qui accorde plus d’importance a ces aspects ignorés par la logique formelle. I1
semble que la logique de I’imaginaire a plus d’impact sur les faits juridiques que le
formalisme. Cette logique est plus malléable quoique ses limites soient aussi
envisageables facilement. Nous assistons parfois a des immixtions de logiques qui
prennent en compte d’autres principes que le principe d’identité, non-contradiction et
tiers exclus. Nous pouvons parler de I’'usage, dans certains cas, des faits qui sont soumis
au principe du fiers inclus, par exemple’. Aussi, ce n’est pas nouveau le fait que la
déduction n’est pas partout présente dans la pratique judiciaire. Le mythe de la
déduction qui ouvre toutes les portes pose ses problémes aussi. Le préjugé, avec son
caractére semi formalisable, avec sa nature ambivalente, rationnelle et irrationnelle,
nous dirige plus vers D’intuitif. Toute étiquette venue de la part de la logique formelle,
celle qui pose la déduction au centre de toute découverte scientifique valide, se montre
comme un autre réductionnisme. Sherlock Holmes, qui est le personnage emblématique
pour I’art de la logique déductive, celui qui extrait de faits les structures mentales et le
support affectif des actions humaines, n’est qu’une métaphore. Le héro de la déduction
n’est en fait que le héro de I’intuition pure et de I’induction, pratiquées constamment.
Sherlock Holmes n’est qu’un grand visionnaire et fin observateur des comportements
humains, en tirant des faits une série de conclusions par I’induction, et moins par la
déduction. Nous assistons a un déplacement analogique dans le cas de la science
juridique.

Les lois juridiques imposées par le processus normatif sont obligatoirement
doublées par les lois morales, la contre face de la science du droit, celles qui ne sont pas
écrites et prises dans un systéme assez rationnel que celui présent dans le domaine du
droit. Saint Thomas parlait d’une loi universelle et éternelle qui est le fondement de

"1 faut penser a Aristote, celui qui a créé la logique, méme sous ses aspects formels. Aprés
I’édifice de I’Organon, Aristote fait une chose assez contradictoire avec sa pensée — il écrit la
Meétaphysique, qui n’est plus exposée dans un langage et sur des principes qu’on pouvait
s’attendre, c'est-a-dire dans la ligne de I’Organon. 11 avait trés bien compris qu’il s’agissait de
choses différentes qui sont soumises a des logiques différentes.

% Sans vouloir entrer trop en détails sur ce sujet qui peut constituer le matériel pour une autre
analyse, nous mentionnons ici les travaux de Stéphane Lupasco sur le tiers inclus, et les travaux
de Basarab Nicolesco, développées dans le cadre du Centre des Etudes Interdisciplinaires, a Paris.

352

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



toute déduction rationnelle. Sans cela, rien n’est possible dans le monde de la raison. Et
cette loi est donnée comme telle, c'est-a-dire universellement et éternellement. Si nous
pensons maintenant a I’espace de ’Extréme Orient, ou les premiers systémes législatifs
et éthiques sont postulés comme fonctionnels dans les termes d’ordre de la nature, et les
lois juridiques et éthiques n’ont autre but que celui d’établir ’harmonie avec la nature
(prakriti) et avec la nature sociale, nous comprenons la raison de Saint Thomas qui
postule aussi la Loi (un autre nom pour tous sorts de lois) dans le transcendent. Il y a
une cohérence entre les lois de la nature et les lois humaines. Et les deux systémes de
lois sont, dés I’Antiquité, fondées en invoquant la transcendance. Il s’agit ici d’une
fiction fonctionnelle, dans les termes de Vaihinger'.

Tous ceux-ci ne sont pas sans importance pour notre sujet. Au niveau rationnel,
le fait de la nature est tout a fait différent du fait humain (d’ordre juridique, pratique au
sens éthique). Le fait de la nature a une énergie a soi-méme et sa raison propre d’étre est
seulement son devenir, ou I’étre méme. Le fait humain (construit, produit par 1’action
humaine) est orienté¢ dans la direction d’une infentionnalité, possible tout comme celui
de la nature au niveau structurel, physique, mais complétement différent dans sa matiére
et origine. Dans le cas du fait humain nous connaissons la finalité (ou nous pouvons la
déduire, avoir une intuition de celle-ci etc.), nous connaissons le visé, ou au moins nous
pouvons avoir une représentation de la direction et du but possible a atteindre par un tel
fait.

En conclusion pour cette partie introductive, nous devons marquer les aspects
suivants :

- les prémisses du probléme autour de la question du préjugé sont liées a la
nature des faits, prises dans plusieurs acceptions ;

- la logique appropriée a une analyse du préjugé ne s’exprime pas entierement
dans le langage symbolique’ ;

- les limites du rationnel ont des conséquences sur la structure méme du
préjugé. Par sa nature, celui-ci se trouve dans un espace intermédiaire entre
le rationnel et I’irrationnel, entre le conceptuel et le pré conceptuel.

En se fixant dans ce cadre d’analyse, nous avancons 1’idée d’une logique, dite
«de I’'imaginaire » qui étudie ce genre de choses. L’imagination et ses produits est la
faculté (dans le sens kantien) qui travaille a la limite du rationnel, en utilisant toute
« I’artillerie » cognitive pour projeter ses structures nécessaires pour la constitutions de
la connaissance. Elle est pré cognitive et purement rationnelle en méme temps. En ce
qui suit nous présenterons quelques ¢léments méthodologiques d’approche au
phénomene du préjugé et de son fonctionnement.

2. Questions d’ordre sémantique

Quel sens attribuons-nous au terme de « préjugé » ?

! Hans Vaihinger — Philosophie des Als Ob (Philosophie du comme si).

2 Alexandru Surdu, dans son ouvrage Teoria formelor prejudicative (La théorie des formes
préjudicatives), Editura Academiei Roméane, Bucarest 2005, propose une analyse des formes
préjudicatives dans un langage formel, de type logico-mathématique. Donc des essayes dans cette
direction ont déja existé.

353

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



Il faut dire tout d’abord que la signification peut étre précisée sur deux niveaux. Ces
niveaux coincident en grande partie avec deux périodes historiques différentes. Un
premier sens, concerne son mécanisme logique — le préjugé se présente comme forme
ante conceptuelle ou non conceptuelle (intuition). Celui-ci précéde, de point de vue de
I’intellect au sens kantien, la formation des concepts, comme synthése transcendantale
des donnés sensoriels. Nous parlons dans ce cas d’un sens technique du mot « préjugé ».
Nous revenons sur ce point dans I’analyse logique qui suivra.

L’apparition de I’illuminisme produit un autre changement dans 1’acception du
terme. C’est aussi Kant qui contribue a ce changement. Aprés |’apparition de
I’Illuminisme nous rencontrons le sens familier. Le préjugé en soi signifie un jugement
prononcé avant 1’analyse définitive de tous les facteurs déterminants dans un mode
objectif.'

Le préjugé n’est pas un jugement erroné. Dans sa sphére sémantique sont
comprises les valeurs positives et négatives. Il existe des préjugeés légitimes et des
préjugeés favorables — par exemple, ceux qui concernent 1’Union Européenne, la
démocratie etc. Le terme allemand — Vorurteil — est beaucoup plus ferme que celui
frangais. Il a le sens de « jugement non-fondé » (unbegriindetes Urteil). Le rapport du
préjugé avec les faits n’est pas pris en compte ici, mais le fondement, son assurance
méthodique le transforme dans un jugement proprement dit. Donc, un jugement non-
fondé, qui n’a pas d’autres raisons pour le soutenir, est considéré non-valide et d’ici le
sens est placé dans I’espace du préjugé, négativement valorisé.

Ainsi, les aspects négatifs du terme proviennent d’une direction qui appartient
a P’histoire des idées. Le mécanisme logique interne du préjugé prend en compte
d’autres directions d’analyse, orientées vers les raisons de son existence. Autrement dit,
si les préjugés existent, cela veut dire qu’ils ont une raison d’étre et dans 1’économie de
la pensée ils jouent un certain role. Ils sont fondés sur un certain a priori et se fixent
dans la sphére de I’imagination anticipatrice, celle qui facilite le contact avec le monde.
Les préjugés sont des projections sur 1’inconnu, les premiers points d’appui pour
I’intellect et la raison dans leur action de connaissance.

3. Histoire et « préjugé »

Quels sont les donnés historiques qui ont contribué¢ a la problématisation du
« préjugé » ?

En fait, le préjugé est devenu un probléme pour 1’épistémologie une fois que le
rationalisme a surgit avec le « manifeste » illuministe. Deux philosophes ont contribué
décisivement sur le rejet des préjugés de 1’économie de la raison : Descartes et Kant.

Gadamer rappelle dans 1’ouvrage cité une classification — dite illuministe — des
préjugés :

- le préjugé basé sur la « précipitation » (Descartes étant dans ce cas celui qui
contribue a cette classe). Dans son Discours, Descartes attire 1’attention, dés
les premiers paragraphes, sur une condition méthodique qui conduirait a la
vérité. Il s’agit d’un éloge a la lenteur, une philosophie des petits pas, sans

' Celle-ci est la définition donnée par H. G. Gadamer dans son Wahrheit und Methode.
Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (Veérité et Méthode. Les grandes lignes d’une
herméneutique philosophique), chap. Le cercle herméneutique et le probléme des préjugés.

354

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



pressement. Mieux vaut qu’on pense lentement qu’en grande hate. La ligne
droite de la raison aboutit mieux a la vérit¢é qu’une pensée qui saute des
étapes et se précipite. Dans ce dernier cas existe le risque d’assumer des
préjugés, c'est-a-dire d’utiliser des jugements sans fondement, chose qui peut
endommager beaucoup le processus cognitif orienté vers la vérité. La raison
est I’autorité ultime qui a comme unité de mesure de son bon fonctionnement
I’¢élimination des préjugeés ;

- le préjugé basé sur « I’autorité » ; Kant dénonce dans ce cas les défauts d’un
discours basé sur celle-ci — ’autorité d’une personne ou d’une tradition. Dans
Qu’est ce que les lumieres ? 1’auteur nous annonce un principe des
Lumiéres : ose d’utiliser ta propre raison ! Les textes de la tradition doivent
étre jugés sous la lumiére propre de la raison, sans intermédiaires, le sens
nous étant dévoilé dans sa plénitude sous le simple exercice de la pensée
ordonnée par une bonne méthode.

En introduisant le primat de la raison, I’Illuminisme, sans se rendre compte,
ouvre la porte pour d’autres préjugés, qui sont encore plus dangereux que ceux qui sont
déja sujet de contrdle pour son programme. On peut dire que nous assistons maintenant
a ’apparition du « préjugé sur les préjugés ». Notre thése concerne justement ce fait :
les préjugés ne sont pas mauvaises ou négatives a priori, mais les préjugés sur les
préjugés en sont beaucoup qu’on pourrait penser. Ce préjugé sur le préjugé a attiré de la
part de I’Illuminisme I’apparition de I’athéisme et de la pensée libre, avec les
conséquences bien connues en Angleterre et en France.

Ce que I'llluminisme a apporté de neuf était déja expérimenté auparavant
pendant la période de I’Académie de Platon. Mais les différences sont immédiatement
visibles. Platon, malgré son rationalisme géométrique, accordait aux mythes et a la
pensée irrationnelle un certain statut qui ne les placaient pas dans une certaine
hiérarchie. Aussi, le transcendant occupait une place bien délimitée dans la structure de
la vérité. Il chassait les poétes de la cité pour d’autres raisons que les illuministes. Pour
lui les poétes étaient des corrupteurs des ames, en les égarant sur des chemins qui
n’aboutissaient nulle part. Pour les illuministes, les poétes ne sont plus vus comme des
mensongers, mais comme des personnes incapables d’exprimer la vérité.

4  Le fonctionnement du préjugé dans la phénoménologie

Nous référons tout d’abord a la méthode phénoménologique et ensuite nous
allons prendre une autre direction d’analyse, logique classique, au sens aristotélicien.
Comme nous allons voir, les deux conceptions analysent le phénoméne du préjugé en
partant de points différents, et suite a cette chose, ils sont intéressés par de questions
différentes.

La phénoménologie a été le courant qui a ré-ouvert le dossier problématique du
préjugé. Référentielles sont au moins deux ouvrages : Sein und Zeit de M. Haidegger, et
Wahrheit und Methode de H. G. Gadamer. Nous rappelons aussi sur ce sujet ’excellent
article de P. Ricceur Logique herméneutique (1981)".

' Article apparu dans Contemporary philosophy, Martinus Nijhoff Publishers The

Hague/Boston/London 1981, pp. 179-227

355

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



Dans I’analyse phénoménologique du mécanisme logique du préjugé, sont pris
en compte plusieurs concepts adjacents : anticipation, compréhension, ontologie. Nous
allons les expliquer au fur et a mesure.

La phénoménologie s’intéresse au préjugé dans la mesure ou celui-ci comble
un vide qui fait possible toute connaissance et toute compréhension. Nous rencontrons
ici, selon les auteurs cités plus haut, deux directions d’analyse : I’une qui traite le
phénomeéne d’un point de vue ontologique (Heidegger) et 1’autre, d’un point de vue
historique herméneutique. Pour le premier, le préjugé joue le rdle central dans la
structure d’anticipation de la compréhension. En se plagant sur ce terrain ontologique,
existe le risque de tomber dans une analyse qui est soumise au concept scientifique
d’objectivité. La compréhension se présente dans ce cas comme une technologie. Et
cette technologie est décrite par Heidegger dans le cadre du cercle herméneutique. Ce
«cercle » concerne le mécanisme qui fonctionne pour accomplir la formation des
connaissances. La compréhension se réalise par des allez-retours, en avangant d’un sens
a l’autre avec chaque nouvelle interprétation. Mais dans cet avancement les idées
préconcus et les préjugés peuvent s’interposer. Tant que ceux-ci ne sont pas bien
pensées en relation avec les choses mémes, 1’acte de compréhension peut souffrir.
Qu’est ce que nous comprenons par « les choses mémes » ? Heidegger et Gadamer
semblent comprendre par cette formule les textes (I’herméneutique étant de droit I’art
d’interpréter les textes) — et ici nous devons prendre ceci dans le sens le plus large
possible et non seulement restrictif, en se référant seulement aux textes bibliques. Tout
texte réfere aussi a des choses concrétes, donc nous avons ici une double implication.
L’attention de I’interpréte doit étre tout le temps fixée sur le référent et la fagon dont
celui-ci est présenté dans le processus herméneutique. La compréhension apparait au
moment ou le sens du texte atteste la vraie présence de la chose référée. Celui qui veut
comprendre un texte effectue toujours un travail projectif (Entwerfen). Avec chaque
sens qu’il apercoit, il projette un sens global. Ce sens global se montre seulement parce
que le texte est lu en fonction de certaines attentes en ce qui concerne un sens bien
déterminé. Nous révisons a tout pas ce sens global, avec chaque pas qu’on fait en
avancant dans le texte. Nous ne savons pas dans quelle mesure cette méthode
phénoménologique a été mise en relation avec 1’épistémologie de K. Popper. Bien siir
que les deux conceptions sont éloignées, mais on ne peut pas s’empécher d’observer
leur ressemblance. Pour Popper, la science avance dans ses découvertes suite a des
révisions successives, toute connaissance étant obtenue par des «erreurs et
vérifications ». Nous voila donc devant une méthode phénoménologique transposée
dans la méthodologie scientifique ou a un procédé épistémologique au service de la
phénoménologie. N’insistons plus sur cet aspect.

Le préjugé détient le sens central pour toute compréhension et donc pour toute
connaissance. Comment voir cette relation entre ces termes : préjugé, compréhension et
connaissance ?

Premiérement, comme nous avons déja vu, la question du rapport entre ces
trois concepts se situe, d’aprés Heidegger, sur un palier ontologique. Cela veut dire que
la compréhension est une propriété du Dasein, de 1’étre que nous sommes. Comprendre
c’est déja interpréter, et ce processus fait partie de la vie méme dans le monde.

Deuxiémement, si nous regardons la connaissance et la maniére dont on peut
I’acquérir sous une approche épistémologique kantienne — dans les termes des
conditions de possibilité — nous tombons dans une impasse due au rationalisme méme,
qui ne laisse plus de place pour I’irrationnel ou pour les formes préjudicatives investies
avec un role positif dans 1’acquisition des connaissances. L’étre humain complexe doit

356

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



prendre en compte toutes ses manifestations, et les préjugés font bien partic de ce
«reste » que 1’épistémologie laisse de coté. L’homme, d’aprés la phénoménologie
heideggérienne, est un étre jeté-projetant plutdt qu’un sujet de connaissance. Comment
comprendre cette formule ? Avant que la relation de connaissance entre sujet et [’objet
se réalise, se manifeste une précompréhension qui est représentée comme souci plutot
qu’une connaissance. Autrement dit, la précompréhension peut étre vue comme un
mécanisme d’adaptation au monde — les préjugés, les présuppositions font leur travail
d’anticipation pour des raisons adaptatives. Le souci de bien comprendre et d’avoir des
connaissances est en fait un autre nom donné a 1’adaptation de 1’étre humain (Dasein)
dans le monde. Les préjugés sont des structures qui établissent un lien, qui nous
familiarisent avec un contenu inconnu. Mais son mécanisme logique de fonctionnement
n’est pas transparent a la réflexion. Et cette chose est prise ensuite par le rationalisme et
considéré comme inacceptable par son programme.

L’autre sens de I’analyse phénoménologique est celui développé par Gadamer.
Nous avons marqué plus haut sa réticence face a ’interprétation ontologique de
Heidegger. Les préjugés sont compris dans sa conception dans une ligne historique de
la compréhension.

D’aprés cet auteur, le préjugé n’est pas aléatoire et en fonction de chaque
individu qui se confronte avec les objets de connaissance. Les préjugés, dans leur plus
grande partie, sont des éléments d’un systéme construit historiquement. L’objectivité
n’est pas ontologique, mais historique. Quand nous nous trouvons devant un texte qui
pose des problémes de compréhension, cette rupture qui nous empéche a atteindre le
sens a une double origine :

- en nous, le texte échappe a nos attentes; nos projections n’ont pas de
correspondant dans le texte. La cause peut étre due au systéme de préjugés
qui ne sont pas adaptés aux sens présents dans le texte ;

- dans le texte. L’intention du texte ne se sert pas d’un systéme d’attentes
instituées historiquement. Il existe une conscience historique qui porte avec
le temps toute une pléiade de préjugés et conceptions qui sont plus ou moins
inconscientes, mais qui se manifestent toujours dans chaque processus de
prise de connaissance.'

En conclusion, la phénoménologie, en se rapportant a la question du préjugé, le
comprend comme une composante qui intervient positivement dans le processus de la
connaissance et de la compréhension. Son fonctionnement n’est pas obscur, jeté dans un
irrationalisme imperceptible. Méme s’il échappe a 1’explication rationnelle directe, il
détermine chaque acte de connaissance. Un autre aspect important que la
phénoménologie le souligne dans son cas concerne sa liaison directe avec I’étre humain
dans son ensemble.

! Mais il existe une condition nécessaire pour que ce systéme reste fonctionnel : pendant les
cycles historiques les connaissances et les préjugés qui accompagnent un sujet ne rompent pas
leur relation. L’exemple typique dans ce cas concerne le sujet de I’homosexualité dans
I’Antiquité. Seulement par les recherches de Pierre Hadot (peut-on inclure ici aussi le
« vulgarisateur » de ce sujet, Pascal Quignard ?) nous pouvons aujourd’hui réviser nos préjugés
qui se portent autour de I’homosexualité dans I’Antiquité. Avant ces recherches, notre
compréhension se déroulait conformément a nos préjugés établis a une date récente.

357

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



5 Le préjugé dans les mathématiques

Nous allons passer maintenant dans un autre domaine qui fait usage de
préjugés et de précognitions. La raison de ce recours a cet exemple est que nous
pouvons mieux comprendre le mécanisme du fonctionnement du préjugé dans les
sciences sociales par une mise en contraste avec I’embléme méme des sciences, qui sont
les mathématiques.

En ce qui concerne les sciences mathématiques, H. Poincaré est le philosophe
mathématicien qui a traité un peu sur la question qui nous intéresse.

Entre les années 1906 et 1912 a eu lieu une discussion trés intéressante entre
plusieurs mathématiciens et logiciens autour des fondements des mathématiques. Le
sujet qui les a attiré D’attention concernait les antinomies et la prédication. Les
protagonistes étaient : H. Poincaré, B. Russel, E. Zermelo et G. Peano. Nous allons nous
référer ici seulement a H. Poincaré.

L’un des problémes qui se trouve a 1’origine de cette dispute est identifi¢ dans
une question qui appartient plutét a la philosophie. Celui-ci est: comment peut-on
arriver a une rationalisation/conceptualisation absolue dans les mathématiques ? 1l faut
dire que cette idée d’abstraction totale et de réduction a un langage pur symbolique de
tout phénomene mathématique a animé les plus grands esprits qui se sont penchés sur
ces questions. Et ils ont pris cette idée a la lettre, en 1’utilisant comme un principe
méthodologique absolu et par conséquence, en le considérant comme vrai et réalisable.
Et nous assistons déja et dés maintenant a un premier préjugé qui a rodé les cerveaux
des mathématiciens.

Nous parlerons en ce qui suit de quelques problémes apparus dans cette
dispute, problémes qui touchent notre question. Cette analyse prépare en fait le prochain
chapitre, celui qui analyse le probléme du préjugé d’un point de vue logique.

Une premicre question que Poincaré se pose en ce qui concerne les fondements
des mathématiques est liée a un processus de « traduction ».' Peut-on mélanger les
principes des mathématiques avec celle de la logique ? « Les mathématiques peuvent-
elles étre réduites a la logique sans avoir a faire appel a des principes qui leur soient
propres ? » La question est de langage — et plus précisément, d’un langage pur,
constitué que de signes, sans aucun mot vulgaire, issu du langage naturel. Et la logique
fait appel a ce langage naturel, quoiqu’il soit formalisable. Mais les mathématiques
doivent se tenir loin de la construction qui n’utilise pas un enchalnement a base
d’axiomes, c'est-a-dire qui n’utilise pas un contréle déductif rationnel complet.

Quelle est la consistance de cet idéal des mathématiciens ? Comment peut-on
le reformuler ? Il semble qu’ils essayent de s’approcher d’un idéal, d’une idée tellement
abstraite, qu’elle dépasse le domaine méme des mathématiques. C’est 1’idéal de la
rationalité pure. Mais, dans ce cas, nous avons devant nous une science mathématique
...iIncompléte, ou autrement dit, imparfaite, vu le fait qu’elle est imprégnée des éléments
qui se présentent comme douteux pour la raison. Nous savons que la définition vulgaire
d’une science aujourd’hui est: il y a de la science dans un domaine autant que des
mathématiques se trouvent dedans. Les soi dites « sciences sociales » se trouvent alors
dans une position pas du tout trés heureuse. Méme les mathématiques semblent un peu
en dehors de la définition de la science dans ce cas. Pourquoi ? Parce que par le mot

"'H. Poincaré — Les mathématiques et la logique, apparu initialement dans une revue, et repris
ensuite dans le chapitre 111, livre 11, dans Science et méthode 1908.

358

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



« mathématique », pris dans ce contexte, nous comprenons « idéal de rationalité » ou
« rationalité pure », or il n’est pas tout a fait le cas. Elles ne peuvent pas se débarrasser
de certains résidus intuitifs et pré cognitifs, chose qui les affaiblissent aux yeux des
mathématiciens comme Peano ou Zermelo. Poincaré insiste sur une autre direction qui
dit : il ne faut pas pousser les limites de la raison mathématique au-dela de ses capacités.
L’intuition et I’irrationnel, voir méme « la construction et le sens philosophique », tous
ceci font partie de la nature méme des mathématiques. Vouloir atteindre un idéal de
rationalité pure est 1’équivalent d’une destruction de tous les édifices mathématiques.
Sans I’intuition, sans avoir des préjugés, sans actionner parfois a l’aveugle, nous
n’aurons pas les résultats tellement reconnus aujourd’hui par tout le monde. Prenons un
exemple avec Poincaré.

La notion d’infini qui opére en mathématiques a deux sens :

- le sens philosophique, qui signifie en fait devenir éternel. « L’infini
mathématique n’était qu’une quantité susceptible de croitre au-dela de toute
limite ; c’était une quantité variable dont on ne pouvait pas dire qu’elle avait
dépassé toutes les limites, mais seulement qu’elle les dépasserait. » Poincaré
(1986 :11).

- le sens mathématique, cantorien. Dans ce cas infini signifie un numeéro,
comme tous les autres, mais ayant des propriétés spécifiques. 1l est infini
actuel. Celui-ci ne dépasse aucune limite car il 1’a déja fait. Et ainsi il
apparait la notion de nombre cardinal transfini, c'est-a-dire un nombre plus
grand que tous les nombres cardinaux ordinaires. Mais cette construction
n’est autre chose qu’une construction imaginaire dans le vrai sens du mot. Et
cette construction a été faite par une projection dans le sens
phénoménologique du mot. En plus, les cantoriens ont interprété toute la
théorie des nombres finis en fonction ou comme dépendante de cette série
des nombres transfinis.

Le souci de Poincaré en ce qui concerne cet exemple vise exactement cette rupture
énorme entre la construction abstraite pure (imaginaire, détachée de tout fait concréte)
et ’esprit humain qui procéde autrement pour former les mathématiques, c'est-a-dire en
partant des faits plus concrets. Voyons ici une ressemblance avec la théorie du droit qui
peut jouer le role d’une bonne analogie. La construction cantorienne qui s’appuie sur le
préjugé de ’existence d’une rationalité pure n’a pas eu trop de continuation car elle est
vite tombée dans des antinomies. Ils ont utilisé un préjugé basé sur d’autres préjugés en
quelque sorte, et ceci est une possible cause de leur échec. Normalement les préjugés
portent sur des faites directement. Certes, les mathématiques opérent avec des entités
considérées comme réelles (si nous adoptons une interprétation réaliste des
mathématiques, platonicienne). Et dans ce domaine les préjugés sont les plus reniés de
tous les sciences, car le contrdle de la raison doit étre total ou presque total. Mais en
réalité les choses se passent différemment. Si nous essayons de les éliminer par la porte,
elles entreront par la fenétre. Ce qui est important a retenir est que méme dans le
domaine ou la raison semble étre dans sa maison, les €éléments qui tiennent de
I’intuition, de préjugés comme projections imaginatifs de structures qui peuvent aider la
raison dans son exercice, on ne peut pas s’en passer de ceux-ci.

Le préjugé en mathématique, aussi bien qu’en tout autre domaine, semble avoir
la méme structure et le méme fonctionnement. I peut devenir bon ou mauvais,
acceptable ou non seulement en fonction de son utilité mesurable dans les faits.

En conclusion, les mathématiques ne peuvent pas s’en passer de toute une
complexité cognitive humaine, en opérant des modifications graves seulement pour

359

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)



sauver une idée (qui peut étre précongue). Le sens des éléments primitifs dans les
mathématiques, méme comblées de « résidus » philosophiques ou pragmatiques, ne peut
pas étre changé sans produire des mondes imaginaires complétement isolés de toute
réalité. Le poéte chassé¢ par Platon de la cit¢ se rencontre dans ce cas avec le
mathématicien de nos jours. Des opérateurs comme si, et, ou, ayant leur sens bien
déterminé dans un cadre plutot interdisciplinaire que celui pur mathématique, en les
remplagant avec des symboles abstraits ne change rien de leur sens. Seulement nous
arriverons a construire une pasigraphie’, qui ne trouve pas sa raison d’étre, car il reste
sans finalité, sans résultat.”

BIBLIOGRAPHIE

Gadamer, H-G., Warheit und Methode, J.C.B. Mohr, Tiibingen, 1960.

Heidegger, M., Fiinta si timp, Humanitas, Bucuresti, 2006.

Makkreel, R., Imagination and interpretation in Kant, University of Chicago Press, Chicago,
1996.

Perelman, C., Droit, morale et philosophie, R. Pichon et R. Durand-Auzias, Paris 1976.

Poincaré, H., Les mathématiques et la logique, dans Poincaré, Russell, Zermelo et Peano, textes
réunis, Librairie Scientifique et Technique, Paris 1986.

Poincaré, H., Stiinta si metoda, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1998.

Surdu, Al., Teoria formelor prejudicative, Editura Academiei Romane, Bucuresti, 2005.
Veihinger, H., Filosofia lui ca si cum, Nemira, Bucuresti, 2001

! Peano nomme cette invention ainsi, c'est-d-dire un art d’écrire un trait¢ mathématique sans
employer aucun mot du langage ordinaire.

2 Poincaré donne I’exemple célébre déja de la chiffre « 1 », ainsi comme il est présenté dans le
systéme de notations péanien: 1 = T” {K¢ N (u, h) ® (u e Un)}. A part le fait que le mot « Un »
apparait de nouveau dans la formule, on ne sait pas ce qu’on gagne avec cette définition. Si nous
n’avons jamais entendu et appris le sens de « 1 », cette définition est censée a faire vraiment de la
lumicére.

360

BDD-A5845 © 2010 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:10 UTC)


http://www.tcpdf.org

