
 

 133 

Traducerea Liturghierului în limbajul mimico-gestual 
liturgic românesc 

Constantin ONU 

Translating the Liturgy book into Romanian Liturgical Sign Language is an unprecedented 
endeavor within the Orthodox Church. Accepting as a pastoral method the communication 
through Sign Language, the Romanian Orthodox Church has faced the situation of identifying 
liturgical signs and making a clear distinction between them and the signs of the laity. Next, we 
had to convert the sonorous and musical liturgical text intended for the hearing Orthodox 
believers, into a visual - gestural one. Thus, we have proceeded to the decomposing of the Sign 
Language sentence into minimal component parts and then we have reorganized them in order to 
be meaningful for the receiver’s eye, that is for the deaf person. 

 
Ca un semn al bunăvoinţei pe care providenţa divină o manifestă pentru cei de 

astăzi şi ca o trecere mîngîietoare a Duhului Sfînt prin Biserica Sa, a apărut în mod 
evident necesitatea integrării persoanelor surde în viaţa de cult.  

Cuvintele Mîntuitorului, rostite în momentul vindecării unui surd, „Effatta!” 
(Marcu 7, 34) adică „Deschide-te!” au străbătut veacurile şi ne-au îndemnat şi pe 
noi să ne deschidem minţile, inimile, precum şi toată dragostea faţă de credincioşii 
surzi. Am considerat că nimănui nu trebuie să-i fie oprită mîntuirea prin simple 
bariere lingvistice, din moment ce Sfînta Scriptură ne porunceşte în Vechiul 
Testament (Psalmul 116, 1): „Lăudaţi pe Domnul în toate limbile, prealăudaţi-L pe 
El toţi oamenii” şi în Noul Testament: „Mergînd, învăţaţi toate neamurile…” 
(Matei 29, 19). 

Facem precizarea că limba semnelor a fost absentă la Turnul Babel şi la 
Cincizecime, dar constatăm că acum este prezentă, în ortodoxie şi, cu siguranţă, va 
fi şi în eshatologie pentru că, prin cult, omul se întîlneşte cu Dumnezeu, ca 
Persoană, şi intră în comuniune cu El. Integrarea persoanelor surde în Biserică face 
ca şi surdul să vorbească cu Dumnezeu prin gesturi pline de încărcătură spirituală. 

Traducerea primului Liturghier în limbajul mimico-gestual liturgic 
românesc  

În anul mîntuirii 2008 vede lumina tiparului primul Liturghier tradus în limbajul 
mimico-gestual1 care este bilingv, cu rugăciunile în taină, păstrate în topica limbii 

                                                
1 Lucrare apărută la Editura Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă, Bucureşti, 2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 134 

române. Validarea acestei traduceri a fost dată în primul rînd de Sfântul Sinod, prin 
hotărîrea 4502/2005, în urma dezbaterii formei traducerii în cadrul Conferinţei 
Naţionale a Reprezentanţilor Comunităţilor Ortodoxe ale Persoanelor Deficiente de 
Auz din Patriarhia Română (17-19 octombrie 2005) de la Curtea de Argeş şi nu în 
ultimul rînd de credincioşi înşişi, prin asumarea în vocabularul comun a acestor 
semne şi noţiuni. 

Traducerea Liturghierului ortodox în limbajul mimico-gestual liturgic românesc 
este o iniţiativă fără precedent în lucrarea pastorală a Bisericii noastre şi chiar în 
lumea ortodoxă. Prima ediţie adună în paginile sale Sfintele Liturghii oficiate în 
cultul Bisericii Ortodoxe, astfel împlinind o mare lipsă din tărîmul liturgic şi chiar 
pastoral misionar, destinat surzilor ortodocşi din România. Biserica Ortodoxă 
Română a început misiunea printre surzi în 1996, cu binecuvîntarea Înalt 
Preasfinţiei Sale Calinic, Arhiepiscopului al Argeşului şi Muscelului. 

Traducerea în sine a pus numeroase probleme. Cum să faci o asemenea 
traducere? Cum să faci din Liturghia Cuvîntului Întrupat, Liturghia Semnului 
Întrupat? Efortul nostru s-a lovit de unele dificultăţi majore care au trebuit 
rezolvate pe parcurs.  

În primul rînd, din nou, este vorba de o acţiune de pionierat. Este pentru prima 
dată în istoria Ortodoxiei cînd o carte de cult este tradusă în limbajul mimico-
gestual. De asemenea, este pentru prima dată în istoria Comunităţii Surzilor din 
România cînd se efectuează traducerea integrală a unei cărţi din limba română în 
limba semnelor. S-ar putea obiecta că surzii, văzînd, au acces la textul scris şi deci 
nu ar mai fi nevoie de o traducere de acest gen şi poate nici de slujitori special 
consacraţi. Ei ar putea participa, mental, la cult urmărind pe text desfăşurarea 
slujbei şi citind pentru sine cuvintele preotului şi ale corului / citeţului.  

Cu toate acestea, chiar şi aşa, se simte nevoia unei asistenţe speciale individuale 
pentru ca deficientul să urmărească textul concomitent cu desfăşurarea lui, 
sincronizîndu-se. În plus, din punct de vedere liturgic, comunicarea surdului nu mai 
este cu preotul şi / sau prin acesta cu Dumnezeu, ci cu eventualul asistent şi cu 
cartea. Cu asistentul, ea va fi minimă, indicativă, dar şi cît mai restrînsă ca durată şi 
amploare, cu precauţia de a nu deranja ceilalţi credincioşi participanţi. O atare 
modalitate este inoportună, liturgic vorbind, deoarece participarea aproape 
impersonală, prin intermediul unei cărţi este în deplin dezacord cu caracterul 
personalist-comunitar al cultului ortodox şi mai ales al Dumnezeieştii Liturghii. Pe 
de altă parte, studiile de specialitate (Stănică /Popa /Popovici, 2001: 138) 
demonstrează că doar o mică parte din surzii adulţi sau şcolari deţin o cunoaştere 
adecvată a limbii auzitorilor în mijlocul cărora trăiesc, în forma ei scrisă şi orală. 
Mijlocul util de vestire a Evangheliei pentru acest neam este limbajul mimico-
gestual liturgic românesc, fapt pentru care recomandăm persoanelor care deservesc 
confraţii surzi să adopte modalităţi de comunicare gestuale, pentru a-i antrena pe 
surzi în însuşirea mesajului Bisericii.  

În traducere ne-am folosit de o schemă desprinsă din firescul lucrurilor, care 
constă în identificarea participanţilor la procesul de comunicare şi precizarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 135 

raporturilor dintre aceştia. În acest caz, avem de-a face cu un triunghi cu baza 
formată din dimensiunea orizontală-umană a subiecţilor participanţi, preotul şi 
credincioşii, aflaţi ambii în legătură cu Dumnezeu, situat în vîrful acestui triunghi. 
Subliniem că am ţinut cu tot dinadinsul ca traducerea să fie în limbajul mimico-
gestual, aşa cum îl percepem şi îl concepem în momentul de faţă.  

Au existat voci care considerau că traducerea trebuie să se facă într-un limbaj 
gestic care să urmeze fidel limba română, adică, de fapt, într-o limbă română 
gesticulată. Se invocau două argumente:  

1. surzii trebuie ridicaţi din punct de vedere cultural;  
2. textul liturghiei, fiind sacru, trebuie păstrat intact.  
Această modalitate de traducere ar fi fost pretabilă pentru persoanele surde 

capabile de a citi fluent şi deci să opereze liber în scheme de gîndire conforme 
limbii române şi, în consecinţă, să poată înţelege logica ce stă în spatele semnelor 
care, repetăm, nu este a limbajului semnelor, ci a limbii române vorbite. Însă ea nu 
ar fi fost totalmente accesibilă pentru marea masă de surzi, aceştia nefiind în 
măsură a înţelege corect un text scris, chiar şi transpus în semne, nu tradus. 
Liturghia, într-adevăr, este sacră, însă textul ei poate suferi, fără a i se aduce nici o 
ştirbire, adaptări în funcţie de limba în care este tradus.  

Aspecte gramaticale ale limbajului mimico-gestual românesc 
Textul liturgic adresat credincioşilor ortodocşi auzitori din Biserica Ortodoxă 

Română, încărcat de sonoritatea şi muzicalitatea sa, trebuie convertit într-o formă 
de exprimare vizual–coregrafică pentru a putea fi accesibil credincioşilor surzi. Ca 
urmare, propoziţia limbajului verbal se descompune mai întîi în elemente de bază, 
după care se reorganizează în aşa fel încît să aibă un înţeles deplin pentru ochiul 
care va absorbi întreaga informaţie şi, de fapt, singura de bază pentru persoana 
surdă. 

Vom lua ca exemplu textul liturgic al prefacerii Cinstitelor Daruri:  
Preotul: Doamne, Cel ce ai trimis pe Preasfîntul Tău Duh, în ceasul al treilea, 

Apostolilor Tăi/1, pe Acela, Bunule, nu-L lua de la noi,/2 ci ni-L înnoieşte nouă, /3 
celor ce ne rugăm ţie./4 

Acesta devine, în topica limbajului mimico-gestual liturgic românesc: 
„Doamne, Tu ai trimis Duh Preasfînt apostolilor Tăi [în] ceasul al treilea 

[P]2 (propoziţie principală) 
Doamne, Bunule, Duhul Sfînt nu-L lua de la noi [P](propoziţie principală) 
Ne rugăm Ţie [P](propoziţie principală) 
Duhul Sfînt dă nouă [Şi] acum [pp]3”(completivă indirectă) 
Iar în traducerea în limbajul mimico-gestual liturgic românesc devine: 

                                                
2 Semnul reprezintă pauza între gesturi, are valoare de virgulă sau de punct în funcţie de timpii 

alocaţi ei şi va determina o prelungire a ultimului gest; [p]=2 secunde. 
3 [pp]=4 secunde. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 136 

      

      

   [p] 

      

     

[p]   [p]    

       
 
Şi fă, adică, pîinea aceasta, Cinstit Trupul Hristosului Tău. 
Iar în limbajul mimico-gestual liturgic: 
Pîinea4 aceasta Tu Doamne prefă-[o] [în] cinstit trupul Hristosului Tău 

[pp] 
Traducerea în limbajul mimico-gestual liturgic românesc este: 

                                                
4 Am găsit potrivit să reprezentăm aici semnele de agneţ sau pîine cu pecete. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 137 

      

      

    
 
Iar ceea ce este în potirul acesta, Cinstit Sîngele Hristosului Tău. 
Topica în limbajul mimico-gestual liturgic românesc este:  
Vinul [din] potirul acesta [p] 
Tu Doamne prefă-[l] în cinstit sîngele Hristosului tău [pp] 
Traducerea în limbajul mimico-gestual liturgic: 
 

  [p] 

      

      
 
Prefăcîndu-le cu Duhul Tău cel Sfînt. 
Topica în limbajul mimico-gestual liturgic românesc: 
Pe acestea două Tu Doamne prefă-[le] cu Duhul Tău Sfînt [pp] 
Traducerea în limbajul mimico-gestual liturgic românesc este: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 138 

      

      
 
Diaconul: Amin, Amin, Amin. 
Topica în limbajul mimico-gestual liturgic: 
Amin Amin Amin 
Traducerea în limbajul mimico-gestual liturgic românesc este: 
 

    
 

Epicleza (Vintilescu, 1998: 250) este o Cincizecime reînnoită5 care reprezintă 
momentul culminant al Anaforei şi este atins prin rugăciunea de chemare sau 
invocare a Sfântului Duh de către preot peste sine şi peste comunitatea bisericească 
prezentă şi asupra darurilor, pentru a fi prefăcute în Trupul şi Sîngele lui Iisus, 
jertfite pentru mîntuirea lumii.  

Rostirea troparului Ceasului al treilea apare ca un imperativ al conştiinţei 
religioase şi ca un mijloc de pregătire a evlaviei cu care trebuie aşteptată minunea 
pogorîrii focului Dumnezeirii, adică venirea Sfîntului Duh peste daruri, spre a le 
preface în Trupul şi Sîngele Domnului. În ipostaza de organe ale harului divin, 
liturghisitorii încep în taină o acţiune de pregătire specială, făcînd mai înainte trei 
rugăciuni – act de smerenie şi de mărturisire – într-o supremă concentrare şi 
înălţare a spiritului spre Părintele ceresc, cu privirea rugătoare şi cu mîinile 
ridicate, preoţii liturghisitori se roagă apoi rostind textul rugăciunii din troparul 
amintit (Onu, 2003:12). Această ţinută sau poziţie fizică constituie expresia cea 
mai indicată unei stări sufleteşti în care se aşteaptă şi se nădăjduieşte, traducînd, 
exprimînd şi subliniind stări de religiozitate şi dispoziţii de spirit anumite, dirijînd 
în acelaşi timp spiritul şi fiind acţiuni de încordare a întregii fiinţe în angajarea şi 
susţinerea avîntului spiritual (Onu, 2003:254). 

Poziţia şi acţiunea liturghisitorului trebuie să se conducă de legea sau principiul 
corespondenţei dintre formă sau acţiune şi de ideea pe care trebuie să o exprime. 

                                                
5 Faptele Apostolilor, 2, 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 139 

Este firesc deci ca mai întîi preotul să-şi ridice privirea şi mîinile în sus, o dată cu 
cugetul şi apoi să execute în Limbajul Mimico - Gestual: „… trimite Duhul Tău cel 
Sfînt peste noi…”, iar la gesturile: „Şi pe aceste daruri ce sînt puse înainte”, cu o 
mişcare lină spre ele să le identifice pe Sfînta Masă. 

Ajungînd la finalul epiclezei: „Şi fă, adică, pîinea aceasta Cinstit Trupul 
Hristosului Tău”, preotul arată şi binecuvîntează cu mîna dreaptă în semnul Crucii 
Sfântul Agneţ, făcînd apoi de asemenea acelaşi lucru deasupra Sfîntului Potir, după 
care execută gesturile prin care ceea ce este în acesta să devină: „Cinstit Sîngele 
Hristosului Tău”. Le binecuvintează apoi a treia oară pe amîndouă deodată, după 
care execută gesturile pentru: „Prefăcîndu-le cu Duhul Tău cel Sfînt”.  

Elanul spre Dumnezeu, ce ne sensibilizează şi înflăcărează conştiinţa pentru El, 
uitînd de noi înşine, este Duhul Sfînt. Poziţia dreaptă a liturghisitorilor în timpul 
rugăciunii epiclezei este dictată în chip logic de raţiuni de ordin practic, în primul 
rînd în legătură cu activitatea implicată de ritualul epiclezei, deoarece liturghisitorii 
trebuie să însoţească anumite părţi din textul ei prin gesturi, arătînd adică şi 
binecuvîntînd cu mîna Cinstitele Daruri. Astfel, minunea prefacerii acestora în 
Trupul şi Sîngele Domnului se săvîrşeşte prin rugăciune şi prin mîna făcînd gestul 
de binecuvîntare a preoţilor, acestea fiind acte integrante ale ritualului epiclezei. 

În urma acestei succinte prezentări a traducerii textului liturgic evidenţiem şi 
faptul că în ceea ce priveşte gramatica limbajului mimico-gestual, ca şi în limba 
română, aceasta posedă subiecte şi predicate şi părţi secundare la nivelul 
propoziţiei, precum şi părţile de vorbire, cu acelaşi rol ca şi în limba română: 
substantive, verbe, pronume, numerale, adjective şi adverbe care se referă la 
substantive sau verbe, conectori. Rezultă de aici că textul tradus în limbaj mimico-
gestual poate fi analizat din punct de vedere gramatical.  

Unele substantive şi verbe pot avea aceeaşi formă a mîinii, acestea deosebindu-
se prin mişcarea mîinii şi poziţia semnului în cadrul mesajului. În ceea ce priveşte 
numărul plural, menţionăm că există mai multe feluri de a forma pluralul 
substantivelor gesticulate. De pildă se foloseşte: repetiţia gestului, calificatorii 
(gesturile pentru mulţi, cîţiva, mai mulţi, înainte de a forma gestul pentru 
substantiv), indicarea persoanelor la care se face referire.  

Pentru a înţelege conceptele de timp prezent, trecut şi viitor în limbajul gestual, 
cel care le studiază va trebui să se gîndească la un spaţiu din faţa corpului său ca 
reprezentînd timpul prezent. De pildă, semnele-marcă pentru timpul acţiunii 
prezente acum, aici, astăzi, în acest moment se realizează cu ambele mîini în faţa 
pieptului. Semnele care se referă la viitor descriu o mişcare a mîinii spre înainte, de 
îndepărtare de corp, de exemplu, mîine, poimîine, în viitor. În mod similar, semnele 
care se referă la trecut, ieri, alaltăieri, săptămîna trecută – sunt însoţite de o 
mişcare spre înapoi. În afară de aceste timpuri principale, nu putem vorbi în 
limbajul gestual de variaţii ale acestor timpuri ca în limbajul verbal (Onu 2008: 
14).  

Deşi limbajul mimico-gestual este, în principal vizual, nu sunt evitate semnele 
de punctuaţie. Astfel, cînd se pune o întrebare se gesticulează în aer forma 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 140 

semnului întrebării la sfîrşitul sau începutul unei propoziţii şi se mimează o 
expresie facială întrebătoare, păstrîndu-se mai mult timp ultimul semn efectuat 
(care poate fi semnul exclamării, al întrebării, două puncte, punct). Punctuaţia 
poate fi folosită mai ales pentru exactitate sau pentru accentuare, cînd este necesar 
sau de dorit, dar aceasta este, cel mai adeseori, omisă în favoarea expresiei faciale 
sau a duratei gesturilor. Pauzele impuse de virgulă, punct şi virgulă sau punct pot fi 
transpuse gestual prin semne specifice, fie cu ambele mîini împreunate la nivelul 
pieptului, fie cu mîna dominantă (stînga sau dreapta) care, în forma dactilemei B, 
cu palma orientată către exterior, arată acţiunea de separare, pauză sau delimitare.  

O observaţie semnificativă în ceea ce priveşte acest prim demers de realizare a 
unei gramatici a limbajului mimico-gestual, şi mai ales a gramaticii primului 
Liturghier tradus în limbajul surzilor, este faptul că în limbajul mimico-gestual 
elementele esenţiale (sau purtătoare de informaţie nouă, respectiv subiectul) ale 
unei secvenţe comunicative sunt poziţionate la începutul comunicării. Un exemplu 
evidenţiator este chemarea „Domnului să ne rugăm.” transpusă gestic sub forma 
noi rugăm pe domnul care, de-a lungul întregii slujbe, va fi semnalată nu la 
sfîrşitul enunţului, ci la începutul acestuia. 

Fondul lexical gestual religios  
Acceptînd ca metodă pastorală comunicarea mimico-gestuală, Biserica 

Ortodoxă Română a fost pusă în faţa necesităţii de a identifica în fondul gestic 
existent în anul 1996 şi delimita gesturile laice ale persoanelor surde de gesturile cu 
încărcătură sacră necesare în comunicarea liturgică dintre credincioşii surzi şi 
preoţii oficianţi.  

Din această grijă şi responsabilitate faţă de mesajul transmis surzilor în 
Biserică, am clădit un edificiu comunicaţional; dacă limbajul mimico-gestual 
religios ar fi existat la momentul 1996, ar fi fost o altă situaţie, dar pe de-o parte, 
limbajul mimico-gestual laic era şi este oricum foarte sărac şi neuniformizat. 

Frumuseţea şi trăirea noastră, a celor auzitori, cînd participăm la o slujbă într-o 
biserică bine pictată şi cu interpretare muzicală pe măsură, sînt stări şi trăiri care 
trebuie provocate, realizate şi pentru fraţii surzi printr-o expunere gestuală 
corespunzătoare. 

Ca urmare, limbajul mimico-gestual religios, elaborat începînd cu anul 1996, 
nu-mi aparţine în sens propriu, ci îşi are sorgintea în esteticul teologic-iconografic 
şi gestic - cultic, ca tezaur al Bisericii. Necesitatea creării limbajului mimico-
gestual liturgic poate fi foarte uşor explicată dacă plecăm de la cîteva din 
nenumăratele exemple care scot în evidenţă neputinţa unei exprimări adecvate într-
un spaţiu de cult:  

• gestul tată, semnificat prin răsucirea degetelor, care sugerează o mustaţă; de 
aici imposibilitatea noastră ca şi clerici de a reprezenta pe nereprezentabilul 
Dumnezeu - Tatăl printr-un astfel de semn, ceea ce a dus la propunerea semnului: 
începînd cu A/alfa, secvenţă desprinsă din semnul canonic al închinării; 

• semnele laice pentru oraş, respectiv sat care apar în ectenia mare, expuse 
gestic sub forma omului îngîmfat, cu nasul în vînt, respectiv a ţăranului, omul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 141 

simplu care este indicat prin mişcarea de ştergere a nasului sau care poartă sapa sub 
braţ – o exprimare pe care o considerăm nepotrivită spaţiului de cult. 

Crăciun: - (Crăciunul) semnul laic era realizat prin imitarea/mimarea gestului 
de junghiere a porcului. În exprimare religioasă se gesticulează astfel: din steaua de 
pe bolta cerului coboară o rază de lumină Dumnezeiască, ce ajunge pînă spre capul 
pruncului Hristos. 

Aceste aspecte nu puteau să treacă neobservate pentru că port întreaga 
responsabilitate a implementării acestui sistem de comunicare în Biserică şi este 
inadmisibil ca un lexic cu conotaţii de argou să fie acceptat în mesajul liturgic. 
Limbajul mimico-gestual religios trebuie să conţină gesturi mature şi oneste şi să 
evite gesturile nepotrivite spaţiului liturgic. 

Cînd semnul liturgic comunică lauda, mulţumirea şi cererea adresate lui 
Dumnezeu, el dobîndeşte harul divin pentru a sfinţi, prin adevărul exprimat mintea, 
voinţa şi inima celui ce îl vede şi, mai ales, îl descifrează. 

Fondul lexical care stă la baza lucrării Simbolistica semnelor6 este alfabetarul 
sacru oferit de Biserica Ortodoxă Română credincioşilor deficienţi de auz pentru a 
aduce laudă lui Dumnezeu, Cel în Treime Închinat. Cartea Simbolistica Semnelor 
aduce prin urmare sistemului de comunicare al credincioşilor surzi informaţii 
gestuale cu încărcătură spirituală; pe acestea le-am numit semne sacre, avînd astfel 
în vedere provenienţa lor: textul biblic, textul patristic, textul cultic-liturgic şi 
iconografia ortodoxă. Tema religioasă serveşte, prin sugerarea unor semne mimico-
gestuale, drept modalitate de a atinge şi sensibiliza inima credinciosului surd. 

O altă problemă a fost fondul lexical religios foarte sărac. Ca un exemplu, 
semnul cruce, realizat prin însemnarea cu semnul sfintei cruci, era polisemantic, 
însemnînd, în funcţie de context, cruce, duminică, ortodox, sfînt, curat, etc.. Noi 
ne-am străduit să găsim termeni pentru fiecare noţiune în parte. Îmbogăţirea 
lexicului religios s-a făcut pe două căi: 

1. resemantizare a unor semne deja existente prin atribuirea unor înţelesuri 
apropiate ca nuanţă de înţelesul de bază. Exemplu: curat - sfînt (adjectiv).  

2. inovarea unor semne noi pentru noţiunile neacoperite gestic plecînd de la 
analiza semiotică a textului/ cuvîntului: 

A) semne inspirate din sfînta scriptură: Avraam, Iacov, Profet, Prooroc, 
Psalm, Încredinţarea lui Toma, Binecuvîntare, Înălţare, Cincizecime, Îngenunchea 
Închinare etc.; 

B) semne inspirate din sfînta tradiţie: Sfînta Treime, Sfîntul Duh, Înălţarea 
Sintei Cruci, Sfînta Filofteia, Sfîntul Spiridon, Ponţiu Pillat, Fariseu, Epistolă, 
Dreptmăritori, Ispită, Întinăciune, Naş, Păcat, Păcătos, Post, Pururea, Ziua 
Domnului, Bocet, Rob, Suspina, Suferi. etc.; 

C) semne inspirate din cultul liturgic: Arhiereu, Preot, Diacon, Liturghie, 
Agheasmă Mare, Agheasmă Mică, Logodnă, Cununie, Proscomidie, Botez, 
Spovedanie etc.;  

                                                
6 Lucrare apărută la Editura Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă, Bucureşti, 2009. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 142 

D) semne inspirate din iconografie: Mîntuitor, Sfînt, Serafim, Bunavestire, 
Har, Naşterea Domnului (Crăciunul, Învierea, Slobozire /Eliberare, Dumnezeu 
Tatăl), Îngerii căzuţi, Îngerii, Heruvimii, ctitor, smerit, cuvios etc;  

E) semne de factură iconică: clopot, cruce etc.; 
F) semne conceptualizate în duh specific teologiei şi gîndirii ortodoxe: 

credinţă, credincios, Domnul, Dumnezeu etc.; 
G) semne inspirate din practica credincioşilor ortodocşi români: a cere 

binecuvîntare, pomană, a împărţi, Sărutăm dreapta!, Cu aplecăciune!  
Cu toate acestea, pentru ca un cuvînt-semn să poată fi folosit în textul 

liturghierului, indiferent dacă este cu specific laic sau religios, am considerat că 
trebuie să îndeplinească următoarele cerinţe:  

1. să aibă caracteristicile unui semn gestic – propriu limbajului mimico-gestual;  
2. să transmită o noţiune teologică, sau să ajute la conturarea unei viziuni 

teologice;  
3. să aibă valoare estetică în sine şi în ansamblul frazei, al contextului său.  
Pentru o exprimare gestică literară, elevată, este necesară o amplitudine 

coregrafică şi respectarea unei minime deontologii:  
- gesturile trebuie executate decent şi estetic, cît mai clar şi expresiv;  
- mimica şi gestul trebuie executate, pe cît este posibil, simultan cu articularea 

verbală a cuvîntului.  
Precizăm că rîvna şi zelul de a contribui la îmbogăţirea lexicului gestual religios 

din România trebuie să poarte girul unei binecuvîntări, a susţinerii argumentate, 
pentru a nu crea gesturi nepotrivite şi semne inadecvate. Este, deci, evident că nu 
orice semne (de factură religioasă sau nu) pot fi folosite în biserică, la 
Dumnezeiasca Liturghie. De aceea, semnele preluate din lexicul comun au fost 
supuse unei operaţii de selecţie atentă şi de cosmetizare pentru ca ansamblul să fie 
asemenea unei reprezentări de icoane în mişcare. Operaţia a fost cu atît mai dificilă 
cu cît eram conştienţi că o modificare prea drastică ar fi înstrăinat prea mult textul 
faţă de adresanţii săi şi ar fi fost aproape de neînţeles pentru credincioşi. Oricum, 
termenii religioşi suscită curiozitatea acestora şi este necesară, evident, explicarea 
lor. 

Lucrarea de asistenţă religioasă şi socială acordată persoanelor surde din 
România, începută în anul 1996, în actuala Arhiepiscopie a Argeşului şi 
Muscelului, şi continuată sub patronajul Preafericitului Părinte Patriarh Daniel, a 
dus la constituirea pînă la momentul actual din: forme de învăţămînt teologic 
preuniversitar, universitar şi postuniversitar, 20 de parohii cu preoţi slujitori şi 10 
profesori de religie în şcolile de învăţămînt special şi un Centru Naţional de 
pregătire, catehizare şi misiune ortodoxă pentru deficienţii de auz din Patriarhia 
Română şi Diaspora. 

Biserica Ortodoxă Română promovează afirmarea limbajului mimico-gestual ca 
limbă maternă a persoanelor surde, în contextul promovării comunităţii surzilor cu 
statut de minoritate lingvistică, autorizarea personalului implicat în această slujire, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 143 

conform Legii 448/ 2006, respectarea recomandărilor pastorale privind modul 
adecvat de oficiere a unei slujbe pentru persoanele surde:  

- întreg actul de cult transmis persoanelor surde să se oficieze în limbaj vizual 
mimico-gestual, fiind exclusă orice formă de verbalizare; slujirea preotului să se 
facă exclusiv în limbajul mimico-gestual românesc religios, urmînd topica 
comunicării prin intermediul canalului vizual, specifică surzilor (fără voce); 

- asigurarea unui spaţiu de cult, distinct de cel al auzitorilor; 
- în cazul construcţiilor de noi biserici, acestea să fie tip navă şi cu solee înaltă; 

catapeteasma să fie de înălţime medie care să permită vizualizarea actelor de cult 
din Sfîntul Altar;  

- orientarea spaţială a preotului să fie numai către credincioşi în timpul 
transmiterii mesajului liturgic.  

Această misiune pastorală cu totul inedită şi totuşi atît de necesară este o 
mărturie de netăgăduit a lucrării Cincizecimii7 continue în cadrul Bisericii. O 
dovedeşte cel mai bine următorul fapt: la Cincizecime, fiecare dintre participanţii la 
sărbătoare auzea predica apostolică în limba în care s-a născut – ebraică, egipteană, 
romană, greacă, arabă. În cazul de faţă un alt neam, al surzilor, aude Vestea cea 
Bună pe limba lui, limbajul mimico-gestual. 

La o lectură sumară a textului din Liturghierul tradus în limbaj mimico-gestual8 
se poate constata că actul de traducere în limbajul semnelor nu aduce niciun fel de 
atingere expresivităţii textului sacru, mai mult, secvenţele de maximă înălţare 
spirituală, în care metaforele sunt cele care redau conţinutul dumnezeirii, se 
regăsesc în limbajul mimico-gestual în toată frumuseţea lor. Spre exemplu: enunţul 
„Împărate ceresc, Mîngîietorule, Duhul Adevărului, Vistierul Bunătăţilor şi 
Dătătorule de viaţă” devine un „enunţ” imagistic sau fragment imagistic ori „text” 
imagistic sub forma: „Împărate al cerurilor, Mîngîietorule/ mîngîiere9, Duhul 
Adevărului/ adevărat, Trezorier/ depozitar al darurilor duhovniceşti, Dai / dătător/ 
creator [de] viaţă…” care păstreză toate caracteristicile textului-bază, 
„Mîngîietorule”, „Duhul Adevărului”, „Trezorier/ depozitar al darurilor 
duhovniceşti” şi „Dai / dătător/ creator [de] viaţă” păstrîndu-şi caracterul apozitiv 
pe lîngă baza „Împărate Ceresc”. Şi în textul tradus îşi păstrează caracterul de 
predicat secundar al comunicării, exprimînd, detaliind sau complinind 
caracteristicile Dumnezeirii – oricum de nepătruns pentru mintea omenească. În 
acelaşi mod exemplificăm „Cincizecimea” continuă pe care momentul Epiclezei îl 
realizează în urma comunicării/ dialogului dintre preoţii slujitori şi credincioşi şi 
Tatăl Ceresc care trimite asupra tuturor Duhul Sfînt. Considerăm că aducerea în 
atenţie în concret a subiectului, cel puţin în introducerea unei noi invocări, este de 
natură să faciliteze pătrunderea credincioşilor în planul rugăciunii şi, totodată, 

                                                
7 Faptele Apostolilor 2, 4. 
8 Recomandăm lectura operei integrale. 
9 Forma prin care Duhul Sfînt vine, conform cuvîntului biblic, ca o adiere, ca o briză; Ioan 14, 16: 

Domnul ne vorbeşte lămurit despre venirea Celui Care ne va fi … „Mîngîietor” după plecarea Sa la 
Tatăl.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 144 

redarea unor verbe prin substantive-nume de acţiuni în transcrierea traducerii o 
explicăm prin faptul că gestul implică verbul, dar numele acţiunii se redă, ca şi în 
limba română, prin substantive („Dai / dătător/ creator [de] viaţă”). Podoaba 
darurilor Duhului Sfînt sunt atît de sugestiv reprezentate în Toparul Ceasului al 
treilea, încît cel dintîi gest treimic se transformă într-Unul-Duhul Sfînt pe Care Îl 
primim de la Tatăl cu ambele braţe deschise, ridicate şi este adus acest Duh 
Preasfînt şi Care nu vrem să-L ia de la noi, ci aşa cum în gestul fotografic L-am 
primit de sus cu ambele mîini, tot astfel Îl dăruim. 

În privinţa mijloacelor de realizare, am mai adăuga faptul că traducerea s-a 
bazat pe echivalenţa semantică a celor două limbaje, sprijinindu-ne afirmaţia pe un 
exemplu dat de statutul de Doamnă, redat prin gestul „Maică-Fecioară”, iar pentru 
Teotocos „Născătoarea/ Ai născut [pe] Pruncul-Dumnezeu” ceea ce ne 
îndreptăţeşte să considerăm această operă o traducere veritabilă, nu o simplă 
transpunere a limbii române în limbajul semnelor. 

 
Bibliografie 
Alincăi, Cornel, 2000,Gramatica formelor vizuale, Ed. Paralela 45, Piteşti 
Biblia sau Sfânta Scriptură, , 2001, ediţie jubiliară a Sfântului Sinod, versiune diortosită 

după Septuaginta, redactată, adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul 
Clujului sprijinit pe numeroase alte osteneli, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 

Branişte, Ene, Branişte, Ecaterina, 2001, Dicţionar enciclopedic de cunoştinţe religioase, 
Editura Diecezană, Caransebeş 

Dascălu, Nicolae, 2000, Comunicare pentru comuniune, Editura Trinitas, Iaşi 
Dumas, Felicia, 2000, Gest şi expresie în liturghia ortodoxă, Editura Institutul European, 

Iaşi 
Filocalia, trad. Dumitru Stăniloae, Tipografia Arhidiecezană, Sibiu, vol. 2 (1947), vol. 3 

(1948), Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
Bucureşti, vol. 6 (1977), vol. 7 (1977), vol. 9 (1980), vol. 10 (1981), Editura Episcopiei 
Romanului şi Huşilor, vol 11, (1990) 

Învăţătura de credinţă creştină ortodoxă, 2001tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de 
grijă a Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu 
aprobarea Sfîntului Sinod, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 
Române, Bucureşti 

Ivăniş-Frenţiu, Maria, 2001, Limba română şi limbajul rugăciunii, Ed. Anastasia, Bucureşti 
Liturghierul, 2000, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Onu, Constantin, 2003, Comunicare şi slujire prin limbajul mimico-gestual, Editura 

Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2005a, Dumnezeiasca Liturghie a Sfântului Ioan Gură de Aur, Editura 

Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2005b, Dumnezeiasca Liturghie a Sfântului Vasile cel Mare, Editura 

Universităţii din Piteşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 145 

Onu, Constantin, 2005c, Semnele credinţei, Editura Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2005d, Sfânta Liturghie a Darurilor mai înainte sfinţite, Editura 

Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2007, Misiunea Bisericii Ortodoxe Române faţă de credincioşii deficienţi 

de auz şi de vedere (teză de doctorat), Editura Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2008a, Dicţionar religios al limbajului mimico-gestual, Editura 

Universităţii din Piteşti 
Onu, Constantin, 2008b, Liturghierul tradus în limbajul mimico-gestual liturgic românesc, 

Editura Institutului Biblic şi de Misiune Ortodoxă, Bucureşti 
Onu, Constantin, 2009, Simbolistica semnelor, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 

Ortodoxă, Bucureşti 
Sfîntul Vasile cel Mare, 1986, Scrieri I, trad. D. Fecioru, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
Stănică, Ilie, Popa, Mariana, Popovici, Doru-Vlad, 2001, Psihologie specială – deficienţa 

de auz, Editura Pro Humanitate, Bucureşti 
Stăniloae, Dumitru, 1992, Spiritualitatea Ortodoxă. Ascetica şi mistica, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române 
Stăniloae, Dumitru, 1996/1997, Teologia Dogmatică Ortodoxă, ediţia a doua, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, vol. 1, 2, 3 
Vintilescu, Petre, 1998, Liturghierul explicat, Editura Institutului Biblic şi de Misiune a 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:29:17 UTC)
BDD-A57 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

