
  

L’IMAGINAIRE MYTO –POETIQUE DANS LES INCANTATIONS 
CONTRE LES SERPENTS  : LE MOTIF DE L’OISEAU BIGARRE 

 
 

Adriana RUJAN 
        Universitatea din Piteşti     

 
 

Résumé: Le présent article se propose de mettre en évidence les mécanismes 
d’élaboration et de structuration sémantique du motif de l’ « oiseau bigarré » des enchantements 
contre les morsures de serpent en rapportant ce motif au modèle formant de nature mytho-
poétique de cette catégorie rituelle. 

Mots-clés : motif, mythe,  rituel 
 

Descântecul de şarpe (de muşcătură de şarpe) deţine, în tipologia descântecelor 
terapeutice, un loc singular prin caracteristicile repertoriale şi de context ale întregului 
scenariu ritual de actualizare. 

Trebuie să menţionăm, în primul rând, că acest tip de descântec are în vedere o 
stare maladivă ce poate afecta în egală măsură omul şi animalele (vite muşcate de 
şarpe), acestora aplicându-li-se o terapie magică identică. Acelaşi descântec se foloseşte 
şi pentru muşcătura de nevăstuică, el fiind, prin excelenţă, un descântec „terapeutic” 
(Burghele, 2000). 

O altă trăsătură distinctivă a acestui descântec este faptul că, deşi vizează o 
afecţiune puţin frecventă, având chiar caracterul de „eveniment” neobişnuit, de excepţie 
– muşcăturile de şarpe reprezentând cazuri rare, cel puţin pentru om – textele de 
descântec de şarpe înregistrează toate tipurile structurale ale acestui gen, cu ample 
dezvoltări de variante tematice şi combinatorii, a căror paradigmă este comparabilă, 
poate, doar cu aceea a descântecelor de bubă sau de deochi. 

În indexul structurilor „poetice-magice” stabilit de Nicoleta Coatu (Coatu, 
1998, p.151 urm.) descântecul de şarpe este menţionat pentru a ilustra doar tipurile de 
structuri „contrastive” (p.205,) „ structuri încifrate” (p.212) şi „structuri imperativ / 
enumerative + oximoronice + narative” (p. 275); el se regăseşte, însă, în toate cele 14 
modele structurale înregistrate de cercetătoare, unele cu dezvoltări speciale.  

În cadrul structurilor narative, de pildă, descântecul de şarpe construieşte o 
variantă narativ-descriptivă în care se prezintă lupta dintre şarpe şi broască într-un cadru 
cu elemente de sugestie simbolică (apă, alun), broasca fiind desemnată învingătoare – 
sugestie a înfrângerii bolii: Pe sub malul Dunării, / pe sub trei tufe de alun / broasca cu 
şerpele se mâncà./ Broasca dovedeà, / şarpele perià / de la Cutare (Gor, p. 395). 

O dezvoltare particulară o reprezintă, în cadrul structurilor „dialogice” 
(structuri în care descântătoarea intră în dialog fie cu destinatarul, fie cu agentul magic), 
variantele în care căutătorul leacului întâlneşte şarpele (agentul malefic) şi dialoghează 
cu el, aflând mijloacele terapeutice: Bună ziua în Dudău! / - Ce păzeşti aici, şarpe rău? 
/ - Iaca stau! / - Nu mai sta / şi haide spune leacul (lui X) mele. / Leacul (lui X) e 
…(F.Ag 316). 

Considerăm că locul privilegiat pe care descântecele de şarpe îl deţin în 
sistemul acestei categorii rituale are, pe de o parte, o determinare intrinsecă, ce ţine de 
prestigiul şarpelui în constelaţia simbolică a principiului feminin din culturile 
tradiţionale şi chiar în stratul religios creştin (cf. Zimmer, 1994, p.60 urm., Dicţ., 1994, 
III), de proiecţia mitologică în prelungirea căreia se situează şi descântecul ca rit. Dacă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)
BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitești



  

în cazul celor mai multe tipuri de descântec agentul malefic este reprezentat prin 
personificare - în plan lingvistic prin conversiune denominativă  (numele bolii 
personificate devine nume propriu, adesea prin extensiune în cuplu): Apucatul, Buba, 
Deochiul, Moima, Muma-Pădurii, Ielele, Strânsul - Strânsoaica, Ceas Rău - Ceas 
Răuroaica, Strigoiul - Strigoaica, Priculicii - Priculicioanele etc., ipostaze ale Răului 
indeterminabil,  descântecul de şarpe se aplică unei situaţii reale: întâlnirea sau 
contactul direct cu un şarpe şi muşcătura lui. Dincolo de această situaţie privită ca 
eveniment verificabil, intrarea în starea de boală şi determinările ei se supun 
mecanismelor de elaborare a imaginarului descântecelor ca univers ficţional formalizat: 
sub presiunea modelelor formante ale genului, întâlnirea cu Şarpele este reprezentată ca 
având loc în coordonate spaţio-temporale necontingente, devenite exemplare, 
semnificative din punct de vedere mito-poetic: fântâna lui Lespezaure (F.Ag., 311), 
Fântâna Gerului (Codin, 594), fântâna lui Ghenare (F.Ag., 310) ş.a. Şarpele însuşi 
capătă, prin personificare şi proiecţie mitică, atribute numenale, fiind tabuizat în 
apelative indirecte: Belisar (G.Dem. 460), Pitpariu (F.Ag. 309), bărarul (Codin, 593), 
Spinariu (Codin, 592), Bola (F.Ag. 313), Chivere, nechivere (Codin, 591) ş.a. 

În structurile direct imperative ori epico-dramatice ale descântecelor de şarpe 
un interes special prezintă motivul pe care îl vom numi pasăre pestriţă / pe bucen de 
viţă, unde interrelaţionarea variantelor ne oferă posibilitatea reconstituirii unui scenariu 
mito-poetic şi ritual care, deşi obscur în determinările sale, devine vizibil în articularea 
şi evoluţia configuraţiei sale structurale şi semantice.  

În formele cele mai frecvent întâlnite motivul se prezintă într-o structură epico-
descriptivă, în care lanţul semantic dintre desfăşurarea textuală şi eficienţa magică 
preconizată este adesea întrerupt: o pasăre pestriţă (în variante: păsărică pestriţă – 
F.Ag.316, pasăre pistricioară – Gor., 405, pasăre mistrie – F.Ag. 303, pasăre pistruie – 
F.Ag. 302, păsăruie – ruie – Codin, 593, păsărică gălbeoară – F.Ag.300, pasăre albă 
codalbă – F.Ag.305 ş.a) zboară din cer ori se urcă pe un bucen de viţă-de-vie (butuc, 
buştean, bucium); bucenul se aprinde / se umflă şi plesneşte, vine o ploaie şi îl stinge, 
iar stropiturile de apă, ca şi aruncarea peste gard a bucenului sau a unei viţe de vie tăiate 
înseamnă alungarea bolii, vindecarea de muşcătură: Păsăruică mică, / Pe bucen se suie, 
/ bucenul se aprinse, / veni o ploaie şi-l stinse/ 
Şi noi luarăm apă şi-l udarăm pe N. / Şi decât îi trecu… (Codin, 593);  Păsăruie, ruie / 
Pă bucen să suie…/ Stropitură dă apă aruncată, / Muşcătură dă şarpe 
vindecată…(Codin, 583). În alte variante ale structurilor epice având ca protagonist 
pasărea pestriţă, aceasta calcă-n piatră, care „trăsneşte” şi produce, prin efect magic de 
analogie, plesnirea şarpelui: Sfântă Troiţă / Pasăre pestriţă / Calcă-n piatră / Piatra a 
trăsnit / Şarpele- a plesnit / La un loc cu naşu / Naşu alunaşu. Mă- nchin cu descântecul 
/ Şi Dumnezeu să vie / Cu leacul. (F.Ag., 306)  

Pe acest palier de lectură pasărea pestriţă pare a fi o reprezentare a actantului 
benefic şi a unei acţiuni de contracarare: Trecui pe lângă o fântână / Cu un băţ de alun 
în mână: / - Ce lucrezi, şarpe rău, acilea în dudău? / Vino şi vindecă muşcătura ta / De 
la animala mea! / Păsărica pestriţă se urcă pe butuc, / Butucul se aprinsă, / Nouă ploi 
plouă şi focul se stinsă. / Viţă tăiată, peste gard aruncată / Bubă de şarpe vindecată. 
(F.Ag., 315). Ea este invocată în alte variante să asigure nemijlocit efectul de vindecare: 
Pasăre pestriţă, / Dă-te-n cer, /      Dă-te-n pământ, / Dă-te-n bucium verde! / Buciumul 
se aprinsă, / Dă-te, ploaie stinsă, / Năvală la stuful cu alun, / Alunul / Unde leapădă 
şarpele veninul. (F.Ag., 304).  

O variantă narativă mai amplă deţine în structura sa o secvenţă explicativă 
privind prezenţa misterioasă a păsării pestriţe, care se relevă a nu fi altceva decât o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)
BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitești



  

metamorfoză a şarpelui: Pleacă Iacob la râul lui Iordan / Să bea apă, / Să-ntâlni cu N. 
(om ori vită) în cale: / O muşcă şi-o turbură, / Îndărăt să-nturnă, / Păsărică pestriţă se 
făcu, / Pă bucen se sui…(Codin, 593).  

În numeroase variante, de frecvenţă şi răspândire în întreaga arie românească 
(cf. Gor., 401 bibliografia variantelor) pe care le considerăm „derivate” din această 
structură amplă cu valenţe mitologice, pasărea pistruie se prezintă ca metaforă propriu-
zisă a şarpelui, substituţie operată şi explicitată prin conservarea secvenţelor din 
desfăşurarea epică a motivului: Tru găleată, tru găleată, / pasere pistruie / pe viţă de vie 
se suie, / pe (Cutare) îl muşcă / de otravă-l venină. / Viţa de vie o tăiai, / peste gard o 
aruncai, / muşcătura de şarpe o vindecai, / de venin şi otravă îl desveninai,  / cu alun şi 
boj îl descântai. (Gor., 401). 

Atribuirea acţiunii malefice de înveninare face, în sfârşit, din figura păsării 
pestriţe o metaforă divulgată: Pasere pistricioară, / prin tufe ai venit, / te-ai azvârlit, / 
pe Cutare l-ai ciupit; / Trupu lu Cutare / s-a umflat, / s-a veninat. / Maica Precista a 
alergat, / viţă de vie neagră a tăiat, / peste gard a aruncat/ trupu lu Cutare s-a 
desumflat (Gor., 405). 

Raportarea la mit a motivului „pasăre-pestriţă” ca relaţie ce transcende simpla 
substituţie metaforică este argumentată şi de identificarea, în variante, a unei 
componente sacrificiale susţinute de întregul edificiu imagistic al motivului, în 
articularea căruia identificarea şarpelui agent malefic cu Şarpele mitologic devine 
relevant. Uciderea şarpelui ca mijloc terapeutic eficient se regăseşte îndeosebi în 
structurile imperative: Cătă una, / Cătă Buna / Părăluşă de argint: / -Da tu, şarpe, ce-ai 
gândit? / Pă N. ai prăpădit / Eu cu boziu şi cu alun / Te-oi descânta, / Pă N. l-oi 
vindica, / Pă tine peste mare te-oi arunca, / Ca cicoarea te-oi usca, / Pe N. l-oi vindeca 
(Codin, 593), sau, într-o formulă imperativă concisă: Şarpele să crape, / omul de moarte 
să scape (F.Ag., 258). 

Ca element asociat acestei componente se prezintă motivul „fată pupuiată” 
(cucuiată): aceasta pregăteşte, stând pe un vârf de piatră (sugerare a înălţimii, ce 
clarifică şi recurenţa păsării „suite” pe bucen) o pâine de cenuşă / şi cu lapte de căpuşă, 
pe care şarpele o va mânca / şi va crăpa (Bârlea, 1924, 367) producând în revers 
„desumflarea”, dezveninarea bolnavului. Motivul este în măsură să sublinieze 
semnificaţia aruncării peste gard a vrejului uscat de vie ca analogon al anihilării 
şarpelui, gest verbal  marcat în descântecele cu structură direct imperativă: Şarpe solzos 
/ cu dinţii de os, / Şarpe gălbui / cu ochii crăpui, / Io te-am descântat, / Limba ţi s-a 
uscat, / Capul ţi-a secat…(G. Dem., 460). 

Ca mijloc de anihilare figurează în descântecele de această factură şi imperaţia 
adresată şarpelui de a-şi bea propriul venin: …Osul sănătos / dă veninul jos / şi şerpele 
dihu / să-şi beie veninul (Marian, 1886, 224).  

Motivul „pasăre pistruie” structurează şi descântecele de „legare a şarpelui”,  
actualizate ca exerciţiu al puterii magice (hipnotizare), având ca efect faptul că „şarpele 
să zăpăceşte şi nu poate să fugă, atunci de voeşti îl ia şi umblă cu dânsul, însă nu eşti 
slobod niciodată să-l omori, că pierzi puterea deasupra lui. (…) Şi când voeşti să-i dai 
drumul sau a apucat de a intrat în gaură, îl dezlegi ca să nu moară acolo” (Gor., 401 – 
402), care menţionează explicit interdicţia de a omorî şarpele prezentă în sistemul de 
credinţe şi superstiţii ale poporului, ecou al reprezentării sale arhetipale.   

Ca transpoziţie in actu a unui model mitic, descântecul de şarpe ca rit verbal 
conservă şi cristalizează, în paradigma de teme şi motive dezvoltate, un act de vindecare 
eficient şi radical, prin reinstaurarea situaţiei primordiale de sănătate a bolnavului, 
corelat cu anihilarea, de o manieră la fel de radicală, a răului întruchipat de şarpe.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)
BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitești



  

În practica reală a descântatului de şarpe, ce se aplică unei stări de boală cel 
mai adesea incurabile, conştientizate ca atare de actanţi, actualizarea textului de 
descântec apare mai curând ca un demers compensatoriu, de trăire, prin sustragerea din 
timpul profan, a unei experienţe necontingente, ascunse sub forma reprezentărilor 
figurative, din categoria imaginarului, ca preludiu al postexistenţei. Descântecul de 
şarpe, în structura, aplicaţia şi determinările sale deschide o poartă spre complexitatea 
abia întrezărită a practicilor psiho-terapeutice umane şi ne oferă prin aceasta drumul 
unui act de cunoaştere inepuizabil.  

 
Abreviaţii – Bibliografie 
Blaga, 1937  – Lucian Blaga, Geneza metaforei şi sensul culturii, Bucureşti, Editura 

Fundaţiilor Regale, 1937 
Burghele, 2000  – Camelia Burghele, În numele magiei terapeutice, Zalău, Editura Limes, 

2000 
Coatu, 1998  – Nicoleta Coatu, Structuri magice tradiţionale, Bucureşti, Editura Bic All, 

1998 
Codin  – Constantin Rădulescu-Codin, Literatură populară, I, Cântece şi 

descântece ale poporului,  Ediţie critică de Ioan Şerb şi Florica Şerb, 
Studiu introductiv de Dan Simonescu, Bucureşti, Editura Minerva, 
1986 

Dicţ., 1994  – Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, vol. I, II, III, 
Bucureşti, Editura Artemis, 1994 

Durand, 1977  – Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Bucureşti, 
Editura Univers, 1977 

F. Ag.  – Adriana Rujan (coordonator), Folclor poetic din Argeş – Descântece -, 
Piteşti, Editura Paralela 45, 2006 

G. Dem.  – G. Dem. Teodorescu, Poezii populare române, Ediţie critică, note, glosar, 
bibliografie şi indice de George Antofi, Prefaţă de Ovidiu Papadima, 
Bucureşti, Editura Minerva, 1982 

Gor.  – Artur Gorovei, Descântecele Românilor. Studiu de folklor, Bucureşti, 
Regia M.O. Imprimeria Naţională, 1931 

Marian  – Simion Florea Marian, Descântece poporane române, Suceava, 
Tipografia Lui R. Eckhardt în Cernăuţi, 1886 

Zimmer, 1994  – Heinrich Zimmer, Mituri şi simboluri în civilizaţia indiană, Bucureşti, 
Humanitas, 1994 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)
BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

