L’IMAGINAIRE MYTO -POETIQUE DANS LES INCANTATIONS
CONTRE LES SERPENTS : LE MOTIF DE L’OISEAU BIGARRE

Adriana RUJAN
Universitatea din Pitesti

Résumé: Le présent article se propose de mettre en évidence les mécanismes
d’élaboration et de structuration sémantique du motif de I’ « oiseau bigarré » des enchantements
contre les morsures de serpent en rapportant ce motif au modeéle formant de nature mytho-
poétique de cette catégorie rituelle.

Mots-clés : motif, mythe, rituel

Descantecul de sarpe (de muscaturd de sarpe) detine, in tipologia descantecelor
terapeutice, un loc singular prin caracteristicile repertoriale si de context ale intregului
scenariu ritual de actualizare.

Trebuie sd mentiondam, in primul rand, ca acest tip de descantec are Tn vedere o
stare maladiva ce poate afecta in egald masurd omul si animalele (vite muscate de
sarpe), acestora aplicandu-li-se o terapie magica identica. Acelagi descantec se foloseste
si pentru muscatura de nevastuica, el fiind, prin excelentd, un descantec ,,terapeutic”
(Burghele, 2000).

O altd trasatura distinctiva a acestui descantec este faptul ca, desi vizeaza o
afectiune putin frecventa, avand chiar caracterul de ,,eveniment” neobisnuit, de exceptie
— mugcaturile de sarpe reprezentdnd cazuri rare, cel putin pentru om — textele de
descantec de sarpe inregistreaza toate tipurile structurale ale acestui gen, cu ample
dezvoltari de variante tematice si combinatorii, a caror paradigma este comparabila,
poate, doar cu aceea a descantecelor de buba sau de deochi.

Tn indexul structurilor ,,poetice-magice” stabilit de Nicoleta Coatu (Coatu,
1998, p.151 urm.) descantecul de sarpe este mentionat pentru a ilustra doar tipurile de
structuri ,,contrastive” (p.205,) ,, structuri incifrate” (p.212) si ,,structuri imperativ /
enumerative + oximoronice + narative” (p. 275); el se regaseste, insd, in toate cele 14
modele structurale inregistrate de cercetdtoare, unele cu dezvoltari speciale.

In cadrul structurilor narative, de pilda, descantecul de sarpe construieste 0
variantd narativ-descriptiva in care se prezinta lupta dintre sarpe si broasca intr-un cadru
cu elemente de sugestie simbolicd (apd, alun), broasca fiind desemnata Invingatoare —
sugestie a Infrangerii bolii: Pe sub malul Dunarii, / pe sub trei tufe de alun / broasca cu
serpele se mdnca./ Broasca dovedea, / sarpele peria / de la Cutare (Gor, p. 395).

O dezvoltare particulard o reprezintd, in cadrul structurilor ,dialogice”
(structuri in care descantatoarea intré in dialog fie cu destinatarul, fie cu agentul magic),
variantele In care cautatorul leacului intalneste sarpele (agentul malefic) si dialogheaza
cu el, afland mijloacele terapeutice: Bunda ziua in Duddu! / - Ce pazesti aici, sarpe rau?
/ - laca stau! / - Nu mai sta / §i haide spune leacul (lui X) mele. / Leacul (lui X) e
...(F.Ag 316).

Consideram ca locul privilegiat pe care descantecele de sarpe il detin in
sistemul acestei categorii rituale are, pe de o parte, o determinare intrinsecd, ce tine de
prestigiul sarpelui in constelatia simbolica a principiului feminin din culturile
traditionale si chiar in stratul religios crestin (cf. Zimmer, 1994, p.60 urm., Dict., 1994,
III), de proiectia mitologica in prelungirea careia se situeaza si descantecul ca rit. Daca

BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)



in cazul celor mai multe tipuri de descantec agentul malefic este reprezentat prin
personificare - in plan lingvistic prin conversiune denominativa (numele bolii
personificate devine nume propriu, adesea prin extensiune in cuplu): Apucatul, Buba,
Deochiul, Moima, Muma-Pdadurii, lelele, Stransul - Stransoaica, Ceas Rau - Ceas
Rauroaica, Strigoiul - Strigoaica, Priculicii - Priculicioanele etc., ipostaze ale Raului
indeterminabil, descantecul de sarpe se aplicd unei situatii reale: Intdlnirea sau
contactul direct cu un sarpe si muscatura lui. Dincolo de aceastd situatie privitd ca
eveniment verificabil, intrarea in starea de boald §i determindrile ei se supun
mecanismelor de elaborare a imaginarului descantecelor ca univers fictional formalizat:
sub presiunea modelelor formante ale genului, Intalnirea cu Sarpele este reprezentata ca
avand loc in coordonate spatio-temporale necontingente, devenite exemplare,
semnificative din punct de vedere mito-poetic: fantana lui Lespezaure (F.Ag., 311),
Fantana Gerului (Codin, 594), fantana lui Ghenare (F.Ag., 310) s.a. Sarpele insusi
capatd, prin personificare si proiectie miticd, atribute numenale, fiind tabuizat in
apelative indirecte: Belisar (G.Dem. 460), Pitpariu (F.Ag. 309), bararul (Codin, 593),
Spinariu (Codin, 592), Bola (F.Ag. 313), Chivere, nechivere (Codin, 591) s.a.

Tn structurile direct imperative ori epico-dramatice ale descantecelor de sarpe
un interes special prezintd motivul pe care 1l vom numi pasdre pestrita / pe bucen de
vitd, unde interrelationarea variantelor ne oferd posibilitatea reconstituirii unui scenariu
mito-poetic si ritual care, desi obscur in determindrile sale, devine vizibil in articularea
si evolutia configuratiei sale structurale si semantice.

in formele cele mai frecvent intalnite motivul se prezintd intr-o structurd epico-

descriptiva, in care lantul semantic dintre desfasurarea textuald si eficienta magica
preconizatd este adesea intrerupt: o pasare pestrita (In variante: pasarica pestrifa —
F.AgQ.316, pasare pistricioara — Gor., 405, pasare mistrie — F.Ag. 303, pasare pistruie —
F.Ag. 302, pasaruie — ruie — Codin, 593, pasarica galbeoara — F.AQ.300, pasdare alba
codalba — F.Ag.305 s.a) zboara din cer ori se urca pe un bucen de vita-de-vie (butuc,
bustean, bucium); bucenul se aprinde / se umfla si plesneste, vine o ploaie si il stinge,
iar stropiturile de apd, ca si aruncarea peste gard a bucenului sau a unei vite de vie taiate
inseamnad alungarea bolii, vindecarea de muscatura: Pasdaruica micd, / Pe bucen se suie,
/ bucenul se aprinse, / veni o ploaie i-l stinse/
Si noi luaram apa si-1 udaram pe N. / Si decdt ii trecu... (Codin, 593); Pdsaruie, ruie /
Pa bucen sa suie../ Stropitura da apa aruncatd, / Muscdatura da sarpe
vindecatd...(Codin, 583). In alte variante ale structurilor epice avand ca protagonist
pasarea pestritd, aceasta calca-n piatra, care ,trasneste” si produce, prin efect magic de
analogie, plesnirea sarpelui: Sfanta Troita / Pasare pestrita / Calca-n piatra / Piatra a
trasnit / Sarpele- a plesnit / La un loc cu nasu / Nasu alunasu. Ma- nchin cu descéntecul
/ Si Dumnezeu sa vie | Cu leacul. (F.Ag., 306)

Pe acest palier de lecturd pasérea pestritd pare a fi o reprezentare a actantului
benefic si a unei actiuni de contracarare: Trecui pe langa o fantana / Cu un bat de alun
in mana: / - Ce lucrezi, sarpe rau, acilea in dudau? / Vino si vindeca muscatura ta / De
la animala mea! / Pasarica pestrita se urcad pe butuc, / Butucul se aprinsd, / Noud ploi
ploua si focul se stinsda. / Vita taiata, peste gard aruncatd / Buba de sarpe vindecata.
(F.Ag., 315). Ea este invocata in alte variante sa asigure nemijlocit efectul de vindecare:
Pasare pestritd, / Da-te-n cer, /  Da-te-n pamdant, / Da-te-n bucium verde! / Buciumul
se aprinsa, / Da-te, ploaie stinsa, / Navala la stuful cu alun, / Alunul / Unde leapada
sarpele veninul. (F.Ag., 304).

O variantd narativd mai ampld detine in structura sa o secventd explicativa
privind prezenta misterioasa a pasdrii pestrite, care se releva a nu fi altceva decét o

BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)



metamorfoza a sarpelui: Pleaca lacob la rdul lui Iordan / Sd bea apd, / Sa-ntélni cu N.
(om ori vitd) in cale: / O musca si-o turburd, / Indardt sa-nturnd, / Pdsdricd pestriti se
facu, / Pa bucen se sui...(Codin, 593).

In numeroase variante, de frecventa si rispandire in intreaga arie romaneasca
(cf. Gor., 401 bibliografia variantelor) pe care le considerdm ,.derivate” din aceastd
structurd ampla cu valente mitologice, pasdrea pistruie se prezinta ca metafora propriu-
zisd a sarpelui, substitutie operatd si explicitatd prin conservarea secventelor din
desfasurarea epica a motivului: Tru galeata, tru galeatd, / pasere pistruie / pe vita de vie
se suie, / pe (Cutare) il musca / de otrava-l venind. / Vita de vie o tdiai, / peste gard o
aruncai, / mugcatura de sarpe o vindecai, / de venin si otrava il desveninai, / cu alun gi
boj 1l descantai. (Gor., 401).

Atribuirea actiunii malefice de inveninare face, in sfarsit, din figura pasarii
pestrite o metaford divulgatd: Pasere pistricioard, / prin tufe ai venit, / te-ai azvarlit, /
pe Cutare l-ai ciupit; / Trupu lu Cutare / s-a umflat, / s-a veninat. / Maica Precista a
alergat, / vita de vie neagra a tdiat, / peste gard a aruncat/ trupu Iu Cutare s-a
desumflat (Gor., 405).

Raportarea la mit a motivului ,,pasare-pestrita” ca relatie ce transcende simpla
substitutie metaforicd este argumentatd si de identificarea, Tn variante, a unei
componente sacrificiale sustinute de intregul edificiu imagistic al motivului, in
articularea caruia identificarea sarpelui agent malefic cu Sarpele mitologic devine
relevant. Uciderea sarpelui ca mijloc terapeutic eficient se regéseste Tndeosebi in
structurile imperative: Cata una, / Catd Buna / Paralusa de argint: / -Da tu, sarpe, ce-ai
gdndit? / Pa N. ai prapadit / Eu cu boziu §i cu alun / Te-oi descdnta, / Pd N. [-0Oi
vindica, / Pa tine peste mare te-0i arunca, / Ca cicoarea te-oi usca, / Pe N. I-oi vindeca
(Codin, 593), sau, Intr-o formuld imperativa concisa: Sarpele sa crape, / omul de moarte
sa scape (F.Ag., 258).

Ca element asociat acestei componente se prezintd motivul ,,fatd pupuiatd”
(cucuiatd): aceasta pregateste, stdnd pe un varf de piatrd (sugerare a indltimii, ce
clarifica si recurenta pasarii ,,suite” pe bucen) o pdine de cenuga / si cu lapte de capusa,
pe care sarpele o va mdnca / si va crapa (Bérlea, 1924, 367) producand in revers
»desumflarea”, dezveninarea bolnavului. Motivul este in masurd sid sublinieze
semnificatia aruncarii peste gard a vrejului uscat de vie ca analogon al anihilarii
sarpelui, gest verbal marcat in descantecele cu structura direct imperativa: Sarpe solzos
/ cu dintii de os, / Sarpe galbui / cu ochii crapui, / lo te-am descdntat, / Limba ti s-a
uscat, / Capul ti-a secat...(G. Dem., 460).

Ca mijloc de anihilare figureaza in descantecele de aceasta factura si imperatia
adresata sarpelui de a-si bea propriul venin: ...Osul sandtos / da veninul jos / si serpele
dihu / sa-si beie veninul (Marian, 1886, 224).

Motivul ,,pasare pistruie” structureaza si descantecele de ,legare a sarpelui”,
actualizate ca exercitiu al puterii magice (hipnotizare), avand ca efect faptul ca ,,sarpele
sd zapaceste si nu poate sa fuga, atunci de voesti 1l ia si umbla cu dansul, insd nu esti
slobod niciodata sa-1 omori, ca pierzi puterea deasupra lui. (...) Si cand voesti sa-i dai
drumul sau a apucat de a intrat In gaurd, il dezlegi ca sa nu moara acolo” (Gor., 401 —
402), care mentioneaza explicit interdictia de a omori sarpele prezentd in sistemul de
credinte si superstitii ale poporului, ecou al reprezentarii sale arhetipale.

Ca transpozitie in actu a unui model mitic, descantecul de sarpe ca rit verbal
conserva si cristalizeaza, In paradigma de teme si motive dezvoltate, un act de vindecare
eficient si radical, prin reinstaurarea situatiei primordiale de sanatate a bolnavului,
corelat cu anihilarea, de o maniera la fel de radicala, a raului Intruchipat de sarpe.

BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)



In practica reald a descantatului de sarpe, ce se aplic unei stiri de boala cel
mai adesea incurabile, congtientizate ca atare de actanti, actualizarea textului de
descantec apare mai curand ca un demers compensatoriu, de trdire, prin sustragerea din
timpul profan, a unei experiente necontingente, ascunse sub forma reprezentarilor
figurative, din categoria imaginarului, ca preludiu al postexistentei. Descantecul de
sarpe, 1n structura, aplicatia i determinarile sale deschide o poartd spre complexitatea
abia intrezdritd a practicilor psiho-terapeutice umane i ne ofera prin aceasta drumul
unui act de cunoastere inepuizabil.

Abreviatii — Bibliografie

Blaga, 1937 — Lucian Blaga, Geneza metaforei si sensul culturii, Bucuresti, Editura
Fundatiilor RegalAe, 1937

Burghele, 2000 — Camelia Burghele, In numele magiei terapeutice, Zalau, Editura Limes,
2000

Coatu, 1998 — Nicoleta Coatu, Structuri magice traditionale, Bucuresti, Editura Bic All,
1998

Codin — Constantin Radulescu-Codin, Literatura populara, I, Cdntece §i

descantece ale poporului, Editie critica de Ioan Serb si Florica Serb,
Studiu introductiv de Dan Simonescu, Bucuresti, Editura Minerva,

1986

Dict., 1994 — Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionar de simboluri, vol. |, 11, 111,
Bucuresti, Editura Artemis, 1994

Durand, 1977 — Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Bucuresti,
Editura Univers, 1977

F. Ag. — Adriana Rujan (coordonator), Folclor poetic din Arges — Descantece -,
Pitesti, Editura Paralela 45, 2006

G. Dem. — G. Dem. Teodorescu, Poezii populare romane, Editie critica, note, glosar,

bibliografie si indice de George Antofi, Prefatd de Ovidiu Papadima,
Bucuresti, Editura Minerva, 1982

Gor. — Artur Gorovei, Descantecele Romanilor. Studiu de folklor, Bucuresti,
Regia M.O. Imprimeria Nationald, 1931

Marian — Simion Florea Marian, Descantece poporane romane, Suceava,
Tipografia Lui R. Eckhardt in Cernauti, 1886

Zimmer, 1994 — Heinrich Zimmer, Mituri si simboluri in civilizatia indiana, Bucuresti,

Humanitas, 1994

BDD-A5543 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

