
  

SCRIITURA CA REALITATE DE SUBSTITUŢIE ÎN SPAŢIUL 
POSTCOLONIAL 

(L’ÉCRITURE COMME « RÉALITÉ DE SUBSTITUTION » DANS L’ESPACE 
FICTIONNEL POSTCOLONIAL) 

 
 

Doiniţa MILEA 
Universitatea „Dunărea de Jos”, Galaţi 

 
 

Résumé: Écrire pour exprimer le plus profond de soi-même, dans la culture post-
coloniale, espace privilégié d’une conscience qui essaie la compression de l’espace vécu, devient 
un dialogue implicit entre la perspective dominante, la thèse et la singularité des options 
créatrices. L’espace fictionnel garde un peu l’exotisme conventionnel, y ajoute aussi la nostalgie 
de l’exilé, de la terre perdue, mais essentiellement il reste la manifestation implicite d’un désarroi 
profond, d’une souffrance de la marge qui a perdu le centre organisateur de la perspective 
existentielle. 

Mots-clés : culture post-coloniale, dialogue, implicite 
 
Direcţiile discursului postcolonial pornesc de la ideea de globalizare, de 

mişcare şi hibridizare a imaginarului unor colectivităţi din perspectiva unui 
„postnaţionalism”, care implică condiţionări etnice („cultural nationalism”, „politics of 
nationhood”, „ethnic / racial identity”, „ethnicity as marginal”, „ethical agent as hybrid 
entity”), avându-şi originea în anii ‘60 când emigranţi, venind din ţări foste colonii, au 
pătruns în colegii şi universităţi britanice şi americane, atrăgând atenţia asupra 
contextelor socio - culturale din ţările de origine, inclusiv asupra producţiei literare 
(„migrant novel”, „cultural alterity”, „idiom of exile litterature”).  
 Critica „postcolonială” şi-a creat un corpus selectat din literaturile ţărilor ieşite 
din marile imperii coloniale europene (anglofone, francofone, lusitane, hispanofone), 
care acoperă spaţii întinse din America sau Africa. Au apărut concepte care să 
contextualizeze aceste studii (cultural studies) şi care să arate circulaţia culturală între 
centru şi margine („francofonie d’implantation”), caracterizând un univers ficţional 
specific („créolisation”). 
 Demersul critic postcolonial păstrează raportul cu inventarul analic „colonial”, 
care a creat deja un cod, stereotipii sub semnul „exotismului”, etichetă aplicată unei 
categorii de texte, care au ideile de „colonat”, „cucerire”, „dominaţie” drept criteriu 
ideologic modern de investigare, date ale antropologiei culturale, care să particularizeze 
constructele culturale din spaţiul Americii latine, Caraibelor, Africii sub – sahariene, şi 
un univers simbolic tradiţional, rezistent, marcat de „ethos”. Accentul pus pe 
„specificitatea” universului şi al discursului ficţiunii postcoloniale, dat de „hipotextul 
colonial / exotic”, duce la detaşarea treptată, prin „ironie”, de „idealizările europene”, de 
„stereotipiile exotismului antilez”, în scrierile unor autori „postcoloniali” consacraţi ca 
Salman Rushdie, Tahar Ben Jelloun, Amin Maalouf sau Patrick Chamoiseau. 
 Direcţii ale studiilor de gen pătrund în spaţiul criticii postcoloniale, urmărind 
problemele identitare reflectate în spaţiile fictive („figure of colonised native”, „loss of 
colonial identity”, „anticolonial identity”) sau discriminările (din perspectiva „politicii 
diferenţei” analizate de „feminism” - „cult of masculinity”, „colonial masculinities”, 
„female imperialist”, „feminist / women’s studies”, „native woman question”), care 
legitimează valorile masculine în detrimentul celor feminine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

 Recurenţa tematică a nostalgiei originilor constituie în egală măsură o direcţie 
de analiză a textelor ficţionale postcoloniale  (”myth of pure origin”, „postnational 
utopias”). 
 Discutarea unor receptări diferite de cele „eurocentrice” separă textele 
postcoloniale de lectura propusă de comunităţile dominante politic şi social, avansează 
presupozitţii de lectură, contextualizând ex-centric, relaţionând cu zone periferice reale 
sau ficţionale dar şi cu imaginea propusă de metropolă, ducând la multiplicarea istoriei 
globale în multiple variante locale animate de esteticul, eticul şi politicul vocilor 
spaţiilor ex-coloniale. În jocul continuu dintre seducţia atmosferei şi convenţiile ce 
ierarhizează comunităţile de interpretare, se naşte „tropicalizarea” (termen echivalent cu 
transculturaţia) care înregistrează multiple acte de adaptare / adoptare culturală, a unor 
idei şi aptitudini vehiculate de zonele coloniale de contact, ceea ce pune în raport 
elemente de diferenţă ca practici de lectură şi policulturale, practici de figurare şi 
reprezentare, valori coloniale şi clişee literare; implicarea politicului ca „grilă” 
contextualizatoare a receptării; limitele între factual şi ficţional, între memoria colonială 
şi invenţia ficţională, interferează cu fabulele identitare generând produse discursive 
hibride, de tipul acelor naraţiuni transgresiv – identitare, proprii literaturii plasate sub 
semnul „marginii”. În studiul lui Alain Ricard, Les marges de la marge: discours 
dominé et discours métissé (Revue de littérature comparée, 2, 2005), sunt urmărite trei 
manifestări ale „marginalităţii” în textele postcoloniale: un „intertext subversiv”, de 
contestare a universului de emergenţă, „un discurs identitar” marcat de ethos, şi expresia 
unei „deteritorializări şi descentrări” care duce la o estetică de ruptură, la un dialog 
conflictual al culturilor. Aceste aspecte ale „transculturaţiei” (Pierre Brunel, Daniel 
Henri Pageaux, Un espace comparatiste: la Caraïbe, Revue de Littérature 
comparée, april – juin, 2002) dau naştere unor structuri narative şi tematice care au în 
profunzime referenţialul colonial şi îmbracă forma falsei literaturi confesive (în romanul 
feminin Mayotte Capécia – La negresse blanche, 1950), cea a metisajului cultural ca 
univers (Alejo Carpentier – Concert baroc), sau tematica degradării care înlocuieşte 
„indigenismul” şi „realismul magic” din proza sud-americană. Noua descifrare a 
semnelor lumii (după conceptele lui Michel Foucault – Les Mots et les Choses) face 
caducă viziunea eroului constructor de lume, în măsura în care textura anterioară a 
acestui erou s-a degradat sub efectul îndoielii, al represiunii şi al absenţei perspectivei, 
ceea ce duce la o spaţializare a decăderii şi punerea în scenă a acestei degradări (din 
romanele dictaturilor sud-americane sau din cele care înregistrează condiţia 
postcolonială sub pana laureaţilor Nobel - Naipaul, Nadine Gordimer, Toni Morrison). 
 Exprimarea „marginalităţii” a dus la intersectarea discursului dominant cu cel 
dominat şi la deconstrucţia culturală, precum şi la reconfigurarea lor. Un roman alegoric 
ca L’Airone. Romanzo dei fiumi equatoriali, primul roman african scris de Arnaldo 
Cipolla, şi apărut la Milano în 1920, surprinde situaţia colonială din Congo şi tensiunile 
violente prin eşecul unui personaj, Evans, ca reprezentant tipic al sistemului colonial, o 
încarnare a răului, dar teritoriile coloniale sunt reprezentate printr-o feminizare 
simbolică (fecioara Maria, oferită de tribul său), care reprezintă inocenţa violentată a 
africanilor colonizaţi. Atitudinea ambiguă, iubire şi ură faţă de Africa, este convertită 
simbolic în femeia pe care o doreşte, dispreţuieşte şi loveşte Evans. Titlul simbolic – 
Bâtlanul, expus violenţei vânătorului, trimite la această lume virgină, miraculoasă şi 
pură, ororile şi violenţele lumii coloniale fiind reconfigurate prin tema degradării lumii 
coloniale, Africa reală dispărând în spatele ficţiunilor pitoresc – fantastice. 
 De la tabloul idilic al vieţii africane sub regim colonial, din romanul L’Enfant 
noir, 1954, al scriitorului născut în Guineea, Camara Laye, la romanul din 1968, Le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

devoir de violence, scris de Jambo Ouologuem, născut în Mali, care atacă mitologiile 
negritudinii triumfătoare ale exilului african ( Africa ca un paradis), dar şi sistemul de 
dominaţie politică şi religioasă (atitudine a scriitorului din Mali care, prin iconoclasmul 
ei, i-a adus premiul Renaudot), romanul african îşi schimbă universul tematic, optând 
pentru un univers descentrat, lovit de corupţia puterii, în care identitatea însăşi este pusă 
în cauză, ca în cazul scriitorului din Guineea, Williams Sassine, al cărui roman din 
1979, Le Jeune Homme de Sable, înregistrează aceste mutaţii profunde din literatura 
postcolonială africană, pe care intelectuali formaţi pe vechiul continent european le 
propun ca naraţiuni identitare (Ahmadou Kourouma, Côte d’Ivoire, în Monnè, outrages 
et défis, 1990, redefineşte universul ficţiunii postcoloniale). 
 Nadine Gordimer, scriitoare sud-africană, născută în Transvaal, din părinţi 
emigranţi evrei, laureată a premiului Nobel pentru literatură, în 1991 (după ce primise 
premiul Booker în 1974, pentru romanul The Conservationist), se afirma, încă din anii 
’50, ca una dintre cele mai importante scriitoare de limbă engleză, din Africa de Sud. 
Proza ei predominant introspectivă, construită pe strategii ale fluxului conştiinţei 
personajelor, exprimă încă relaţiile de putere din spaţiul politic şi social, mutându-se 
până în planul profund, dintre bărbaţi şi femei, albi şi negri. 
 Nimeni alături de mine, 1994, este un prim roman post-apartheid, care 
înregistrează atmosfera unei ţări în tranziţie (de la guvernarea minorităţii albe la cea a 
majorităţii negre), surprinse pe fondul vieţii interioare a Verei Stark, o femeie trecută de 
60 de ani, avocată a unei fundaţii, care apără drepturile oamenilor de culoare. 
Intelectuali şi artişti, implicaţi în viaţa Africii de sud, exilaţi ai rezistenţei care se întorc, 
o lume de violenţe declanşate de albi şi de negri, în care femei puternice învaţă să 
supravieţuiască, pe fondul unor permanente redefiniri de sine, formează universul 
acestui roman. 
 Scriitoare „combatantă” pentru cauze generoase, Nadine Gordimer configurase 
în Ai lui July viziunea apocaliptică a unui război civil devastator, dar schimbarea 
paradigmei socio – politice din Africa de Sud o îndreaptă spre o carte „manifest”, un 
roman „à thèse”, Remorca, apărut în mod paradoxal, cu câteva luni înainte de masacrul 
de la New York. Remorca, un titlu ambiguu, propune cititorului trei opţiuni 
existenţiale: un emigrant ilegal, care trăieşte în Africa de Sud, este de origine arabă 
(Ibrahim ibn Musa) şi încearcă să se rupă de familia lui care trăieşte într-o ţară arabă 
nenumită, din marginea deşertului; o fiică „răzvrătită” a unui magnat sud-african (Julie 
Sanders), care încearcă să evadeze din situaţia privilegiată în care s-a născut, prin 
implicarea într-un mediu de tineri anarhişti; ţara arabă din deşert, cu stereotipiile legate 
de ierarhia imuabilă a familiei arabe tradiţionale, din care tânărul iubit (soţ) arab 
evadează dorind să ajungă în America şi unde tânăra vrea să rămână, ca membră a 
familiei în care trăieşte, în condiţia umilă a femeii arabe, făcându-şi din Coran un punct 
de inserţie, de regăsire în noua identitate. Rafinamentul şi fineţea analizei de sine, care 
făcuse din Nimeni alături de tine o carte interesantă de luare în stăpânire prin lumea 
interioară, a spaţiului ostil, exterior, lipsesc, înlocuite de stereotipiile unui roman cu prea 
evidentă miză ideologică. 
 Feminismul, inclus în larga desfăşurare a „studiilor de gen”, propune imagini 
mediatice, sub puterea „corectitudinii politice”, figuri de romanciere cunoscute prin 
premiile literare pe care le-au luat sau prin latura „exotică” şi militantă a literaturii lor, 
marcate de „proiectul scriiturii exorcizante” (Mary Ann Caws, The Surrealist Look, 
MIT Press, Cambridge, 2004): Amélie Nothomb (Igiena asasinului, Antichrista, 
Uimire şi cutremur), Sophie Kinsella (Mă dau în vînt după cumpărături, Goana 
după cumpărături la New York), laureată a premiului Nobel, din anii din urmă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

Elfriede Jelinek (Pianista), Marie N. Diaye (Rosie Carpe), laureată a premiului 
Femina, ca şi Camille Laurens, Femina, 2000, Marie Darriensecq, autoare de 
autoficţiuni, chinezoaica Shan Sa, ale cărei romane impregnate de politic au fost 
premiate încă de la debut, cubaneza Zoé Valdes. I se reproşează acestei literaturi ofensiv 
– feminine, născute în descendenţa Simonei de Beauvoir (Al doilea sex, 1949), fie 
caracterul intimist, psihologizant, autoficţionalist, fie căderea în spaţiul literaturii 
„noncanonisée”, a clişeelor stilistice şi a schemelor narative care ţin de „literatura de 
consum” (Barbara Taylor Bradford – Preţul succesului), fie accentuarea fiziologiei 
feminine, a exploatării senzualităţii (Anaïs Nin, Delta of Venus, Little Birds). 
 Julia Kristeva, psihanalist, romancier, critic literar, (Geniul feminin, Noile 
maladii ale sufletului) lega trăsăturile prozei feminine (nu feministe) de „dificultatea 
de a reprezenta psihicul”, într-o lume a proliferării discursurilor de tot felul, stările 
sufleteşti fiind înecate de fluxul mediatic, înainte de a putea fi narate, încercând o 
retragere dinspre „străinul din noi înşine” a cărui „inquiétante étrangeté” - stranietate, ne 
înspăimântă: „corpul cucereşte teritoriul invizibil al sufletului (...) Psihanalistului i se 
cere, sub forme deghizate, să restaureze viaţa psihică, pentru a-i permite corpului 
vorbitor o viaţă optimă”.  
 În ultima secvenţă din Noile maladii ale sufletului, Timpul femeilor, 
Kristeva defineşte trei faze ale feminismului secolului XX: prima supusă unei logici a 
afirmării şi identificării, căreia i-au corespuns luptele politice, cea de-a doua, după mai 
1968, cu deplasarea interesului către „specialitatea psihologiei feminine”, susţinută în 
planul mentalităţilor de ruptura produsă de freudism, şi cea de-a treia, cea 
contemporană, care are ca preocupare „contractul socio – simbolic, ca un contract 
sacrificial”, spaţiu al disputelor culturale şi identitare, ducând la proliferarea femeilor 
artist, a scriitoarelor etc. 
 O direcţie interesantă o conturează în romanul feminin romancierele din spaţiul 
Caraibelor, care propun figuri feminine copleşite de clivajele rasiale, opere ale 
transgresiei: Simone Schwarz-Bart, născută în Guadelupa, se face purtătoarea unor 
mituri din spaţiul antilez (Ti Jean l’horizon, 1979), sau compune un roman – frescă, 
centrat pe forţa femeii de a reprezenta coloana vertebrală a unei familii (Pluie et vent 
sur Télumée Miracle, 1972); Maryse Condé (La vie scélérate, 1987, Traversée de la 
mangrove, 1989), născută în Guadelupa, construieşte romane – frescă ale unor 
comunităţi periferice, dublate de atmosfera particularizantă dată de construcţiile 
fantasticului. O figură aparte face prozatoarea cameruneză Calixthe Beyala (Femme 
nue, femme noire, 2003, C’est le soleil qui m’a brulé, 1987), care şi-a construit 
reputaţia de a sfida normele şi tabu-urile, prin victimizarea condiţiei femeii, a corpului 
ei aflat sub puterea mutilantă a bărbatului, cultivând o estetică a ostentaţiei sexualităţii 
delirante articulate cu ideea libertăţii de expresie, a trupului, a moravurilor, a cuvântului 
scris, într-o transgresie a tuturor codurilor sociale şi lingvistice. 
 În expansiune sunt prozatoarele din zona Maghrebului, ca algeriana Assia 
Djebar, debutând în literatură cu un roman de analiză psihologică (La Soif, 1957) şi 
conturându-şi o linie romanescă a memoriei personale şi colective, ca în La Disparition 
de la langue française (2003), care abordează manipularea memoriei de către statul 
algerian, simplificarea istoriei coloniale, prin punerea în ficţiune a temei memoriei şi a 
identităţii victimelor şi eroilor. Întoarcerea „la centru”, în cartierul algerian din care 
plecase protagonistul, în acel cartier a cărui structură labirintică evocă structura spaţială 
a colonialismului, trimite la o renaştere şi la o repetiţie a trecutului, în care eroul devine 
prizonier, victimă a memoriei, după cum fotografiile îngălbenite de timp îl întorc 
forţându-l să scrie, să-şi amintească adolescenţa colonială. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

 Patrick Chamoiseau, născut în Martinica, semnatarul unui Éloge de la créolité, 
1990, manifest pentru „apărarea şi ilustrarea” culturii creole, este deschizătorul unui nou 
ritm al literaturii antileze care regăseşte povestirea tradiţională (Chronique des sept 
misères, 1986, Solibo magnifique, 1988, Écrire en pays dominé, 1997) construită în 
spaţiul generos al autobiografiei, al ficţionalizării datelor existenţei personale sau al 
autoficţiunii, de care vorbeşte Serge Doubrovsky, definind un gen care amestecă 
autobiograficul şi ficţiunea (Fils, 1977). 
 Écrire en pays dominé este un text despre texte, despre viaţa scriitorului care 
interferează cu aceea a cărţilor, neputând scăpa, în sensul afirmaţiei lui Barthes, de 
discursul altuia „căci autorii iubiţi, cărţile iubite fac semne”, născând „la 
sentimenthèque, sédiments de la présence des écrivains en moi”. Pe planul jocului 
intertextual teoretizat, inserţia acestei „sentimenthèque” în autobiografie, extrage 
literatura din Martinica din canonul francez, legând-o de o multitudine de zone canonice 
a căror moştenire şi-o asumă, construind într-un capitol intitulat Anabiose o teorie în 
favoarea literaturii francofone antileze. Argumentul în favoarea scriiturii creole, ca 
identitate, diversitate şi asumare de alte discursuri, transformă autobiograficul şi 
maschează politicul, eticul modelului rădăcinilor, într-o dezabatere asupra interacţiunii 
culturale, cu spaţii de formare intelectuală şi cheie a operei ficţionale a lui Chamoiseau. 
 Promotor în literatură a deziluziilor şi însingurării spiritelor dezrădăcinate, a 
problemei neadaptării culturale a omului din colonii, la realităţile lumii postcoloniale, 
V.S. Naipaul, născut în Trinidad, este laureatul premiului Nobel pentru literatură al 
Academiei Suedeze pe 2001. În argumentarea acordării premiului, „memoria lui pentru 
ceea ce alţii au uitat, istoria celor învinşi”, pe care ca narator o reînvie, este punctul de 
plecare pentru creionarea unui univers ficţional care accentuează „rolul figurilor 
periferice în semnificaţia marii literaturi”, care „amestecă naraţiunea imaginară, 
autobiografia şi textul documentar” pentru „a construi o imagine neiertătoare a 
prăbuşirii în voia sorţii a vechii culturi coloniale dominante, (...) istoria colonială 
îngrozitoare a Trinidadului (...)”. Născut în comunitatea indiană din Trinidad, făcând 
legătura peste timp cu străbunii lui emigranţi din India de Nord şi cu metropola engleză 
în care-şi desăvârşeşte studiile, Naipaul, autor de romane, volume de istorie şi de 
călătorie, evocă constant lumea a treia, dilemele şi tragismul ei, găsind în propria 
biografie, obsesivele teme ale evadării şi alienării, tema rătăcirilor îmbinându-se cu cea 
a declinului: „Teza mea este că lumea e pe moarte – Asia e azi doar o manifestare 
primitivă a unei culturi de mult sfârşite; Europa e împinsă la primitivism de 
circumstanţe materiale; America e o jale. Ia de pildă muzica indiană. E influenţată de 
muzica apuseană până la ridicol. Nu mai există nici pictură, nici sculptură indiană. 
Caută imaginea asta – o ţară sfârşită, împinsă de la spate de inerţia gloriei apuse.” 
(India: o civilizaţie rănită, 1977). Din reîntoarcerea în Trinidad admiră încărcătura 
emoţională pentru cel mai autobiografic dintre volumele sale – O casă pentru domnul 
Biswas (1961), după cum lumea hinduşilor emigranţi în Caraibe va forma materia 
Maseurului mistic (1957); viaţa la Londra, dublul exil, plecarea din Trinidad şi 
închiderea în sine, ocupă spaţiul cărţilor Măscăricii (1967) şi Mr. Stone şi the Knights 
Compagnon, în care realităţile coloniilor şi pub-urile suburbiilor londoneze, vorbesc 
despre singurătate şi demonii ei care se fixează într-o carte: „Nu pot scrie despre un loc 
decât după ce l-am părăsit. Experienţa trebuie să fie deplină şi trebuie să pot privi 
înapoi.” Această viziune dezidilizantă asupra lumii din colonii, dezordinea şi haosul pe 
care nici privirea nostalgică dinspre copilărie nu le poate da identitatea pierdută, îl 
apropie de Salman Rushdie, a cărui existenţă biologică şi artistică se află la intersecţia 
metropolei şi coloniei.      

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

Observaţia generală asupra acestor autori de „ficţiuni identitare”, construite de 
„poetici ale întoarcerii”, care cumulează moşteniri şi apartenenţe multiple, este că între 
anii 1980-1990 au trecut de la o scriitură a unei naţiuni la o scriitură a exilului şi a 
expatrierii, punctul central mutându-se din interiorul unui teritoriu care vorbeşte despre 
sine, către o vedere dinspre exterior, dinspre diaspora exilului (Hafid Gafaiti, La 
Diasporisation de la littérature postcoloniale, Paris, L’Harmattan, 2005). Urmare a 
acestei deplasări de centru de greutate, construcţia sistemelor ficţionale de identificare 
culturală trece din sfera a ceea ce s-a numit „cultural studies”, în care scriitorul este 
văzut ca reprezentantul unei identităţi comunitare în sânul unei colectivităţi naţionale, în 
sfera studiilor postcoloniale, înregistrând scrieri ale ţărilor foste colonii, din unghiul 
rezistenţei la schematizările ideologice imperialiste (ficţiunea anglofonă a Antilelor de 
la Jean Rhys, literatura diasporei, condiţia urbană postcolonială la Naipaul, dinamica 
anglofonă a sudului la Toni Morisson). Distanţa faţă de centrul de origine schimbă 
percepţia lumii, marchează în profunzime universul imaginar (Jules Lafargue / 
Uruguay; Claude Simon / Tananarive; Albert Camus / Algeria), dezvoltând alterităţi 
radicale ale declinului, născute din fragmentele neasimilabile pe care exilatul le poartă 
cu el. Întrebat ce crede despre faptul că Fernando Arrabal şi Jorge Semprun, doi scriitori 
spanioli, trăiesc la Paris şi sunt foarte apreciaţi în Franţa, Camilo José Cela (premiul 
Nobel pentru literatură, 1989) a spus pentru Le Figaro Littérature: „Arrabal e un mare 
talent. Cred că e dramaturgul cel mai interesant din lume la ora asta. Despre Semprun n-
am elemente suficiente să mă pronunţ. Dar cred că Semprun e un scriitor francez, iar 
Arrabal unul spaniol.” 

 
Bibliografie  
2002. 
Avădanei, Ş., Acolada atlantică, Iaşi, Institutul European, 2001. 
Bardolph, J., Études postcoloniales et littérature, Paris, Honoré Champion, 2002. 
Baudrillard, J., Guillome, M., Figuri ale alterităţii, Piteşti – Bucureşti, Editura Paralela ’45, 
Bhabha, H., The other question: difference, discrimination and the discourse of colonialism, in 
Cazenave, O., Femms rebelles. Naissance d’un nouveau roman africain au feminin, Paris, 
Didier, C., Le divan de la compagnie postcoloniale, Acta Fabula, 2/août/2005. 
Gandhi, L., Postcolonial Theory. A critical introduction, Edinburgh University Press, 1998. 
Gatens, M., Feminism şi filozofie. Perspective asupra diferenţei şi egalităţii, Iaşi, Editura 
Polirom, 2001. 
Kristeva, J., Strangers to Ourselves, London, Harverster WheatSheaf, 1991 / Etrangers à nous 
mêmes, Paris, Fayard, 1988. 
L’Afrique en marge, Revue de Littérature comparée, 2, 2005 (314) 
L’Harmattan, 1996. 
Le Rider, J., Mitteleuropa, Iaşi, Editura Polirom, 1997. 
Literature, Politics and Theory, London, 1986. 
Lloyd, E.R., G., Pour en fini avec les mentalités, Paris, La Découverte, 1993. 
Mc Leod, J., Beginning Postcolonialism, Manchester University Press, 2000. 
Moura, J. M., La littérature des lointains. Histoire de l’exotisme européen au XXe siècle, Paris, 
Ed. Champion, 1998. 
Nouailhetas, B., Le roman anglo-indien, de Kipling à Paul Scott, Paris, Presses de la Sorbonne 
Nouvelle, 1999. 
Nouvelles Études Francophones (NEF) 1/2006. 
Ricard, A., Les Marges de la marge, discours dominé et discours metissé, în Revue de littérature 
comparée, 2, 2005. 
Ricoeur, P., Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990. 
Said, E., Orientalism: Western Conceptions of the Orient, 3rd edn. Penguin, Harmonds Worth, 
1991 [1978] (Paris, Seuil, 1970) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești



  

Said, E., The World, the Text and the Critic, Harvard University Press, Cambridge, 
Massachusetts, 1983. 
Spiridon, M., Les dilemmes de l’identité aux confins de l’Europe: le cas roumain, Paris, 
L’Harmattan, 2004. 
Starobinski, J., Melancolie, nostalgie şi ironie, Bucureşti, Editura Paralela ’45, 2002. 
Todorov, Tz., Cucerirea Americii. Problema Celuilalt, Iaşi, Institutul European, 1994. 
Todorov, Tz., Noi şi ceilalţi. Despre diversitate, Institutul European, 199 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:23:04 UTC)
BDD-A5542 © 2007 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

