
 
 

268 

 
G. VICO ET LA CONTRIBUTION  ANTHROPOLOGIQUE DE HUMBOLDT 

 
 

Doina BUTIURCĂ 
Universitatea Petru - Maior, Târgu - Mureş 

 
 

Résumé: G. Vico et Humboldt- meme s` il y a une  grande distance  temporelle entre 
leur oeuvres- ils ont eu une préocuppation commune: Ils ont crée une philosophie inédite pour 
une nouvelle science concernant l`origine du langage et de l` homme, en général. La grande 
decouverte de Humboldt consiste dans le fait que la langue-loin d`appartenir au aspect exterieur 
de l` etre- elle doit appartenir à la dimension interne de l`etre.Dans l`absence de la langue, l` 
homme serait dépourvu de volonté, des sentiments et d`imagination. 

Mots-clés : origine du langage, origine de l’homme  
 
          Secolele al-XVII şi al–XVIII-lea, reprezentând epoca Raţionalismului şi a 
Iluminismului aduc noi puncte de vedere în problematica limbajului, ca o consecinţă 
firească a dezvoltării filozofiei moderne, în Franţa şi în Anglia. O influenţă covârşitoare 
au avut-o empirismul englez şi raţionalismul francez. Esenţa empirismului gravita în 
jurul ideii că problema gnoseologiei, cunoaşterea umană este legată din impresiile  
percepute de simţuri şi de operaţiunile minţii care abstractizează şi generalizează. 
Filozofia raţionalistă a lui Descartes se opune empirismului. Raţionaliştii au cercetat 
specificul cunoaşterii în adevărurile raţiunii umane, nu în impresiile simţurilor. Trei sunt 
direcţiile ce definesc profilul intelectual al acestor secole: empirismul englez, 
reprezentat de Fr. Bacon, J. Locke, raţionalismul  francez (Descartes, Gramaticienii de 
la Port - Royale) şi poietica propusă de Giambattista Vico.  
          1. Filogeneza repetă ontogeneza: G. Vico. În calitate de filozof al culturii, G. 
Vico îl precede pe Herder şi generaţia gânditorilor epocii romantice, anticipează 
întreaga filozofie idealistă. Scienzia nuova este o teorie asupra originii limbajului, care 
pleacă de la premisa că filogeneza repetă ontogeneza. Trei sunt etapele lingvistice 
parcurse de-a lungul istoriei omenirii în  filosofia  lui Vico: limba zeilor, limba eroilor şi 
limba oamenilor. Există cu privire la aceste trei limbi, două pasaje în Iliada lui Homer 
„din care se vede limpede că grecii erau de aceeaşi părere cu egiptenii […]. Primul din 
aceste pasaje – nota Vico – este acela în care se povesteşte că Nestor a trăit trei vieţi de 
oameni care vorbeau limbi diferite; aşa încât Nestor trebuie să fi fost un caracter eroic în 
cronologia stabilită pentru cele trei limbi corespunzătoare celor trei vârste. Al doilea 
pasaj este acela în care Enea îi povesteşte lui Achile că oameni vorbitori în limbi diferite 
au început să locuiască în Ilion […]. Acestui principiu prim îi adăugăm tradiţia, întâlnită 
tot la egipteni, după care Theut sau Mercur al lor ar fi inventat legile şi literele
1.

                                                
1 Giambattista Vico, Ştiinţa nouă, Studiu introductiv, trad. şi indici de Nina  Façon, Bucureşti, 
pag. 256 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

 Prima este „limba hieroglifică sau sacră”, acea limbă a zeilor, în planul 
concepţiei cosmologice şi a poeziei, la nivel  epistemologic. Această limbă hieroglifică 
ajunge, în cronologia stabilită de Vico, până la omenirea zugrăvită în poemele 
homerice. Din limba zeilor au supravieţuit la romani ca şi la greci peste 30.000 de nume 
de zei, termeni ce alcătuiesc un bogat vocabular divin, ilustrând   faptul că în 
mentalitatea primitivă greco-latină fiecare piatră, fiecare izvor sau pârâu, fiecare plantă, 
fiecare stâncă a devenit o zeitate: „poveştile despre zei ale latinilor şi ale grecilor au 
trebuit să fie cu adevărat primele hieroglife, sau caractere sacre sau divine ale 
egiptenilor, în prima lor limbă, aceea a zeilor”.  
Acest limbaj a fost, înainte de toate, unul mental „în epoca în care oamenii nu ştiau să se 
folosească de vorbire” (tempi mutoli): „pentru că în timpurile mute cuvântul vorbit nu 
apăruse încă, graiul s-a născut ca un limbaj mintal […] acesta a existat înaintea vocalei, 
adică înaintea limbajului articulat”1 Ab initio, omul a fost mut, a vorbit în manieră 
primitivă: „… toţi oamenii fiind, la început muţi, ei au vorbit mai întâi scriind. Pe de 
altă parte, cuvântul „caracterele” înseamnă „idei”, „forme”, „modele”, şi este sigur că au 
existat mai întâi caracterele poetice şi de-abia după aceea caracterele reprezentând 
sunete articulate”. Limba divină s-a caracterizat printr-un „ansamblu de acte religioase 
mute şi rituri concrete”. Semnele, gesturile aveau legături naturale cu ideile respective. 
Limba zeilor s-a manifestat şi prin elemente cu valoare alegorică sau simbolică ce 
caracterizau fiecare zeitate (Jupiter simboliza auspiciile, Junona căsnicia): fiind mute „la 
originile lor, cele dintâi naţiuni păgâne au trebuit să se exprime prin gesturi sau prin 
obiecte care să aibă legături fireşti cu ideile lor”. 
           Giambattista Vico a ignorat, credem, un fapt esenţial: omul primitiv nu era 
mut, ci emitea grupuri sonore încă din faza anterioară în ierarhia evoluţiei. O întrebare 
vine de la sine: în ce circumstanţe omul primitiv şi-a abandonat emisiunile sonore pe 
care – conform teoriei lui Darwin – le-a moştenit de la maimuţele antropoide? Implică 
teoria evoluţionismului existenţa unor astfel de distorsiuni? În faţa ideii că la originile 
lor oamenii au fost muţi, Vico însuşi pare a ezita: „la originile lor oamenii erau muţi” 
notează filozoful într-un context, iar mai târziu este de părere că primitivii „au emis 
sunetele vocalelor cântând”2 
 Şi ce-a de-a doua limbă, a eroilor, era mută. Corespunzând vârstei eroilor 
aceasta a fost vorbită în simboluri, „asemănări mute”, care puteau fi: metafore, imagini, 
asemănări sau comparaţii. Toate acestea formează după apariţia vorbirii articulate, 
întregul material al vorbirii poetice . Este limba „armelor (armoariilor)”, a vieţii 
militare, fiind alcătuită „din medalii, monede, termini, borne”; vorbeşte posterităţii prin 
alegorii.  
 A treia limbă, aceea a oamenilor este o creaţie a masei, numită „epistolară”, 
deoarece era pusă în slujba relaţiilor publice: „… limba aceasta corespunde cu vârsta 
oamenilor, cum erau numiţi plebeii, la popoarele din vârsta eroică, pentru a fi deosebiţi 
de eroii acestora”3. Limba oamenilor s-a bazat pe o convenţie liber acceptată  , fiind „un 
drept al popoarelor de a vorbi sau de a scrie în mod comun”. Limba şi literatura  - este 
de părere Vico – îşi au originea într-un „soi de autoritate pe care masa o exercită asupra 
lor, şi aceasta explică denumirea de vulgare”. Este o limbă derivată care va utiliza 
„caractere la fel de vulgare [caracterele feniciene] ”. 

                                                
1 Giambattista Vico, … op. cit… pag. 243 
2 Giambattista Vico, … op. cit… pag. 269 
3 ibidem… pag. 260 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

           Întrebarea legitimă pe care lingvistul zilelor noastre  şi-o pune în acest punct 
este când au apărut cele trei tipuri de scriere? 
 Iată răspunsul lui Vico: „… cele trei feluri de scriere au apărut simultan”, cu deosebirea 
că limba zeilor „a fost aproape mută sau uşor articulată”, limba eroilor a fost „un 
amestec de limbaj mut şi articulat”, iar limba oamenilor „în întregime articulată şi foarte 
puţin mută”.  
 Teoria lui Vico referitoare la originea limbajului se înscrie în cadrul larg al 
unei filozofii, al istoriei care de la Herder la Hegel a găsit  emuli redutabili. Iată, pe 
scurt, această concepţie: parcurgând drumul de la vârsta de aur la aceea de umanitate, 
omul nu reuşeşte să cunoască integral mediul înconjurător. Cele trei vârste pe care le 
străbate reprezintă semnele evoluţiei sale de la „cunoaşterea fantastică”, prin imaginaţie, 
la cunoaşterea reală, raţională. În desfăşurarea istoriei umane, providenţa devine o 
legitate imanentă, principiu director al progresului, nu o voinţă care se manifestă din 
exterior. În esenţă, filozofia lui Vico s-a impus ca o teorie imanentistă, ce converteşte 
sentimentul religios în conştiinţa demnităţii umane, conferită omului de însăşi evoluţia 
sa, de la stadiul de animalitate la acela de umanitate, de la cunoaşterea intuitivă (care 
ignora cauzele) la cunoaşterea raţională. Omul nu creează lumea dar creează istoria, 
ideea istorismului antropocentric reprezentând ineditul acestei gândiri înaintate. Etapele  
cunoaşterii umane au înlesnit apariţia poeziei şi a limbajului articulat.  
 În ceea ce priveşte primele forme de limbaj sonor, Vico este de părere că omul 
a cunoscut la început, numai onomatopeea („la începuturile vorbirii poetice… se 
foloseşte onomatopeea ”). Apariţia limbajului este corelată cu caracterul emoţional al 
vieţii spirituale a omului primitiv. Din onomatopee se formează interjecţiile,ca expresie 
a „pornirilor unor patimi violente” ce defineau manifestările primilor oameni. Toate 
celelalte părţi de vorbire îşi revendică sorgintea  în structuri monosilabice. Aşa de pildă: 
„cuvintele latine „pipulum” şi „pipare” cu înţelesul de plângere şi „a se plânge” îşi au 
geneza în interjecţia de lamentare „pi”, „pi” […] … Asemenea interjecţiei, pronumele 
„sunt în toate limbile cuvinte monosilabice” ”1. După substantive, pronume şi articole s-
au format celelalte „particule”, de tipul prepoziţiilor. Paradigma verbelor a fost 
concepută tot ca un produs al formelor monosilabice  reprezentate de imperative, de 
tipul: „es”, „fii”; „sta”, „stai”; „i”, „mergi”; „da”, „dă”. Pentru a susţine această axiomă , 
Vico se sprijină pe limbajul copiilor care „rostesc nume, particule dar nu verbe” şi 
stabileşte că situaţia  dată este comparabilă cu aceea a primilor oameni „ale căror coarde 
vocale erau foarte rigide şi care nu auziseră încă nici un glas omenesc”.  
 Originea limbajului poetic se află în strânsă legătură cu evoluţia omului. La 
început au existat „caractere divine şi eroice” exprimate mai apoi „în graiuri comune… 
scrise cu caractere comune”. Axioma filozofului cu privire la sărăcia limbajului primilor 
oameni, datorată „naturii grosolane a minţilor”, ca şi nevoia lăuntrică de exprimare 
constituie motivul intrinsec al naşterii lexicului poetic. Inversiunile s-au născut din 
greutatea de a introduce verbele în vorbire. Vico stabileşte originea comună a limbii şi a 
poeziei, dar această ipoteză nu este suficient argumentată pentru a putea convinge 
posteritatea. Ca lingvist a rămas asemenea lui Humboldt prea puţin popularizat de 
contemporanii săi. Contribuţia la dezvoltarea metodei comparativ-istorice în lingvistică 
este inexistentă, şi aceasta în ciuda faptului că în alte domenii (morală, mitologie, drept) 
a fost considerat  un precursor al metodei.  
În multe privinţe, Vico l-a anticipat pe Wilhelm von Humboldt.  
           
                                                
1 Giambattista Vico, op.cit , pag. 266 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

2.„Cotitura antropologică”:Wilhelm von Humboldt.          
Sub fascinaţia unui premiu oferit de Academia Prusacă, în 1769, acelui eseu 

care va răspunde întrebării  dacă omul ar fi putut să elaboreze de unul singur limbajul, 
apare soluţia lui Herder în lucrarea Abhandlung uber den Ursprung der Sprache (1772), 
premiată de Academie. Herder susţine ipoteza că limbajul şi gândirea au o origine 
comună şi o evoluţie paralelă, ce a urmat stadii succesive de creştere şi maturizare. Dacă 
romantismul naţional german şi-a lăsat amprenta asupra acestui adevărat fondator al 
umanismului european, nu trebuie să uităm faptul că prin formaţia sa intelectuală, 
Humboldt este un om ce aparţine secolului luminilor. Problematica abordată în operele 
sale este consubstanţială filozofiei secolului al XVIII-lea: predilecţia pentru ştiinţele 
umaniste, familiarizarea cu clasicii greci şi latini, cu ştiinţele naturale, studiul originii 
limbilor şi a limbajului s.a.m.d. Tatăl său orientează educaţia celor doi fii, Wilhelm, 
filozoful, şi Alexander, geograful, spre un umanism deschis şi progresist.  
 Opera lui Humboldt este cea mai elocventă expresie a principiului că adevărata 
cunoaştere este aceea care se bazează pe experienţa directă. Gânditorul cunoştea practic, 
întregul material lingvistic de care dispuneau bibliotecile europene ale acelor vremuri. 
Tot din interior şi-a însuşit o serie de limbi diferite ca structură şi origine. A aprofundat 
limbile clasice, sanscrita pe care o studiase la Paris, în jurul vârstei de 30 de ani. A 
învăţat limba bască (1800-1801), cu prilejul celor două sejururi pe care le-a făcut în 
Ţara bascilor. Chineza, maghiara, japoneza, tătara, limba amerindiană, birmana 
completează portretul intelectual al acestui poliglot redutabil. 
 „Cotitura antropologică” pe care Humboldt o va produce nu se datorează 
numai faptului de a se fi aflat în posesia unui material lingvistic enorm, ci şi contactelor 
personale pe care le stabilise cu reprezentanţii celor mai diverse filologii, în timpul 
activităţii sale publice din Prusia (are o bogată experienţă universitară; este fondatorul 
Universităţii din Berlin, care-i poartă numele; creează sistemul academic central 
european; este diplomat la Roma şi Viena, ambasador al Prusiei, la Londra).  
 Cu mult timp înainte de a studia în Franţa, Humboldt îşi construise o filozofie 
inedită pentru o nouă ştiinţă a omului. Această antropologie îşi propunea o abordare a 
fiinţei privită prin prisma dualităţii sale structurale: externă, cu referire la simţuri (văzul, 
auzul, configuraţia corpului şi limbă) şi internă (privitoare la pasiuni şi imaginaţie). Într-
o scrisoare adresată prietenului său, Wolf, Wilhelm von Hubboldt nota următoarele: „… 
am găsit cheia cu care pot explora toate adâncimile universului: limba”. Revelaţia 
mărturisită a filozofului, acea „cotitură antropologică” constă în faptul că limba – 
departe de a aparţine înfăţişării exterioare, aşa cum fusese clasată iniţial – are un 
specific aparte, care poate fi definit doar printr-o abordare intrinsecă, internă a fiinţei 
umane. În absenţa limbii, omul ar fi lipsit atât de voinţă cât şi de sentimente şi de 
imaginaţie.  
 Humboldt este primul dintre filozofi pentru care limbajul ilustrează opera forţei 
intelectual- creatoare. În acest sens, susţine ideea existenţei unei energii primare a 
limbajului, detaşându-se de tradiţia lui Aristotel şi Giambattista Vico: „Limbajul însuşi 
nu este o operă (Ergon), ci o activitate (Energeia) […]. Faptul în sine de a califica 
limbile drept activitate a spiritului (Energeia) este o expresie perfect justă şi adecvată, 
pentru că fiinţa spiritului este act şi nu poate fi concepută decât ca atare”. Revelaţia pe 
care gânditorul o are este aceea a aspectului creativ infinit al limbii, atât sub raport 
gramatical cât şi lexical, prin care resursele limitate ale vorbitorului pot fi amplificate şi 
reîmprospătate. Este ideea novatoare ce va suscita mai târziu, interesul lingviştilor 
generativişti, care vor situa opera lui Humboldt la locul cuvenit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

           Energeia este capacitatea creativă inerentă vorbitorului– ascultător, nu un 
produs al actului vorbirii sau al scrierii. Nu poate fi identificată nici cu instrumentele  
gramaticianului care propune o descriere lipsită de viaţă a limbii (Ergon).Este forma 
interioară a unui idiom, anterioară oricărei articulaţii.  Din această energie primară 
derivă arta, mitologia, istoria, literatura. Energeia fundamentează orice organism viu, 
este principiul primar, indestructibil al oricărei fiinţe, o parte esenţială a minţii umane. 
Atunci când realizăm descrierea unei limbi, ceva din spiritul, din natura acesteia rămâne 
inexprimabil: „orice limbă–nota gânditorul- poartă în sine o dispoziţie virtuală de a se 
preta uzurilor nu numai celor mai juste, ci şi celor mai delicate şi mai perfecte.” 
          Materialul pasiv pentru organizarea formală sau structura limbii – innere  
Sprachform- îl reprezintă sunetele. Acest  innere Sprachform este structura semantică şi 
gramaticală care cuprinde modelele şi regulile impuse, materialul brut al vorbirii. 
Aparţine - pe de o parte, structurii intelectuale a omului– iar pe de altă parte, reprezintă 
„identitatea formală” a unei limbi pe care o deosebeşte de celelalte. Innere Sprachform  
este principiul ordonator care guvernează structurile silabice, gramatica şi vocabularul 
dintr-un idiom.    
           Întrebarea ce se cuvine este în ce constă totuşi, diferenţa dintre om şi animal, în 
viziunea lui Humboldt? 
 Există în fiinţa noastră o energie diferită de acea a animalelor, datorată 
facultăţii omului de a vorbi. Este o energie care se manifestă în vorbire, izbucnind în om 
„dumnezeieşte de liber”.Această „energie lingvistică deosebeşte omul de celelalte 
organisme vii, ce rămân definibile în limitele energiilor primare. Prin limbajul articulat, 
energia noastră spirituală devine funcţională, definind, exteriorizând modul de a fi al 
omului”. Kant avea în vedere  „imaginaţia poetică”, fără a corela într-un fel sau altul  
această stare a fiinţei cu limbajul: „Diferitele senzaţii de plăcut sau neplăcut se 
întemeiază nu atât pe însuşirea lucrurilor exterioare, care le provoacă, cât pe sentimentul 
de plăcere sau neplăcere trezit de acestea, propriu fiecărui om”, nota filozoful. Pentru 
prima dată, această „imaginaţie poetică”  îşi află fundamentul său firesc, în limbaj, prin 
opera lui Humboldt: „Orice mod al percepţiei subiective a obiectelor trece cu necesitate 
în constituirea şi folosirea limbii”. 
           Deşi antum nu a fost publicată nici una din operele sale, Alexander von 
Humboldt, fratele lingvistului, se îngrijeşte de editarea celui mai important studiu: 
Introducere în limba kawii de pe insula Java (cu subtitlul Despre multiplicitatea 
construcţiilor lingvistice şi despre influenţa lor asupra omenirii).  
Volumul condensează principiile teoriei lingvistice humboldtiene şi devine una dintre 
cele mai importante scrieri din istoria lingvisticii occidentale. Introducând conceptul de 
„diversitate” ca un element corelativ al principiului de „individualitate”, situat la baza 
activităţii umane, Humboldt concepe limba ca pe un factor al „individualităţii”: 
caracterul de „energeia”, nu de produs finit sau de „ergon” rămâne fundamental.  
 Datorită faptului că stăpânea un număr foarte mare de limbi, este preocupat de 
descrierea organismului limbilor pe care îl numeşte Organismus în limba germană, iar 
în franceză organisme şi structure. Intenţia este de a propune o clasificare tipologică, 
având în vedere structura limbii.  
Filozoful prusac are intuiţia că fiecare idiom se defineşte printr-o individualitate proprie, 
prin trăsături specifice. Meditează şi asupra diversităţii lingvistice. Intenţia este de a 
înţelege acel principiu de coeziune profundă care stă la baza tuturor limbilor (energeia). 
Încearcă să studieze aptitudinea pentru limbaj a minţii omeneşti, pe calea observaţiei 
empirice şi a reflecţiei critice, conştient fiind că oricât am analiza o limbă, ceva din 
natura ei nu poate fi exprimat. Asupra acestui punct, lingviştii de azi, „care îi datorează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

în parte, lui Humboldt teoriile lor ar trebui să se aplece cu mai multă 
atenţie”(cf.Robins). 
           Nici studiul manierelor variate în care popoarele realizează sarcina ce le-a 
încredinţat-o tradiţia (aceea de a crea limbajul) nu a rămas fără o abordare serioasă. 
Chiar dacă pentru lingvistică nu prezintă interes, studiul fascinează prin modul în care 
limbajul reprezintă forţa spirituală a omului. Filozoful enunţă în mod explicit scopul 
cercetării sale: intenţia de a scoate în relief relaţia existentă între dimensiunea limbilor şi 
divizarea popoarelor, pe de o parte, şi forţa spirituală a limbajului, pe de altă parte: 
„structura şi spiritul unei limbi date se limpezesc mai bine atunci când structura 
particulară e confruntată cu diversitatea limbilor posibile şi atunci când spiritul s-a 
măsurat cu universalitatea limbajului”. 
          „Cotitura antropologică” humboldtiană este ilustrată şi prin convingerea că 
totul în fiinţa umană ţine de forţa sa interioară: sensibilitatea, pasiunile, ideile dar mai cu 
seamă, limbajul. Omul şi limbajul s-au dezvoltat deodată. La Humboldt întâlnim pentru 
prima dată ideea îmbinării între limbile particulare şi limbaj, ca fenomen general: „Căci 
acest studiu trebuie să cerceteze şi să lege toate firele sistemului, având în vedere că 
printre acestea există unele care se întind, ca să zicem aşa, orizontal prin toate părţile 
asemănătoare ale limbilor şi altele ca să zicem aşa, verticale prin părţile diferite pentru 
fiecare limbă. Primele sunt comandate de nevoi şi posibilităţi lingvistice identice în 
toate naţiunile, celelalte de individualitatea fiecărei naţiuni. Numai acest dublu aspect 
permite să se evalueze diversitatea de limbaj pe care şi-a creat-o speţa umană şi 
consecvenţa cu sine a spiritului pe care o dovedeşte fiecare popor în această creaţie”1. 
 Limbajul s-a născut odată cu omul. Este profund ancorat în evoluţia spirituală a 
omenirii, pe care o însoţeşte în fiecare etapă a progresului ei. Izvorăşte din adâncul 
omenirii, iar faptul nu-i interzice gânditorului să-l considere operă propriu-zisă, „fiinţă 
organică”. Misterul limbajului este o autoenergie ce se dezvăluie treptat minţii noastre, 
este „emanaţie spontană a spiritului”. Nu se impune ca operă a naţiunilor, ci ca un dar 
dobândit prin legile interne de evoluţie a acestora: „limbajul izvorăşte din sine însuşi, îşi 
guvernează el însuşi activitatea, beneficiind de o libertate divină, iar limbile sunt legate 
şi dependente de naţiunile cărora le aparţin”.  
 Deşi consideră că aptitudinea pentru limbaj este universală, Humboldt urmează 
filozofia lui Herder atunci când susţine că individualitatea fiecărei limbi este o prioritate 
specifică naţiei sau grupului care o vorbeşte. Aşa cum s-a mai spus, nu putem neglija 
faptul că în acest punct al dizertaţiei  gânditorului prusac un rol însemnat l-au avut 
tendinţele naţionaliste ale secolului al XIX-lea, fundamentate pe identificarea 
lingvistică.  
 Limbajul a urmat procesul de evoluţie a omului, dezvoltându-se concomitent 
cu entuziasmul, libertatea şi puterea spirituală a acestuia. În esenţa sa, este opera puterii 
de creaţie a intelectului şi creatorul gândirii. O limbă aflată în circulaţie este întotdeauna 
produsul trecutului ei. Limba şi gândirea unui popor sunt inseparabile. Cuvintele unei 
limbi nu sunt simple nume, etichetări, ci semnificaţii care includ obiectul denumit într-o 
categorie distinctă de gândire. Şi în acest punct resimţim influenţa pe care Herder 
(gândirea şi limba au cunoscut o evoluţie paralelă) a avut-o asupra gândirii lui 
Humboldt: „graiul unui popor este sufletul său, iar sufletului unui popor este graiul 
său”. Creaţia limbajului este o necesitate înnăscută a omului. Este condiţia sine qua non 
a dobândirii conştiinţei de sine şi a evoluţiei spirituale a umanităţii şi constituie o dublă 

                                                
1 Wilhelm von Humboldt, Fragmente lingvistice, apud. Semiotică şi filozofie, studiu introductiv 
de Alexandru Boboc, Ed. Didactică şi Pedagogică, R.A., Bucureşti, 1998, pag. 36  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

necesitate: una externă, dictată de dezvoltarea relaţiilor interumane şi una internă, 
derivată din însăşi natura omului. Funcţia de comunicare este un fapt secundar. Ceea ce 
primează în relaţia om – limbaj este posibilitatea celui dintâi de a se exprima pe sine 
însuşi. Sistemul limbii este unul deschis inovaţiilor, rămânând o eternă „opera aperta”.  
 Întreaga existenţă a omului este legată de angajarea lui socială. Relaţiile cu 
ceilalţi şi comunicarea prin limbă sunt dictate de nevoia de ajutor. Condiţia ca procesul 
comunicării să aibă loc este să se folosească acelaşi cod lingvistic, pentru ca fiinţa 
dinafară să-l poată înţelege. Limbajul articulat „se smulge din piept – nota Humboldt – 
pentru a trezi într-un alt individ un răsunet ce se întoarce la urechi”.  
 Structura limbii se află într-o interdependenţă absolută cu particularitatea 
spirituală a unui popor. Este suficient să cunoaştem limba pentru ca dominanta naţiei să 
poată fi dedusă din aceasta. Dacă de pildă, un vorbitor datorează altor limbi gradul său 
de cultură, iar apoi ajunge să studieze un idiom „mai puţin perfect”, acesta ar putea 
produce efecte străine de natura propriei limbi „în sensul că el face să intre în ea un 
sens, un spirit cu totul diferit de cel pe care e obişnuită să-l pună acolo naţiunea”1 căreia 
vorbitorul îi aparţine. Acest „element nou”, străin de specificul naţional devine 
„imposibil de exprimat” în şi prin limba acelui popor. Limba este spiritul unei naţii, iar 
aceasta este limba însăşi: „ …fiecare limbă trasează în jurul naţiunii căreia îi aparţine un 
cerc din care nu se poate ieşi decât în măsura în care se intră în acelaşi timp în cercul 
altei limbi”.  
 În viziunea lui Humboldt diferenţa dintre limbi se datorează deosebirilor dintre 
forţa spirituală a popoarelor. Este un alt principiu de explicare a fenomenului 
lingvistic:„structura şi spiritul unei limbi date se limpezesc mai bine atunci când 
structura particulară e confruntată cu diversitatea limbilor posibile şi atunci când spiritul 
s-a măsurat cu universalitatea limbajului. Numai acest dublu studiu îngăduie să 
abordeze serios problema clasificării”.  

Filosoful nu deosebeşte limbile în funcţie de timbru sau de semnele pe care 
acestea le folosesc, ci după un criteriu extrinsec, acela al diversităţii de fenomene ale 
universului (Weltansicht). Trei sunt planurile care vin să justifice relativitatea 
lingvistică: istoric, universal, individual.  
 Humboldt este adeptul tezei curente a decadenţei limbilor: perfecţiunea unui 
idiom este maximă la origine. Intervenţia omului corupe această puritate. Fiecare limbă 
tinde spre o perfecţiune interioară, ca expresie firească a spiritului individual şi al naţiei. 
Limba sanscrită este unul dintre exemplele la modă, în epocă, în ceea ce priveşte 
perfecţiunea structurii flexionare, fiind şi cea mai veche. Rădăcinile acesteia sunt 
monosilabice. Este un dat natural, consideră filosoful,  ca fiecare concept să se exprime 
printr- o silabă, axiomă  ce pare să continue ipoteza originii monosilabice a limbilor, 
susţinută de G. Vico. Geneza unei limbi  care înseamnă şi forţa creatoare a acesteia este 
secondată de etapa decadenţei. 
           Limbile romanice, dezvoltate din latina populară erau cele mai fonologizate, 
spre deosebire de latina literară, care era o limbă flexibilă. Observăm că Humboldt este 
adeptul tipologiei tripartite a limbii: izolantă, aglutinantă şi flexionară. A urmărit 
evoluţia limbilor de la simpla referire la obiecte, prin aglutinarea elementelor auxiliare 
purtătoare de sens, la adevărata flexiune, aşa cum s-a produs în latină, greacă şi 
sanscrită. Preferinţa pentru limbile flexionare care implică modificări fie în rădăcina 
cuvântului, fie la nivelul afixelor ilustrează, în fapt, o pledoarie pentru unitatea formală 
a cuvântului. 
                                                
1 Wilhelm von Humboldt, Fragmente lingvistice… pag. 37 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești



  

           European cultivat, Humboldt a fost preocupat de probleme ştiinţifice şi 
filozofice de o mare profunzime şi originalitate. Pe bună dreptate, posteritatea şi- a pus 
următoarea întrebare :” dacă  stilul lui ar fi fost mai limpede, ideile mai bine prelucrate 
şi exemplificate, şi dacă multele sale lucrări ar fi fost mai bine cunoscute şi mai larg 
difuzate, oare nu i s-ar fi acordat o poziţie comparabilă cu cea a lui Saussure, ca unul 
din fondatorii lingvisticii moderne”? 1 
Iată comparativ, câteva dintre demersurile în care s-a angajat gândirea celor doi 
lingvişti. 
          Prin axioma că diversitatea limbilor ilustrează diversitatea mentalităţilor 
(„cotitura antropologică” ) iar superioritatea structurală a unei limbi dovedeşte 
superioritatea unei mentalităţi, a unei rase, Humboldt  a pus bazele antropologiei 
comparate , rămânând captiv – după o afirmaţie a lui Rene Gerard – între „nostalgia 
după unitatea spiritului şi diversitatea limbilor”.Prin Cursul de lingvistică generală, F. 
de Saussure  transformă radical ştiinţa limbajului, restaurând şi consolidând natura 
semnului lingvistic. Saussure înnoieşte gramatica comparată a limbilor indo- europene 
având o influenţă profundă asupra întregii evoluţii ulterioare, în timp ce  Humboldt 
rămâne un precursor,” omul introducerilor”, fără ca teoria şi conceptele lui lingvistice să 
fie consacrate. Savantul genovez îşi trasează cu multă siguranţă liniile gândirii sale: 
gramatică antică, filologie, lingvistică ştiinţifică etc. se succed  ca într-un palimsest, 
lucid delimitate, pe când  filosofia   homboldtiană a limbajului este  exprimată  în  stilul 
cel    mai   abstrus  (Jerpersen), ajungând uneori la obscuritate.  
          Doctrina  saussuriană  se bazează pe o serie de structuri dihotomice: opoziţia 
dintre instituţiile sociale şi semiologie, dintre semiologie şi limbaj, acesta fiind conceput 
ca totalitate ( filozofică, sociologică, psihologică etc.).Există apoi opoziţia dintre limbă 
şi limbaj , dintre limbă ca sistem  şi vorbire ca fapt individual şi nu în cele din urmă, 
dihotomia dintre grupările asociative in absentia ( clase de unităţi disponibile în 
memorie) care constituie planul paradigmatic-şi cele in praesentia în lanţ, ce alcătuiesc 
axa sintagmatică. 

Şi Humboldt a folosit metoda polarităţii structurale a limbajului, considerând 
că acesta ar fi, simultan, produs individual şi social, formă şi conţinut, obiect şi 
instrument, sistem stabil şi proces evolutiv, fapt obiectiv şi realitate subiectivă . 
Învăţatul prusac scria: „cuvântul este un sunet articulat semnificând un concept”. La o 
lectură de suprafaţă, lingvistul neavizat ar  putea crede că Saussure însuşi se află in 
nuce, în opera gânditorului de la Berlin. Numai că, departe ca această idee să fi fost 
formulată de Humboldt, accepţiunea cuvântului ca sunet ce semnifică un concept este o 
veche formulă care a fost dezvoltată de scolastica medievală. Aşa cum s-a mai spus, 
posteritatea datorează  o analiză istorică obiectivă a operei lingvistice a lui Humboldt, 
spre a pune în lumină  atât  specificul  controversatului secol al – XVIII- lea cât şi 
influenţele datorate romantismului german sau contribuţia inedită adusă lingvisticii 
secolului al  XIX- lea. 
 
Bibliografie 
Robins, R.H.,Scurtă istorie a lingvisticii,trad. Dana Ligia Ilin, Polirom, Iaşi, 2003 
Vico Giambattista, Ştiinţa nouă, Studiu introductiv, trad. şi indici de Nina  Façon, Bucureşti, pag. 
256. Semiotică şi filozofie, studiu introductiv de Alexandru Boboc, Ed. Didactică şi Pedagogică, 
R.A., Bucureşti, 1998 
 

                                                
1  R. H. Robins, op. cit, ….pag.197 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:34:39 UTC)
BDD-A5538 © 2007 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

