
 
 

261 

IDENTITY AND DIFFERENCE 
 

 
Laura BĂDESCU 

University of Piteşti 
 

Abstract: The present paper is based on a recent anthology of fairy tales which have 
circulated in the peripheral areas of Romanity and which, according to the Catalogue edited by 
Aarne-Thompson, were included in type 330. We aim at illustrating some of the functional and 
narrative characteristics of these texts, underlining that the comparative method we used appears 
as intrinsical to the analogy ‘identity and difference’. The texts we selected and which belong to 
type 330 (with the subtypes A, B, and D) illustrate not only the common origin, but also the 
omonymy of the further evolution displayed by the typological and structural-functional patterns 
(see the preservation of the narrative message, of the code, of the oppositional contiguity etc.) 
 Keywords: fairy tales, narrative characteristics, structural-functional patterns 
 

Unul dintre principalii piloni ai discursului european din ultima decadă l-a 
constituit sintagma identitate- diferenţă.  
Identitatea a fost plasată în mod obstinent la nivelul structurilor atavice ale constituirii 
zestrei culturale, în timp ce diferenţa fusese aplicată traseului evolvent al aceluiaşi 
corpus identificator condiţionat în evoluţia lui de factori în mare măsură exteriori 
fenomenului cultural. 

În aria literaturii, constanţa cercetărilor făcute sub semnul identitate- diferenţă 
au dus, cel puţin în ultimul secol, la publicarea unor monografii fundamentale pe 
folclor. 

Putem semnala pentru ilustrare doar două, cele la care ne vom raporta constant 
în prezentul articol: celebrul Catalog Aarne-Thomposon1, respectiv monumentala 
monografie a lui Lazăr Şăineanu distinsă la vremea apariţiei, în 1895, cu Premiul 
Academiei Române Basmele române în comparaţiune cu legendele antice clasice şi în 
legătură cu basmele popoarelor învecinate şi ale tuturor popoarelor romanice2. 
Ambele volume semnalau prezenţa tipologică a unui basm cu numeroase variante: în 
Catalogul Aarne-Thompson3 (A-Th.) acesta era indicat drept tipul 330, pe când Lazăr 
Şăineanu încadra acest tip în ciclul Morţii (în fapt, acest basm este cunoscut în literatura 
română datorită prelucrării lui Ion Creangă - Ivan Turbincă). 

Basmul subscris tipului 330 a avut o răspândire impresionantă4, întâlnindu-se 
în literatura sârbo-croată, cehă, moravo-română, săsească, picardă, bretonă, italiană, 
portugheză, galegă, spaniolă, argentiniană, braziliană etc.. În ceea ce priveşte variantele 

                                                
1Vom folosi ediţia Aarne, A.; Thompson, S., Los Tipos del Cuento Folclórico. Una clasificación, 
Academia Scientiarum Fennica, 1995. 
2Din raţiuni ce ţin de evoluţia limbii literare vom folosi ediţia critică îngrijită de Ruxandra 
Niculescu, Minerva, Bucureşti, 1978. 
3Aarne-Thompson ilustrează secţiunile astfel: basme fantastice - grupa AT 300-749; basme 
psihologice grupa AT 850-999; basme religioase AT 750-849; basme umoristice AT 1200-1960.  
4Vezi Bădescu L., Negro Romero M., O conto dos enganos ao Diabo nos limites da romanidade, 
Apenas, Lisboa, 2007, p.3.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

262 

înregistrate în aceste din urmă literaturi, vom încerca o analiză comparativă centrată pe 
analogismul identitate şi diferenţă1 

Identitatea structurilor narative – reiterarea uneia şi aceleiaşi intrigi, a aceloraşi 
motive şi funcţii -. poate fi cu urmărită atât în cadrul versiunilor populare, cât şi în 
cadrul literaturii de autor. Şi aici, nu ineditul, ci identicul a fost criteriul funcţional 
dominant. Criteriul recurenţei semnificative în spaţiul lingvistic menţionat a tipului 330 
A, B şi D subliniază în fapt perspectiva relativ identică asupra lumii şi a reprezentării ei 
căci, acceptarea datum-ului, a sorţii, reprezentarea comună a raiului şi iadului etc. 
accentuează aceeaşi viziune uşor păgână a lumii creştine. 

Am apelat la colecţii de basme dintre cele mai reprezentative în ideea ilustrării 
circulaţiei textelor populare, dar şi a criteriului de selecţie pertinent operat de cercetători 
iluştri pentru spaţiile culturale în care aceste colecţii au apărut.  

Fără să ne propunem a face un istoric al teoriilor genetice privind basmul2, 
reţinem teza comună a acestora conform căreia originea străveche a acestui gen de 
naraţiune orală atestă conexiunea cu primitivismul culturii ca vârstă. Textele alese, care 
se subscriu tipului 330 A, B şi D ilustrează în fapt nu numai originea comună, dar şi 
omonimia evoluţiei ulterioare a tiparelor tipologice şi structural-funcţionale (vezi 
conservarea mesajului narativ, a codului contiguităţii opoziţionale etc.). 

 În fapt tipul ales de noi, prezintă în toate variantele următorul model structural: 
1. O situaţie iniţială, de precar echilibru economic (“Era un ferreiro que taba, 

taba mui pobre e entonces non facía, non facía pa comer e eso” O ferreiro e o demo; 
„Um ferreiro vendeu, numa certa ocasito, a alma ao Diabo em troca de ajuda para 
montar o seu negócio.” O Diabo e o ferreiro; „Vet aquí que, una vegada, a Collbató hi 
havia un Ferrer que, avorrit de no tenir feina, un dia es va prometre an el Domoni, si en 
tenia, de feina”. El ferrer de Collbató; “Un herrero gallego, pobre como las arañas, 
cansado de vivir en la miseria, dijo adiós a su país, y se fue a Castilla” ; El herrero de 
Mambres), matrimonial (Hai moitos anos, houbo en terras de lonxe, disque, un 
matrimonio que non lograba fillo ningún; morríanlle todos aos nacer. O afillado do 
demo) sau social („Havia uma velha, avarenta, a quem chamavam Tia Miséria, que 
passava os dias a guardar uma pereira que tinha à porta de casa, para que os garotos lhe 
não roubassem as pêras” A miséria e a morte.). Uneori pentru motivarea intrigii 
precaritatea echilibrului este aumentată prin multiplicare (“Era uma vez um ferreiro, 
casado e tinha muitos filhos. Vivia muito pobre, e chamavam-lhe o ferreiro da 
maldição, que quando tinha ferro não tinha carvão.”, O ferreiro da maldição). 

2. Această stare iniţială este schimbată printr-o serie de evenimente care 
debutează prin voinţa personajului central. Fapta bună3 care va fi răsplătită pe măsura 
preceptului biblic şi a puterii fără de margini a Creatorului, este cea care determină, 
mai întotdeauna, apariţia obiectului/obiectelor magice. Scenariul introduce 
personajul/personajele sacre care nu impun textului imaginea lor canonică, ci joacă un 
rol corespunzător cu economia acestuia.  

                                                
1Corpusul de texte supus prezentei analize a fost antologat în Bădescu L., Negro Romero M., 
op.cit., p.25-59. 
2Pentru o sinteză a abordării basmului vezi studiul Anei Paula Guimarães care prefaţează 
Antologia de contos populares, vol.1, Lisboa, Plátano Editora, 2001, pp.11-46. 
3“De uma vez parou-lhe à porta um peregrino, que lhe pediu pousada. A Tia Miséria deu-lhe a 
manta com que se cobria, e a única migalha de pão duro que tinha para passar o dia. Quando luziu 
a aurora, o peregrino despediu-se da Tia Miséria e disse que pedisse quanto quisesse que tudo lhe 
seria concedido.” A tia Miséria; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

263 

Dumnezeu sau Iisus (în general, însoţit de Sfântul Petre), uneori chiar 
Fecioara Maria cer adăpost/ ajutor/ milă pentru a evidenţia structura morală specială 
a eroului care astfel va fii beneficiarul graţiei divine. 

 Vizibilă este aici tendinţa de a înlocui resorturile magice cu o dezvoltare 
dramatică bazată numai pe elemente umane, căci personajele canonice vorbesc şi se 
comportă ca nişte muritori.(Vom cita aici unul dintre cele mai ilustrative exemple ales 
dintre textele introduse în colecţie. Astfel, în versiunea spaniolă El herrero de Mambres 
fierarul galeg interpretează gestul Sfântului Petre care îi recomanda să aleagă cerul drept 
o referire la cârnaţii lui aflaţi în podul casei astfel încât îi răspunde într-un registru ce 
aminteşte de visul edenic al ţiganilor lui Budai-Deleanu care proiectaseră idealul lor 
într-un univers culinar abundent: “San Pedro, viendo el ánimo del herrero, tan apegado 
a lo temporal, levantó un dedo señalándole el cielo, para sugerirle pensamientos más 
altos. Pero el herrero. Que tenía colgados sus chorizos del techo, imaginó que 
indicándolos con la mano, mostraba deseos de ellos. 

–Cuidado con mis chorizos –gruñó montando en cólera–. Ya no quiero más 
cosas. Largo de aquí.” De altfel şi replica Sfântului, mai târziu, când fierarul va ajunge 
la porţile cerului va fii cea a unuia cu memorie lungă:”–¿Pues cómo? ¿Te olvidas de que 
nos echaste de tus puertas a cajas destempladas, y de que me calumniaste de querer 
robar tus chorizos? Afuera el bribón: estas puertas no se abren para quien nos cerró las 
suyas”). Se cuvine aminit aici rolul uşor grotesc al Sfântului Petre care este mai mereu 
păcălit de eroul ce izbuteşte nu numai să intre în Rai, dar chiar să îl şi înlocuiască în 
unele variante: „Entonces foi San Pedro e abriu a ventá un pouco, e colleu o ferreiro a 
visera e tirouna dentro. E agora o ferreiro é o porteiro das chaves do ceo.” în O ferreiro 
e o demo. Basmul aromân este cel mai îndrăzneţ căci Sfântul Petre este pedepsit de erou 
prin introducerea lui în traista miraculoasă binecuvântată de Hristos. Faptul nu rămâne 
fără consecinţe, căci raiul devine un loc al oportuniştilor de tot felul iar Dumnezeu cere 
explicaţii ferme asupra circumstanţelor. Este notabil faptul că deşi viziunea păgână 
proiectată aici este singulară, totuşi caracterul moralizator şi creştin devin prin 
compensaţie la fel de puternice în finalul basmului: “Aici numai acela care face fapte 
bune în lume, numai acela intră. De aceea, du-te, fiule, înapoi şi începe să spui la lume 
să facă fapte bune, s-asculte cuvântul Domnului, dacă vor să găsească deschisă poarta 
raiului.[…] Şi aşa, se întoarse Iani înapoi şi făcu cum îl învăţă Hristos până 
îmbătrâni…” . 

Discursul personajelor canonice, angelice respectiv malefice, precum şi 
acţiunile aferente sunt activate în cadrul codului contiguităţii opoziţionale, căci 
Diavolul, însoţit adesea de slujitori cu renume în negrul iad (Lúcifer e Lilith, Satanás, 
Scaraoschi etc.), va interveni încercând anularea bunăvoinţei divine. Comicul 
situaţional şi de limbaj devine categoria estetică dominantă. Dacă Sfântul Petre este 
umanizat prin limba cam dezlegată, dracii sunt prin excelenţă proşti şi pofticioşi căci 
mai mereu gasim notat acest ultim epitet individualizator atât în textele populare, cât şi 
în cele culte: “No resistió Lucifer a la doble tentación de la curiosidad y la gula. 
Alcanzó una poma del árbol con los garfios de sus dedos, y, paladeándola, le pareció 
que sabía a gloria. Engolosinose y se encaramó a las ramas, para tomarse un hartazgo de 
padre y señor mío” în El herrero de Mambres respectiv în Capítulo XXI de Don 
Segundo Sombra: "Lilí no quiso saber nada; pero, cuando se hallaron solos, su 
compañero le dijo que iba a dar una güelta por debajo de los nogales, a ver si podía 
recoger del suelo alguna nuez caída y probarla. Al rato no más golvió, diciendo que 
había hallao una yuntita y que, en comiéndolas, naide podía negar que jueran las más 
ricas del mundo. "Juntos se jueron p'adentro y comenzaron a buscar sin hallar nada. "Pa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

264 

esto, al diablo amigo de Lilí se le había calentao la boca y dijo que se iba a subir a la 
planta, pa seguir pegándole al manjar. Lilí le advirtió que había que desconfiar, pero el 
goloso no hizo caso y subió a los árboles, donde comenzó a tragar sin descanso, 
diciéndole de tiempo en tiempo: "-Cha que son güenas! ¡Cha que son güenas! "-Tiráme 
unas cuantas -le gritó Lilí, de abajo. "-Allí va una -dijo el de arriba. "-Tiráme otras 
cuantas -golvió a pedirle Lilí, no bien se comió la primera. "-Estoy muy ocupao -le 
contestó el tragón-. Si querés más, subíte al árbol. "Lilí, después de cavilar un rato, se 
subió. "Cuando Miseria salió de la pieza y vido a los dos diablos en el nogal, le dentró 
una risa tremenda.” 

Se cuvine menţionat faptul că în general protagoniştii canonici nu sunt 
introduşi în spaţiul narativ într-o ordine prestabilită (introducerea în prim plan a forţelor 
angelice nu apare ca o condiţie narativă permanentă). Uneori din raţiuni compozistice 
motivul central al textului (pactul cu diavolul) este consumat înaintea introducerii 
forţelor angelice care îşi asumă rolul de a anula eroarea înfăptuită (“Um ferreiro vendeu, 
numa certa ocasito, a alma ao Diabo em troca de ajuda para montar o seu negócio. E 
passado algum tempo, este deu em ir amiúde à loja do ferreiro lembrar-lhe a dívida que 
tinha com ele. O ferreiro começou, por isso, a viver num desassossego constante. Um 
dia Nossa Senhora, quando ia a fugir com o Menino Jesus para o Egipto, montada na 
burrinha e acompanhada por São José, parou naquela para descansarem, e sentou-se 
com o filho ao colo num banquinho de pedra que lá havia. O ferreiro deu-lhes de comer 
e de beber e, como viu que as ferraduras da burrinha estavam já muito gastas, 
aproveitou para lhe pôr umas novas. Acabado o trabalho, não lhes levou dinheiro 
nenhum, e, por isso, Nossa Senhora, em paga, pediu a São José que lhe desse o seu 
bordão e disse”, O Diabo e o ferreiro) 

Forţele malefice sunt uneori reprezentate prin îngerul morţii sau Moarte ca 
mesageri sau chiar concurenţi direcţi ai diavolului. Reţinem o reprezentare interesantă a 
Morţii ca bărbat în versiunea spaniolă El peral de la tia Miseria: “un hombre alto, seco, 
con una guadaña al hombro”. Se pare că originea acestei reprezentări a morţii ca bărbat 
o găsim în mitologia antică (Θάνατος); literatura populară românească de factură 
creştină înregistrează şi ea în ipostaza geniului morţii pe Arhanghelul Mihail.  

Aproape invariabil pactul cu diavolul este consimţit printr-un contract semnat 
cu sângele contractantului. Uneori detaliile impresionează prin abundenţă organizând un 
scenariu malefic înfiorător. Astfel în El herrero de Mambres, “El herrero, que no se 
curaba más de su alma que de los antípodas, accedió sin dificultad; y el diablo escribió 
el documento con la sangre que le sacó de un brazo” pentru ca în O ferreiro da 
maldição detaliile să atingă apogeul descrierii“O cavaleiro, que era o Diabo, disse-lhe 
que lhe dava tudo quanto ele quisesse, mas que em troca ele havia de lhe deixar tirar 
três gotas de sangue do dedo mindinho da mão direita, e que depois em qualquer 
ocasião que ele o mandasse chamar que fosse, estivesse onde estivesse.” 

În linii generale evenimentele care contribuie la reglarea statutului economic al 
eroului implică aproape întotdeauna semnarea contractului cu diavolul precum şi 
achiziţionarea prin bunăvoinţă angelică sau malefică a obiectului sau obiectelor magice. 
În prezenta antologie un singur text nu prezinta acţiunea obiectelor magice care sunt 
înlocuite cu credinţa puternică a eroului vezi O ferreiro da maldição unde dupa ce îşi 
vinde sufletul răspund ela vaietele nevestii “Tenho fé, que me hei-de salvar” fapt 
confirmat narativ în final prin replica setenţioasă a Sfântului Petre “Entra, que o teu 
lugar já aquí estava guardado, porque nunca ele falta aos que sabem ter fé para salvar-
se.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

265 

Considerăm că rolul obiectelor magice este în general reparatoriu căci acţiunile 
întreprinse odată cu activarea lor în schema epică converg spre salvarea sufletului. 
Unele texte prin neacceptarea morţii ca datum lansează ideea perenităţii personajului 
fapt ce imprimă textului statut etiologic: „que la condición era que la Muerte no 
volviera ni se acordara de su hijo ... Morían a millares, pues no sólo a los que les llegaba 
su hora, sino que todo el que desde aquel momento buscaba la Muerte, la encontraba de 
inmediato. Menos la anciana y su hijo y por eso viven todavía la Miseria y el Hambre.” 
în El peral de la tía Miseria sau “–Ó Tia Miséria, vossemecê deixa-me sair caqui e eu 
prometo que, enquanto o mundo for mundo, não a levo a si. 

–Se assim é, está o acordo feito –aceitou a velha. 
Por isso, enquanto o mundo for mundo, a miséria e a morte andam juntas, às 

vezes de mão dada, e muito amigas quase sempre” în A miséria e a morte. 
În ceea ce priveşte acţiunea obiectelor magice ea este fie unică, fie triplă însă 

întotdeauna are putere de reţinere, de captare a forţei malefice şi de anulare a funcţiei ei 
organice. După cum se ştie obiectele investite cu rol magic sunt de origine vegetală – un 
arbore (întotdeauna fructifer: păr, nuc, cireş; acest motiv poate fi cumva corelat cu 
păcatul originar), un obiect de repaus (un scaun, o bancă, un jilţ etc.) şi un obiect de uz 
cotidian având funcţie de păstrare, reţinere, ascundere (o tabacheră, o pungă, o turbincă; 
aici am înregistrat o singură abatere, um cachimbo). Păcatele care îi determină pe 
diavoli să pice în capcana celor trei obiecte ar fi lăcomia, lenea şi orgoliul. Se pare că 
cel din urmă este cel mai bine exploatat căci personajul malefic este convins să intre 
într-un recipient relativ mic sau foarte mic pentru a-şi demonstra puterile impresionante. 
Paradoxul este deplin căci orgoliul nemăsurat îl determină pe diavol să îşi anuleze de 
bunăvoie puterile şi să intre încrezător în victoria sa în obiectul reţinător. Apogeul 
acestui episod îl constituie bătaia aplicată cu regularitate tartorului sau, în unele 
variante, închiderea tuturor dracilor. 

După parcurgerea textelor se observă că activarea obiectelor magice nu apare 
într-o ordine prestabilită însă se poate distinge cu uşurinţă o preferinţă în sensul 
respectării triadei indicată mai sus. Interesant este faptul că cele trei obiecte trimit în 
fapt la cele trei dimensiuni care ordonează epicul în basm: aerian, terestru şi 
subpământean. Notăm că cea de a treia apare mai mult construită prin verbul care 
performează acţiunea căci întotdeauna eroul negativ este introdus într-un spaţiu închis, 
determinat şi limitat nemaiavând acces la nici unul dintre celelalte două planuri.  

Plecând de la o succintă caracterizare comparativă a lui Edmond Jaloux privind 
specificul basmelor vest-europene Val Cordun1 observă că „ceea ce, în afară de 
schiţarea specificului etnic atrage atenţia aici este faptul că cele trei lumi – aeriană, 
subpământeană şi terestră – care în toate tradiţiile nu reprezintă decât aspectele unui 
univers în realitate unic, o triadă indivizibilă, par în gândirea europeană distribuite, 
dislocate din solidaritatea lor, fiecare aspect constituindu-se într-o viziune totală a lumii. 
În basm, se ştie, triadele sunt canonice, ele constituie un principiu structural 
fundamental, dar cercetătorii văd, de obicei, triplicitatea doar ca pe un procedeu stilistic, 
deşi basmul, prin imaginile sale, sugerează mereu unitatea în triplicitate sau, privind de 
la capătul opus, desfăşurarea unităţii în triplicarea ei.”  

Fără a ne distanţa de opinia cercetătorului observăm unitatea în triplicitate a 
variantelor transcrise de noi ceea ce confirmă o matrice comună, uniform răspândită în 
lumea romanică. Fără îndoială creştinismul popular a fost cel care a propulsat textul 

                                                
1Val Cordun, op.cit. p. 111: „Basmul englezesc se petrece în văzduh; cel german în subsolul 
pământului, cel franţuzesc este terestru” (Jaloux, 1941, citat de Koechlin, p.97). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

266 

matrice în memoria colectivă. Motivele vehiculate atestă acest fapt. Să ne oprim, spre 
exemplu numai asupra dorinţei eroului de a intra în Rai. Polaritatea lumii de dincolo 
este prestabilită de cele două ordini morale. Binele va fi răsplătit în Rai iar Răul în Iad.  

Literatura populară înregistrează însă o departajare multipartită a lumii de 
dincolo. Referindu-ne la literatura veche românească se cuvin amintite Apocalipsul 
Apostolului Pavel sau Călătoria Maicii Domnului la iad. Considerate drept legende cu 
substanţă eschatologică aceste povestiri au drept personaje figuri biblice interpretând  
„un vechi motiv orfic – călătoria extramundană (cu suficiente tratări în literaturile elină 
şi latină), căruia îi adaugă subzidiri de sorginte asiatică. Drumul în lumea de dincolo 
parcurs de un erou investit cu protecţia divină şi ajutat de un însoţitor (…) reprezintă un 
traseu iniţiatic (cercetătorii spun că Apocalipsul Apostolului Pavel, tradus şi citit şi la 
noi, compus cândva în secolul al IV-lea, l-ar fi inspirat, alături de alte alcătuiri 
asemănătoare, şi pe Dante în scrierea Divinei Comedii)”1. 

Călătoria eroului este pitorească prin dezvoltarea în registrul burlesc a 
dialogului cu Sf. Petre sau cu diavolii. Vom cita din O ferreiro da maldição parcursul 
circular al sufletului fierarului blestemat care refuzat la Porţile Raiului va coborî spre 
Purgatoriu şi Infern pentru ca deznădăjduit să se reîntoarcă în punctul iniţial găsindu-şi 
astfel salvarea: „Por fim o ferreiro da maldição morreu. Foi ter às portas do Céu. Estava 
lá São Pedro, e quando ele bateu, perguntou-lhe quem era. Ele responde: 

–O ferreiro da maldição. São Pedro disse-lhe: 
–Mais abaixo. Foi ao Purgatório, bateu, e disseram-lhe: 
–Mais abaixo. Foi ao Inferno.Bateu, perguntaram-lhe quem era, e ele 

respondeu: 
–Ferreiro da maldição.O demónio, mal ouviu este nome, gritou-lhe: 
–Fora caqui, e fechou-lhe a porta. Tornou o ferreiro para o Céu. Bateu à porta. 

São Pedro perguntou-lhe quem era, e ele disse: 
–O ferreiro da maldição, que nem no Inferno o querem. São Pedro abriu-lhe 

então as portas e o Senhor disse-lhe: 
–Entra…” 

3.Refacerea echilibrului şi răsplătirea eroului este, de regulă, punctul final al basmului 
în universalitatea lui. Deznodământul este cel mai adesea cel dorit de erou: nemurirea sau raiul. 
O singură variantă înregistrează însă pedepsirea eroului care cutezase să răstoarne ordinea 
lumească: „a da(t) drumul la draci, dracii l-a(u) loa(t) pe el! Că el de ei a-avu(t) parte, n-a vru(t) 
să facă ca Sfântu Petre, să (se) ducă-n rai…” (Când a băgat ţiganu(l) draci(i) în tabachere). 

Un episod extrem de sugestiv pentru evoluţia memoriei mentalitare îl constituie 
intervenţia autorităţilor pământene pe lângă erou cu scopul eliberării forţelor malefice. 
Restabilirea echilibrului este realizată prin intermediul celor vremelnice; poate fi încă o aluzie 
la textul biblic şi la judecata părtinitoare de care a avut parte Isus sau chiar o reminiscenţă a 
memoriei colective în care performerul introduce respectivul episod prin presiunea unui public 
special doritor de a se simţi implicat în naraţiune. 

Rămâne notabil însă faptul că respectiva intromisiune narativă apare atât 
în basm (Când a băgat ţiganu(l) draci(i) în tabachere „Dă unde până unde-a(u) 
auzât, a(u) auzâ(t) judecătorii, afocaţii că dracii-ar hi la cutare, în tabachiere 
ţâganul(ui) cutare. Că  dacă nu să mai bătea nimini, nu să mai făcea certuri, nu mai 
iera procese. Si-afocaţii ce-a(u) zâs: 

                                                
1Dan Horia Mazilu, Recitind literatura română veche, I, Bucureşti, Editura Universităţii 
Bucureşti, 1994, p.195. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

267 

- Bă, noi n-avem dă unde mai loa bani, dacă dracu i-ndeamnă p-ăşti(a) să 
facă rele! Hai la ţâgan să le dea drumu(l)! 

Să (d)uce la ţâgan: 
- Mă meştere, tu ai toz dracii adunaz, dă cân(d) i-ai adunat tu-n tabachiere, 

noi am rămas dăsculţi. Nu mai avem nis ce mânca, nis ce-mbrăca, dă-le, mă, drumu 
– zâce – că ce ni-i pretinde-(î)z dăm!”), cât şi în textele de autor (Capítulo XXI de 
Don Segundo Sombra).  

Caracterul didactic şi moralizator al naraţiunilor populare este subscris 
religiosului de factură orală ceea ce permite activarea fantasticului.Textele de autor 
diminuează caracterul didactic prin infiltraţia ludicului şi a complicării schemei 
narative, însă conservă şi amplifică fantasticul mimând oralitatea dar şi tradiţionalul. 

Prelungirea filonului popular înseamnă acceptarea tradiţiei şi a valorilor ei 
adiacente iar plăsmuirea în cadrul aceloraşi matrice stilistice a unei noi literaturi este 
fără îndoială un act de asumare a propriei identităţi pe care iniţial doar romantismul şi l-
a asimilat doctrinal. 

Acceptarea astăzi de către publicul contemporan a literaturii populare nu este 
un proces facil cu atât mai mult cu cât unii receptează această literatură ca una care se 
adresează exclusiv unui public mai puţin cultivat sau de vârstă fragedă.  

Furnizând un material bogat şi variat pentru studiul mentalităţilor şi culturii, 
pentru antropologie, etnografie şi etnologie ş.a., literatura populară şi-a (re)creat un 
receptor avizat asigurând totodată perenitatea valorilor ce stau dentru de ea. Propagarea 
ei în cadrul literaturii culte este dependentă, de cele mai multe ori, de harul scriitorului 
însă această prelungire a permis constituirea literaturilor naţionale în toată 
complexitatea lor funcţională reconfirmând diferenţa în identitate. 
 
Bibliografie  
Aarne, A.; Thompson, S., Los Tipos del Cuento Folclórico. Una clasificación, Academia 
Scientiarum Fennica, 1995. 
Bădescu, L.; Negro Romero, M, O conto dos enganos ao Diabo nos limites da romanidade, 
Apenas, Lisboa, 2007 
Bîrlea, Ov., Antologie de proză populară epică, EPL Bucureşti, 1966 
Bîrlea, Ov., Folclorul românesc, I, Bucureşti, 1981 
Braga, T., Contos Tradicionais do Povo Português, Publicações Dom Quixote, Lisboa, 1992 
Campos, Camiño Noia, Contos galegos de tradición oral, NigraTrea, Vigo, 2002 
Cordun, V., Timpul în răspăr. Încercare asupra anamnezei în basm, Saeculum I:O., Bucureşti, 
2005 
Creangă, I., Ivan Turbincă, în Basme, povestiri şi snoave, ESPLA, Bucureşti, 1957 
Frazão, F., Viagens do Diabo em Portugal, Apenas, Lisboa, 2000 
Güiraldes, R., Don Segundo Sombra, Castalia, Madrid, 1990 
Mazilu, D. H., Recitind literatura română veche, I, EUB, Bucureşti, 1994 
Papahagi, P., Vânătorul cel viteaz şi Frumoasa-Pământului. Basme aromâne, Minerva, Bucureşti, 
1977 
Parafita, A., Antologia de contos populares, Vol.1, Lisboa, Plátano, Lisboa, 2001 
Pedroso Consiglieri, Z., Contos populares portugueses, Vega, Lisboa, 1984 
Saraiva, A., Literatura Marginalizada, Árvore, Porto, 1980 
Şăineanu, L., Basmele române în comparaţiune cu legendele antice clasice şi în legătură cu 
basmele popoarelor învecinate şi ale tuturor popoarelor romanice, ediţie critică îngrijită de 
Ruxandra Niculescu, Minerva, Bucureşti, 1978. 

 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:29:20 UTC)
BDD-A5537 © 2007 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

