
 
 

25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

LA CHRONIQUE MEDIEVALE – TOPOS FONDAMENTAUX  
 
 

Lavinia BĂNICĂ 
Universitatea din Piteşti 

 
 
Résumé: Qu`est-ce que signifiait pour les chrétiens médievals l`intersection avec des 

mondes différents de celui qu`ils connaissaient ? Quelles sont les syntagmes qui mettent en 
évidence l`antithèse chrétien-non chrétien ? Les érudits médievals roumains ont réçu une 
éducation réligieuse, donc, leurs textes dénotent une évidente pratique du texte biblique. Pour une 
telle mentalité réligieuse, le Turc est, tout d`abord, l`athée, l`infidèle ; son image est introduite 
dans les textes par une pléiade des symboles et des archétypes portant une connotation négative.  

Mots-clés : ,christianisme, moyen âge,  symbole 
 
Ideea unui cosmos creştin actionând unitar în faţa haosului păgân nu se susţine 

în realitate însă ea poate fi identificată şi demonstrate printr-o analiză arhetipală şi 
retorică a textelor care circulau în medievalitatea românească. Mai întâi, iată tipurile de 
texte în care apar o suită de sintagme ce ar putea să contureze ideea unei antiteze de 
substanţă între creştini şi pâgini. Prima categorie de texte este desprinsă din cronici, 
texte cărturăreşti de natura istorică, oratorică sau literară. Cealalta categorie o reprezintă 
scrisorile principilor creştini din Răsărit către curţile regale occidentale sau către 
papalitate.  

Ceea ce mă interesează este să identific sintagmele care conturează antiteza 
creştin-păgân. În primul rând trebuie spus că retorica Evului Mediu nu pune accentul pe 
originalitate, aceste sintagme fiind stereotipii, locuri comune, figuri ale unei retorici de 
tip recursiv, dupa modelul literaturii populare. 

Cărturarii din principate se bucuraseră de o educaţie religioasă, textele lor, deşi 
laice, denota o evidentă familiaritate cu textul biblic. Pentru o astfel de mentalitate 
religioasă turcul este, în primul rând, păgânul, necredinciosul.  

Dar să vedem, mai întâi, ce inseamna pentru creştinii medievali intersecţia cu 
lumi diferite de a lor. Alteritatea i-a speriat întotdeauna pe oamenii necivilizaţi. Celalalt 
este străinul care vorbeşte o altă limbă, care are alte obiceiuri, care se închină altui 
Dumnezeu şi dispune de alte sisteme de valori. Dar el nu trebuie ignorat pentru că, prin 
cunoaşterea lui, omul îşi poate afla propria identitate. Grigore Ureche este cronicarul 
care studiază sistematic imaginea Celuilalt. Prin cunoasterea Celuilalt, cel de lânga tine, 
poţi să îţi asiguri spatele sau poţi să acţionezi în favoarea ta. Ureche îi studiază pe toti 
vecinii Ţărilor Române, pe leşi, pe tătari, pe unguri. Toţi aceştia sunt duşmani, 
indiferent de religie, în cazul unui atac. De aceea, turicii sunt, din punct de vedere 
psihologic, un alt tip de duşman. Ei nu deranjează prea mult prin cultura lor necunoscută 
românilor (pentru ca aceştia s-au straduit să o cunoască), ci prin faptul ca sunt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:40 UTC)
BDD-A5502 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

26 

invadatori. Este elocvent în acest sens un exemplu din luptele lui Ştefan cel Mare: a se 
lupta cu ungurii, cu leşii sau cu turcii, pentru el era totuna, important era să învingă. Şi 
aceeaşi situatie este şi în cazul lui Mihai Viteazul. El lupta cu ungurii în aceeaşi masură 
în care lupta şi cu turcii. 

Omul pune accentul, dupa cum afirma Rudolf Otto1 şi psihologii protestanţi 
începând de la Luther, pe ceea ce este iraţional, necunoscut. Când în sufletul omului 
irupe sacrul, acesta este cuprins de o stare de anxietate. Pentru că lumea musulmana nu 
este aproape de creştini, nu o percep ca pe o alteritate imediată şi este văzută ca 
aparţinând sacralităţii. Iruperea sacrului în experienţa conştiinţei este o hierofanie 
oricând posibilă şi care poate fi însoţită de acest sentiment de angoasă, de stranietate. 
Este ceea ce se întâmplă cu religia musulmană. Fiind ceva nou pentru creştini, aceştia se 
tem de ea. Când creştinii afirmau despre păgâni că sunt “duşmanii crucii”,  
“prevestitorii lui Antichrist”, “Satana”, “duşmanii creştinătăţii”, ei vad in păgâni 
alteritatea, văd ceea ce ei nu sunt. Toate aceste metafore sunt forme de expresie pentru 
retorica timpului şi, faptul că turcii sunt numiţi “Satana” sau “Antichrist”, arată legatura 
lor cu sacrul, cu divinitatea, pentru că Dumnezeu are, pe lângă agenţi benefici (Îngerii), 
şi agenti malefici (Demonii, Dracii). În acea epoca a existat ideea ca Dumnezeu este şi 
bun, şi rău. Iar turcii au fost văzuţi ca trimişii lui Dumnezeu pentru a-i pedepsi pe 
creştinii păcătoşi. 

Un alt motiv de spaimă faţă de turci este acela că ei le produc oamenilor 
moartea, necunoscutul de care ei se tem. Sacrul irupe cu un maximum de violenţă, de 
aceea el este perceput de conştiinţă ca mister îngrozitor şi fascinant (mysterium 
tremendum et fascinas). Este tremendum pentru că irupe o alteritate maximă: legatura 
cu divinitatea prin moarte, şi este fascinas pentru ca nu are nimic în comun cu ceea ce 
este deja cunoscut. Aceasta ameninţă ego-ul, care se umple de groază la ideea dispariţiei 
sale individuale şi a trecerii în necunoscut.  

Alteritatea este omniprezentă în discursul istoric. Arhetipul unităţii încearcă să 
supună lumea unui principiu unificator. Religiile, gândirea magică, filosofiile încearcă 
să ofere un maximum de coerenţă diversităţii fenomenelor. Conceptul unităţii creştine în 
faţa Islamului, şi, invers, al unităţii islamice în faţa creştinătaţii, se înscriu în structura 
mitică a Imperiului. Pentru ca unitatea universală să se realizeze, există totdeauna un 
Altul care trebuie anihilat, conform dialecticii unitate-alteritate. Dupa părerea lui Jung, 
întotdeauna Celalalt este vinovat de războaie şi nimeni nu vede ca toata lumea este 
posedată de dorinţa de a face ceea ce evita şi-i provoaca frica. Şi în situatia pe care o 
analizăm aici, Celalalt este implicat şi acuzat în mod sistematic, fie că este vorba de 
turc, ungur, polon, rus sau german. 

Pentru antici, specia umana era “fărâmiţată”. Creştinismul a fost acela care, cel 
dintâi, a afirmat explicit unitatea sa fundamentală şi destinul său unic. Lumea trebuia să 
fie unificată în adevarata credinţă.  

Turcii nu sunt caracterizaţi prin sintagme ale stigmatizării, ci prin faptele de 
cruzime pe care le întreprind, dar care nu erau singulare în epocă, deci nu pot fi puse pe 
seama religiei lor: “Pe mulţii au şi robit, cu furiş, femei, fete, copii. Rămas-au bieţii 
oameni numai cu sufleteli, bătuţii şi strunciunaţii cum era mai rău şi mai amar, cum nu 
se poate nice a scrie, nice a să povesti caznele şi ucisurilii lor ce au avut de tătari” 
(Neculce). Foarte des se repeta verbele tăiau, ardeau, robeau, jefuia, prădau, omorau, 
atunci când se descriu invaziile turceşti. Dar aceste trăsături negative comportamentale 
ale turcilor, foarte drastic definite, sunt rezultatul acelei cunoaşteri unilaterale la care 
                                                
1 Otto, R., Sacrul, Dacia, Cluj, 1996, p.38 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:40 UTC)
BDD-A5502 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

27 

sunt supuşi creştinii. Iată ce spune Ştefan că au facut ungurii în Moldova: “Au înaintat 
pradînd ţara, nimicind şi arzind cu cruzime, prefacînd în cenuşă oraşele şi satele, 
ucigînd copiii şi necinstind bisericiile şi săvirşind multe nelegiuri pe care nu se cuvine 
nu numai a le spune, dar nici a le gindi şi pe care nu le-au faptuit niciodata nici păgînii 
turci sau tătari”. Concluzia care se poate desprinde de aici este că sintagmele cele mei 
frecvente care caracterizează antiteza creştin-păgân, nu aparţin unei sfere simbolico-
religioase, ci unei retorici a spaimei. Oroarea pe care turcii au stârnit-o nu este de natură 
religioasă, ci strict umană. Pe creştini nu i-a speriat atât faptul că invadatorii erau 
păgâni, cât faptul că erau invadatori. Revenind la nivel discursiv, putem afirma că 
sintagmele “turc păgân”, “duşmanul crucii”, “pedeapsa creştinilor”, “neprietenul 
crucii”, “preacurvariul turc”, “păgân varvar”, “duşmanii cei prea cruzi ai Crucii lui 
Hristos” sunt determinări retorice. Radu Greceanu expune un întreg repertoriu negativ 
caracterizând turcul: “păgân rău, vrăşmaş creştinilor, trufaş blestemat” şi “om nebun, 
rău şi lacom”.  

Cealalta categorie de sintagme “cu chip de fiară şi cu inima sălbatică”, “lupi 
răpitori”, “lei sălbatici şi lupi încruntaţi” se pot analiza la nivel arhetipal şi psihanalitic 
şi încadra într-o paradigma a terorii. 

Animalul sălbatic trimite la arhetipul devorator al Botului Dinţat, înarmat cu 
dinţi ascuţiţi, gata să sfarme şi să muşte, şi poate fi asociat cu simbolul sângelui: “ca ei 
ca nişte lei cască gurile să înghită pre toţi, fiind ţara plină de nevoi şi de sărăcie” 
(Letopiseţul Cantacuzinesc). Imaginea băutorului de sânge trimite la arhetipul 
monstrului, căpcăunului şi, prin extindere, la arhetipul Vaginei Dentata. Este tranziţia 
între schema animaţiei şi voracitatea sadică, ţipătul animal, mugetul pe care gura 
înarmată îl supradetermină. Se asociază aici strigătele de luptă cu strigătele unor făpturi 
semianimale care urlă. În botul animal se concentrează toate fantasmele 
înspăimântătoare ale animalităţii: agitaţie, masticare agresivă, mârâieli şi răgete sinistre. 
Pentru imaginaţia occidentală animalul feroce prin excelenţă este lupul, temut de 
întreaga Antichitate şi de Evul Mediu. Dublul lupului este câinele, simbol şi el al morţii, 
reprezentând aceeaşi imagine înfioratoare a Botului Dinţat. Lupul este simbol al morţii, 
este o imagine a animalului devorator, rudă cu timpul distrugător, prototip al tuturor 
căpcăunilor din folclorul european. Căpcăunul este dublul diavolului, cu sensul activ de 
a înghiţi, de a mânca, este imaginea răului devorator. Trecerea timpul înseamnă moarte, 
deci schimbare. De aici se naşte arhetipul refuzului istoriei şi dorinţa de a-şi depăşi 
condiţia. Pe plan religios, lupta contra lumii reale şi contra istoriei s-a manifestat prin 
ideologiile şi mişcările milenariste ce aduc în prim-plan arhetipul vârstei de aur. 
Teroarea în faţa schimbării şi morţii devoratoare simbolizează primele două teme 
negative inspirate de simbolismul animal.  

Un alt arhetip al fricii, cel care creează haosul este colcăiala, una dintre primele 
manifestari ale animalizării. Această mişcare anarhică dezvaluie imaginaţiei 
animalitatea şi învaluie cu un nimb peiorativ multiplicitatea care se agită. Este simbolul 
răului, al distrugerii. Acest simbol este asociat imaginii mulţimii invadatoare. Balaurul 
este tot un simbol devorator. El este punctul comun unde se adună voracitatea fioroasă 
şi colcăitoare. 

Negrul este o culoare cu conotaţii negative, Diavolul fiind întotdeauna negru 
sau continând ceva negricios. Aşa se explică în Europa ura străveche faţa de mauri. 
Baudoin spune: “musulmanii sunt pentru creştini ceea ce era Troia pentru greci, ceea ce 
redutabila genune a inconştientului e pentru conştiinta limpede”1. Maurul devine un fel 
                                                
1 Durand, G., Structurile antropologice ale imaginarului, Univers, Bucureşti, 1998, p.115 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:40 UTC)
BDD-A5502 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

28 

de diavol şi distanţa dintre el şi căpcăun nu este mare. Ambii sunt reprezentaţi adesea 
acoperiţi cu păr negru sau având barba de culoare închisă.  

În aceeaşi linie izomorfă se înscrie tulburătoarea figură a orbului. Simbolistica 
creştină ne-a transmis simbolismul dialectic al bisericii în opoziţie cu Oarba Sinagogă, 
reprezentată întotdeauna cu ochii legaţi. Numeroase valorificări negative sunt adăugate 
de conştiinţa populară unor atribute ca “chior” sau “orb”, iar sensul moral nu face decât 
să dubleze semantic sensul propriu. Orbirea este sinonimă cu infirmitatea inteligenţei, 
este o conştiinţa decăzută, este dublul inconştient al sufletului. Au existat în istorie 
cazuri când oamenii erau orbiţi, unii chiar de fraţii lor, cu scopul de a-i poci, omul 
diform fiind asociat de conştiinţa populară cu o metamorfoză a diavolului. Astfel, pentru 
a scapa de fratele său care voia şi el domnia Moldovei, Ştefan Voievod, fiul lui 
Alexandru cel Bun, îl orbeşte pe Iliaş. Nu mai este vorba despre o conşţiinţă creştină, ci 
de instinctele primare ale fiinţei umane, de dorinţa de putere. Este o situaţie similară cu 
aceea comisă de sultanul Baiazid, care comite fratricidul pentru a-şi elimina adversarul 
politic. Aici nu mai discutam despre creştinism, ci de lupta pentru supremaţie, indiferent 
de religia protagoniştilor. 

Un arhetip negativ este şi acela pe care Jung îl numeşte Umbra. Aceasta este 
partea negativă a personalităţii. Întrupări ale Umbrei sunt Diavolul şi Anticristul. 
Întilnirea cu sine însuşi este, mai întâi, întâlnirea cu propria umbra (îl traiesc pe celălalt 
în mine, iar Celălalt mă trăieşte ca eu).  

De cealaltă parte, imaginile creştinului luptător, trimit la paradigma înălţării pe 
care Durand o leagă de dominanta psihică sexuală. Din perspectiva psihanalitică 
paradigma înălţăriirii corespunde masculinităţii, arhetipul Regelui ale cărui simboluri 
ascensionale sunt sceptrul şi spada. Verticalitatea sceptrului, agresivitatea eficientă a 
spadei sunt garantele arhetipale ale atotputerniciei benefice. Spada războinică este şi 
spada dreptăţii, monarhul este în acelaşi timp mag inspirat, cu prerogative ascensionale, 
suveran jurist şi factor monarhic ce porunceşte grupului. Spada rămâne mereu legată de 
sceptru, fiind o activare polemică a acestuia. Spada şi lancea sunt instrumente nobile, 
fiind folosite la investitura cavalerilor, simbolizind puterea şi moralitatea. Aceste arme 
erau binecuvântate pentru a funcţiona împotriva duşmanilor. 

Un alt simbol al ascensiunii, foarte frecvent în mitica creştină, este scara, 
sinonimă cu crucea lui Hristos (“scara păcătoşilor” sau “scara divină”).  

Toate simbolurile negative prezentate anterior accentuează eroismul 
ascensiunii. Aceste simboluri ascensionale sunt prezente şi pe steagurile ţărilor. De 
pildă, crucea, spada, corbul sunt tot atâtea simboluri creştine care fac uniunea cu 
divinitatea. Corbul cu crucea în cioc aduce hrană spirituală dreptcredincioşilor, tot aşa 
cum i-a adus Sfântului Ilie hrana trupească. Crucea este şi semn protector, purtător al 
sprijinului divin, dar şi simbol ofensiv, acest semn permiţând exprimarea directă sau 
indirectă a intenţiilor şi idealurilor de eliberare şi înălţare naţională, aşa cum erau în 
epoca lui Şerban Cantacuzino şi Constantin Brâncoveanu. Preamărirea aceastui însemn 
lăsa să se vadă cu limpezime cine era inamicul. Crucea ca armă simbolică, în 
vecinătatea celorlalte arme reale, figurate în câmpul scutului emblematic, instaurează şi 
susţine ideea de cruciadă.  

Ar mai fi un simbol de analizat, şi anume acela al porţii, acea poarta a 
creştinătăţii care este multiplicată (Rhodosul, Belgradul, Ţările Române). Poarta 
simbolizează la Genepp trecerea dintr-o stare în alta. La el acasa, omul trăieşte în 
profan; trăieşte în sacru de îndata ce pleacă în călătorie şi se afla, în calitate de străin, în 
vecinătatea unor necunoscuţi. Trecerea este interzisă creştinilor, musulmanilor sau 
budiştilor; ei nu pot pătrunde şi locui într-o parte a lumii nesupusă credinţei lor. Prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:40 UTC)
BDD-A5502 © 2007 Universitatea din Pitești



 
 

29 

punerea sau fixarea limitelor, un anumit spaţiu determinat este luat în posesiune de o 
anume grupare, încât încălcarea ca străin a acestui spaţiu rezervat înseamna un 
sacrilegiu sinonim cu pătrunderea unui profan pe un teritoriu sacru. Această interdicţie 
are caracter magico-religios şi orice trecere dintr-un spaţiu în altul trece printr-o 
perioadă limită. Poarta este limita dintre lumea străină şi cea domestică, dintre lumea 
profană şi lumea sacră, de aceea trecerea pragului înseamnă pătrunderea într-o lume 
noua. Este importantă în acest sens activitatea de “ungere” a domnitorilor, rit de 
purificare către starea de sacralitate. Românii devin locuitorii unor ţări care sunt porţi 
ale creştinătăţii şi de aceea trebuie să fie apărate. Dacă aceste porţi sunt desfiinţate, 
atunci întreaga creştinătate va avea de suferit. Pe acest lucru mizează şi voievozii 
români atunci când cer ajutor Europei.  

Lumea creştină care trebuia apărată era numai o figură de stil, pe acest 
argument se baza cererea românilor ; dar în realitate, cosmosul creştin era doar o 
invenţie retorică de persuasiune, care, în definitiv, nu a înşelat vigilenţa şi prudenţa 
destinatarilor occidentali. Cea mai bună dovadă că această retorică nu i-a indus în eroare 
este aceea că rareori, ajutoarele implorate au sosit... 
 
Bibliografie  
Boia, L., Pentru o istorie a imaginarului, Humanitas, Bucureşti, 2000 
Durand, G., Structurile antropologice ale imaginarului, Univers, Bucureşti, 1998 
Mazilu, D.H., Noi despre ceilalţi, Polirom, Iaşi, 1999 
Otto, R., Sacrul, Dacia, Cluj, 1996 
Van Gennep, A., Riturile de trecere, Polirom, Iaşi, 1996 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:35:40 UTC)
BDD-A5502 © 2007 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

