LE METIER DE LA TRADUCTION. TRADUIRE SAVONAROLE,
MACHIAVEL ET GUICCIARDINI

) Jean-Claude ZANCARINI
Ecole Normale Supérieure de Lyon

Résumé: Lorsqu’il s’agit pour lui, & la fois, d’analyser une situation, de faire le point et de
prendre une décision, Francesco Guicciardini emploie I’expression “ fermare il punto . C’est
bien une démarche intellectuelle similaire, qui vise précisément a * fermare il punto ”” en tenant
compte des parcours, des errances, des certitudes difficilement élaborées et des questions encore
ouvertes que je compte mener ici. Faire le point, donc sur un parcours entamé voila pres de
quinze ans avec la publication, en collaboration avec Jean-Louis Fournel, de I’édition francaise
des Ricordi de Francesco Guicciardini, la premiére d’une série de traductions commentées qui
allait se poursuivre avec d’autres ceuvres de Messer Francesco (Ecrits politiques, Histoire
d’Italie), une anthologie des sermons et écrits politiques de Savonarole puis le Prince de
Machiavel.

Le point d’arrivée de ce travail de quinze ans résulte d’une démarche qui, en ses débuts,
fut essentiellement pragmatique; je pourrais méme dire qu’elle fut, consciemment,
“ artisanale . Il s’agissait bien d’une revendication — celle d’un apprentissage a faire et a
redéployer — et de la définition de notre activité intellectuelle comme d’un métier...

Mots-clés: apprentissage, métier, traduction

Lorsqu’il s’agit pour lui, & la fois, d’analyser une situation, de faire le point et de
prendre une décision, Francesco Guicciardini emploie I’expression * fermare il punto ”.
C’est bien une démarche intellectuelle similaire, qui vise précisément a “ fermare il
punto” en tenant compte des parcours, des errances, des certitudes difficilement
élaborées et des questions encore ouvertes que je compte mener ici. Faire le point, donc
sur un parcours entamé voila preés de quinze ans avec la publication, en collaboration
avec Jean-Louis Fournel, de I’édition francaise des Ricordi de Francesco Guicciardini,
la premiére d’une série de traductions commentées qui allait se poursuivre avec d’autres
ceuvres de Messer Francesco (Ecrits politiques, Histoire d’ltalie), une anthologie des
sermons et écrits politiques de Savonarole puis le Prince de Machiavel.

Le point d’arrivée de ce travail de quinze ans résulte d’une démarche qui, en ses
débuts, fut essentiellement pragmatique; je pourrais méme dire qu’elle fut,
consciemment, “artisanale ”. 1l s’agissait bien d’une revendication — celle d’un
apprentissage a faire et a redéployer — et de la définition de notre activité intellectuelle
comme d’un métier... C’était d’abord, pour ma part, I’inscription familiale dans une
lignée d’artisans, fiers a juste titre de leur métier ; c’était aussi, en I’occurrence, un clin
d’ceil au Machiavel qui déclarait “ avoir été en apprentissage dans le métier de I’état ”
(“ sono stato a studio all’arte dello stato ) et aux références au métier de la politique
(“la bottega ) fréquentes chez Guicciardini. Les noms que nous donnions a nos
groupes de travail suffiraient a démontrer le caractére conscient de cette volonté
d’affirmer que nous étions des “ gens de métiers ” : I’Histoire d’ltalie fut traduite par
I’ Atelier de traduction du Cerppi et nous nous considérions, Jean-Louis Fournel et moi,
comme des maistri, des maitres-artisans traducteurs, animant cet atelier... c¢’était aussi
dire d’emblée que le travail collectif et la confrontation des points de vue étaient au

192

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



centre de I’élaboration de notre traduction. Au départ, donc, quelques certitudes solides
mais encore éparses : nous voulions aborder ce que d’autres ont appelé “le moment
machiavélien ”, dont nous pensions, avec d’autres encore, qu’il était un moment
déterminant pour I’émergence d’une facon nouvelle de penser la politique ; nous
supposions que la richesse intellectuelle de ce moment (on se souvient des mots de
Ridolfi soulignant le caractére étonnant de la présence simultanée a Florence de deux
penseurs politiques de la stature d’un Guicciardini et d’un Machiavel) était a mettre en
liaison avec une période historique singuliere et bouleversante, celle que
I’historiographie a nommée “les guerres d’ltalie”; nous étions persuadés que le
“ métier de la traduction ”, dont nous pensions connaitre plus que les rudiments, pouvait
étre un instrument de lecture irremplacable de ce moment et de ces textes dans la double
mesure ou il rendait impossible de laisser dans I’ombre un seul aspect, de prendre ce qui
sert le plus aisément & démonter une thése en transformant le texte en “ citations ” ou en
“ morceaux choisis ” et ou, positivement cette fois, il permettait de rendre compte de la
complexité et des difficultés d’un texte. Naissait de ces quelques certitudes le sentiment
d’une nécessité, lié a la conception méme de ce que nous pensions devoir faire en tant
qu’italianistes : celle de réintroduire dans le champ intellectuel frangais un ensemble de
textes permettant d’élucider ce qu’était ce “ moment machiavélien” en définissant
“ I"autour ” de Machiavel — et en insistant sur les notions d’époque et de rupture pour la
période des guerres d’lItalie comme arriére-plan de cet “ autour ”* — comme la premiére
tache a prendre en main, de sorte que puisse commencer a s’effectuer ce jeu nécessaire
de renvois et d’échos, de convergences et d’écarts qui fait la richesse des textes et
permet leur compréhension.

Au vrai, mes premiéres armes dans ce métier de traducteur je les ai faites pres de
dix ans avant de me poser les questions de la langue de la politique, en traduisant des
1978 des ceuvres de fiction du XXe siécle (d’abord Una questione privata de Beppe
Fenoglio, puis Fruttero et Lucentini, Franco Vegliani, Raffaele Nigro®...). Dans ce
rapport d’amour de la langue, ou plutdt d’amour des deux langues qui, indissolublement
liées, fondent mon identité d’homme “ sachant lire et écrire ” ou, pour le dire avec un
terme plus ancien mais sans doute fort approprié, de “lettré ”, dans ces premiers
questionnements sur I’effet du passage d’une langue a une autre, dans les tdtonnements
et parfois les erreurs qui font que “le métier rentre ”, j’ai élaboré une série de
“ concepts de traduction ” — plus qu’une conception achevée — qui a été un point de
départ pour cette autre expérience consistant a traduire non plus des textes fictionnels
contemporains mais des ceuvres politiques fondamentales naissant de I’expérience
historique de Florence pendant la période des guerres d’ltalie.

Régle générale, régles partielles.

C’est encore une fois en faisant référence a un de “ nos ” auteurs que je vais
définir la seule “ régle générale ” qui guide ce travail — et il suffira de lire les pages qui
sont consacrées a cette idée de “ régle générale ” dans notre édition du Prince pour se
rappeler qu’il n’en est pratiquement aucune qui ne souffre quelque exception ! Dans un
passage du Dialogo del reggimento di Firenze, I’un des interlocuteurs, Bernardo del
Nero, homme d’expérience qui, de son propre aveu “n’a pas de lettres ” répondant a
une question de Piero Guicciardini qui s’étonne de la “ connaissance dont [il a fait]
preuve des affaires des Romains et des Grecs ”, dit qu’il a “ eu plaisir a lire tous les

193

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



livres traduits en langue vulgaire ” mais nuance I'importance de ses lectures en
précisant qu’il ne croit pas “ que ces livres traduits aient autant de suc que les ouvrages
latins ” [ “ né credo che questi libri tradotti abbino quello sugo che hanno e’ latini ”, ed.
it. p. 188 ; éd.fr. p. 259]. Eh bien, c’est précisément Ia ce que nous voudrions atteindre
dans nos éditions francaises : que ces livres traduits aient autant de suc que les ouvrages
italiens...

Hormis cette formule qui définit le but vers lequel on chemine, faute de toujours
parvenir a I’atteindre, nous avons plutdt mis en place un systéme de “ régles partielles ”,
d’obligations qui nous paraissent dictées par la nécessité que fait naitre notre souci
exégétique. C’est dire qu’il y a d’emblée une dialectique entre les formes du traduire et
I’interprétation, rapport sur lequel je reviendrai. C’est dire également que nos actes de
traducteurs ne s’insérent pas au premier chef dans un débat de traductologie, sur le
choix de la bonne fagon de traduire — * sourcier ” ou “ cibliste ”, il faut choisir, dit-on,
car la non plus il ne saurait y avoir de “ troisiéme voie ” ! Or, a parcourir, ne fat-ce
qu’en amateur, les grands textes qui servent de bornes dans le long chemin de la
réflexion théorique sur la traduction, de Cicéron, Horace, Jérbme, Bruni, Luther, Dolet,
a Schleiermacher ou aux nombreuses et importantes contributions contemporaines®, on
s’apercoit qu’il faut, 1a comme ailleurs, historiciser les concepts qui sont employés : je
pense a des couples antinomiques, récurrents des lors que I’on réfléchit sur la
traduction, comme ad sensum/ad verbum, fidélité/infidélité, beauté/lourdeur. D’ailleurs,
certaines des formulations les plus justement célébres portent en elles-mémes les
remeédes contre une interprétation trop simple et trop sre d’elle. Pensons a la formule
de celui “ sous I’invocation ” duquel (pour reprendre la formule de Valéry Larbaud?) se
déroule I’acte du traduire. Dans son Liber de optimo genere interpretandi, saint Jérome®
— en se plagant d’ailleurs ouvertement lui-méme sous le patronage de deux auteurs
paiens, Cicéron et Horace — définit ainsi la méthode qu’il a suivie dans ses traductions :
*“ je dis bien haut que dans mes traductions du grec au latin [...] je n’entends pas rendre
mot pour mot mais reproduire le sens ” [ non verbum de verbo reddere sed sensum ].
La cause paraitrait entendue... si ce n’est qu’au milieu de cette phrase se trouve une
incise a propos des livres sacrés; en ce cas, précise Jérdbme, “et verborum ordo
mysterium est ”. C’est dire qu’il est des textes qui méritent un traitement spécial de la
part du traducteur ; je dirai, non sans un rictus que la suite ne tardera pas a qualifier,
qu’outre les textes écrits “ du doigt de dieu ”, ceux qui le furent “ du doigt du diable ”
sont de ceux-la. Plus sérieusement, et plus laiquement, cette incise implique que
“I’ordre méme des mots ” et leurs récurrences, leurs échos, les réseaux qu’ils tissent
entre eux peuvent étre décisifs pour I’émergence du “sens” méme et pour la
compréhension d’un texte et d’une pensée... Plus généralement, cela incite a penser
qu’il faut se passer d’une interprétation stricte des oppositions : on peut rendre le sens
en tentant de rendre “ dans la mesure du possible ” les réseaux sémantiques d’un texte,
donc en tendant au fond vers une traduction ad verbum (nous avons tenté de le faire,
avec encore plus de rigueur que dans d’autres textes, pour notre traduction du Prince) ;
une traduction peut étre infidéle et laide, belle et fidele et le concept méme de fidélité
doit nécessairement étre historicisé, car rien n’est plus subjectif que cette définition (on
se souvient ainsi de I’apparent paradoxe de Wilhelm von Humboldt selon lequel “ on
peut méme affirmer qu’une traduction s’écarte d’autant plus qu’elle s’efforce d’étre
fidele ”)® ; des partis pris théoriques de traduction différents peuvent produire des
traductions beaucoup plus proches que les énoncés théoriques ne le laissaient présager.

Il est vrai toutefois que les “ régles partielles ” nées de la nécessité, dont j’ai
parlé plus haut et dont je fournirai quelques apercus d’ici peu, nous ont amené a rompre

194

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



avec une tradition francaise de la traduction qui s’est imposée en France depuis le XVle
siécle — au moment méme ou la langue de Rabelais fut vaincue par celle du traducteur
Amyot — et que I’on pourrait résumer de la sorte : il s’agissait de traduire en pensant
qu’on devait écrire comme I’auteur I’aurait fait s’il avait écrit en francais’. Nous avons
toujours pensé — et écrit dans nos notes des traducteurs — qu’il fallait au contraire faire
sentir, dans le texte traduit, la distance des temps et des langues, qu’il y avait I, dans
cet écart, un “ mystére ” — pour utiliser le mot de Jéréme — dont il s’agissait de rendre
compte mais aussi, d’une certaine facon, de préserver. C’est sans doute la conférence
prononcée en 1813 par Friedrich Schleiermacher, Des différentes méthodes du
traduire®, qui fournit les formulations avec lesquelles nous nous trouvons le plus en
accord : il s’agit bien en effet, dans notre démarche, d’inciter le lecteur francais & “ aller
a la rencontre ” des textes et des auteurs que nous traduisons. J’ai écrit dans la *“ Note
sur la présente édition ” des Ecrits politiques de Guicciardini que “ le lecteur [...] n'est
pas convié ici a une lecture facile. La rencontre avec le sens des textes de Francesco
Guicciardini est une rencontre d'autant plus exigeante que beaucoup se joue sur la
signification méme des mots, leur définition, les enjeux qu'ils recouvrent. D'ou notre
décision de conserver la cohérence des champs lexicaux, des renvois, des références,
des répétitions, au risque du décalage avec les habitudes d'écriture et de lecture
contemporaines. ”° J'ignorais alors que Schleiermacher avait écrit qu’il s’agissait de
savoir qui on “ laissait tranquille ”, I"auteur ou le lecteur. Comme le traducteur de
Platon, nous avons choisi de “ laisser tranquille ” I'auteur et de demander au lecteur
“d’aller a sa rencontre ” en “pliant la langue de la traduction, dans la mesure du
possible, & la langue d’origine ”*°. Dans cette derniére formulation de Schleiermacher,
on trouve, comme dans la phrase de Jérdme citée précédemment, une incise qui affirme
qu’une fois énoncée une “ régle générale ™, reste a faire I’essentiel : traduire, en sachant
que ce travail — au sens presque étymologique du tripalium, la torture par écartélement —
, cette force qu’il faut exercer pour “ plier ” une langue sur I’autre ne peuvent se faire
que “ dans la mesure du possible .

Donc, hormis la “ regle générale ” formulée plus haut (“ que les livres traduits
aient autant de suc que les ouvrages italiens... ), nous avons travaillé en nous fixant
des “regles partielles ”, indissolublement li¢ au souci exégétique. Les “ notes des
traducteurs ” de chacune de nos éditions et, de facon plus développée, la postface de
notre édition du Prince ainsi que, plus récemment encore, un entretien sur cette derniere
édition, dont de larges extraits ont été publiés dans le Magazine littéraire d’avril 2001,
font foi de cette démarche pragmatique et consciente a la fois. Avant toute chose, nous
désirons fournir au lecteur les clés de notre propre conception du travail de traduction,
mettre en évidence les réussites mais aussi les difficultés voire les échecs (un vieil ami
aujourd’hui disparu, grand traducteur d’espagnol, Maurice Molho, rappelait que tout
traducteur connait parfois un Sedan). Que le lecteur sache quel chemin a été suivi par
les traducteurs, pourquoi tel mot sert a traduire tel autre et si ce choix est fait
systématiquement dans I’ensemble de I’ouvrage, quels points restent éventuellement
obscurs ou en suspens, nous parait faire partie de ce que j’appellerais volontiers une
éthique du métier. Je ne compte pas fournir ici une liste exhaustive de nos choix et des
régles que nous nous sommes fixés; il me semble en effet que quelques exemples
suffiront a éclairer cette démarche.

“ Plier la langue d’arrivée a la langue d’origine ”

195

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



Nous savions donc “ in universali ” ce que nous voulions faire : donner un texte
francais qui soit porteur, pour le lecteur, sinon d’autant de sens que le texte original, du
moins du plus de sens possible ; des lors, nous estimions que les redites, la fréquence
des termes utilisés, leur éventuelle polysémie étaient importantes, de méme que I’était le
style : les accroches, la mise en valeur de tel ou tel mot, de telle ou telle expression, le
ton, le passage d’un ton a I’autre, I’'usage de tel ou tel niveau de langue, les allusions...
Il s’agissait donc de ne pas aplatir le texte, de respecter son mouvement intérieur, avec
ses éventuels revirements voire ses éventuelles contradictions, son épaisseur, sa
complexité ; et puis aussi de respecter son éloignement, sa relative étrangeté par rapport
a nous, traducteurs et lecteurs du XXe siécle. Nous avons tiré de cela quelques
conséquences “ restrigendo[ci] pit a’ particulari ”. Dans I’ensemble de nos traductions,
nous avons cherché — “ dans la mesure du possible ” — a ne jamais utiliser des mots
apparus en francais aprés la Revolution francaise, cela pour des raisons théoriques et
esthétiques a la fois : nous voulions que ce décalage — qui peut se lire comme une
“patine” conférée a la langue d’arrivée — avec la langue politique frangaise
contemporaine introduise une distance temporelle, méme si elle n’est que légerement
perceptible, et que, par conséquent, I’utilisation de Machiavel ou de Guicciardini, pour
une réflexion politique contemporaine soit ressentie comme un déplacement nécessaire,
qu’elle implique une transposition, qu’elle n’ait pas les apparences de la facilité que la
ressemblance absolue des langues, leur trop grande proximité pourraient induire. C’est
pour des raisons semblables que nous avons conservé les traces de latinité dans les
textes que nous avons traduits : les latinismes, au demeurant peu nombreux, sont, chez
Guicciardini et Machiavel, des traces de la langue de chancellerie (et de la formation
juridique chez un Guicciardini) et donc du bilinguisme fonctionnel de nos auteurs ; si
I’on pense par ailleurs que, suivant le type d’écriture de nos auteurs, ces traces sont plus
ou moins marquées des lors qu’on va des textes plus immédiats, plus familiers (les
lettres, par exemple) aux textes dont la vocation a étre publiés est certaine et que, lors
des processus de réécriture et de mise au point des textes, ils tendent a les utiliser moins
fréqguemment voire a les supprimer, il parait nécessaire de conserver ces indices dans la
langue d’arrivée. La francisation ou non des noms propres est aussi de nature a marquer
la langue d’arrivée, a la “ plier a la langue d’origine ”; on sait que la tradition de
traduction en francais tend a franciser les noms propres, du moins tous ceux qui sont
“entrés dans notre patrimoine ”. C’est d’ailleurs cette thése traditionnelle que
j’enseigne, depuis 1988, dans cette sorte d’école de traduction qu’est parfois la
préparation a la version d’agrégation. Mais cette these est plus facile a énoncer qu’a
appliquer aisément — doit-on, comme le faisaient les traducteurs frangais du xvi° siecle,
écrire les Ursins et les Colonne pour les Orsini et les Colonna ? Faut-il considérer que
Francesco Guicciardini — qui fut, pour un Montaigne et encore pour un Voltaire,
Francois Guichardin — fait encore partie, sous son nom francisé, du patrimoine de nos
lettres ? Sans trancher radicalement — les couvertures de nos ouvrages font foi de nos
hésitations, puisque I’auteur des Avertissements politiques (Ricordi) se nomme
Guichardin (sans le prénom!) alors que, pour les autres textes (Ecrits politiques et
Storia d’ltalia) nous avons choisi de I’appeler Francesco Guicciardini, puisque
Girolamo Savonarola est resté Savonarole et Niccold Machiavelli Machiavel ! — nous
tendons vers un maintien plus fréquent des formes italiennes, I’italianité d’un nom
propre nous paraissant souvent intéressante par le fait méme qu’elle introduit dans le
frangais un décrochement, un décalage vis-a-vis des habitudes d’écriture et de lecture
qui incitent a penser la distance du texte d’origine. Enfin, de toutes ces *régles
partielles ” qui visent & donner une “ patine ” a la langue d’arrivé, a la “ plier sur la

196

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



s

langue d’origine ”, & la modifier de facon a introduire une distance avec la langue
d’origine, les moindres ne sont pas celles qui concernent la syntaxe. De nos réflexions
les plus élaborées sur ce point, on aura un apercu (partiel, puisqu’il ne concerne que la
syntaxe du Prince), dans la postface de notre édition (cette partie sur la syntaxe a été
rédigée essentiellement par Jean-Louis Fournel, mais I’ensemble du texte résulte d’un
travail de réflexion “ a deux cerveaux ). Nous avons toujours cherché a respecter la
structure de la phrase de nos auteurs, que ce soit la phrase a la latine de Guicciardini,
modelée sur la complexité méme du processus de décision, la concision fréquente des
affirmations machiavéliennes ou la fréquente structure dilemmique de ses
raisonnements, mais nous I’avons fait, toujours, “ dans la mesure du possible ”, ce qui
en I’occurrence signifie que nous ne sommes pas permis de remettre en question les
structures grammaticales de la langue francaise, ni méme, sauf cas exceptionnel, d’avoir
recours & des formes attestées dans I’histoire de notre langue mais désormais passées
d’usage. Nous pensons en effet que les décalages lexicaux, la réintroduction de termes
vieillis voire vieux, la resémantisation de termes dont les acceptions contemporaines ont
usé ou fait disparaitre les sens attestés plus anciens pose au fond peu de probléme a un
lecteur avisé (et “ averti ” par les appareils critiques !), alors que les ruptures dans les
régles grammaticales risquent de rendre le texte difficilement compréhensible. Ce n’est
pas pour autant que nous rechignons a utiliser des phrases complexes et a pratiquer, sans
état d’ame, I’hypotaxe : que ce soit en contradiction avec une partie de la littérature
contemporaine, volontiers minimaliste en matiére de construction des phrases et de
syntaxe, n’est d’ailleurs pas pour me déplaire !

Souci d’interprétation et choix de traduction

Aprés avoir exposé les “ régles partielles ” concernant la “ distance ™ a introduire
dans la langue, j’envisagerai quelques autres obligations que nous nous sommes
données, en fonction de nos analyses et de nos interprétations des textes : celles qui
portent sur les choix précis de traduction de tel ou tel terme et celles qui concernent le
respect des réseaux sémantiques. La question des choix lexicaux est évidemment
complétement liée aux intentions exégétiques des traducteurs : c’est un des lieux ou se
joue le sens de cette lecture minutieuse qu’est la traduction. Elle se pose pour la plupart
des termes clés de la langue politique florentine : la fagon dont on choisit de traduire
virtu, fortuna, stato, principato, bene vivere, contradire, pour ne prendre que quelques
mots importants du vocabulaire de Savonarole, Guicciardini et Machiavel a des effets
importants sur I’interprétation qu’un lecteur francais pourra donner de ces textes et on
sait que chaque traducteur se la pose de fait et donne parfois les raisons de ses choix.
Nous ne prétendons pas que nos propres choix soient forcément les meilleurs possibles ;
en revanche, nous sommes certains d’avoir approché cette question avec cohérence et
d’avoir systématiquement explicité nos décisions dans notre systeme de notes, ou dans
les glossaires et textes sur la langue qui accompagnent nos éditions. Les solutions que
nous avangons peuvent parfois paraitre “ extravagantes ”, au sens ou Guicciardini
emploie ce terme a propos de Machiavel, c’est-a-dire s’éloignant de I’avis des autres
savants ; elles n’en sont pas moins séverement soupesées et pensées. Je ne prendrai
gu’un exemple du cheminement réflexif qui améne a un choix: la traduction de
principato par “ principat ”. On sait que, dans deux traductions frangaises importantes
du Prince, celles d’Yves Lévy et de Christian Bec, principato est traduit par
“monarchie ”. Christian Bec explicite les raisons de son choix dans I’introduction de
son édition (Classiques Garnier, 1987) : “en latin — écrit-il — principatus désigne la

197

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



royauté, le pouvoir supréme ; chez Machiavel, le terme désigne non seulement le
pouvoir du prince, mais I’Etat ou le pouvoir est détenu par un seul homme, c’est-a-dire
la monarchie. ” Nous avons décidé de ne pas nous ranger a ce point de vue, bien qu’il
possede quelques fondements solides, parce qu’a notre avis le choix de “ monarchie ”
présente plusieurs inconvénients. D’abord, parce qu’il ne permet pas une cohérence
compléte de la traduction (ainsi en Prince, 11, 10, dans le membre de phrase “ talmente
che in brevissimo tempo diventa con il loro principato antiquo tutto uno corpo ",
principato est traduit “ Etat” par les deux traducteurs qui traduisent habituellement
“monarchie ”). Ensuite, parce que nous estimons que I’emploi de “ monarchie”
favorise une sorte d* aristotélisation ” excessive d'un texte profondément ancré dans
l'analyse historique de la réalité contemporaine et lourd d'enjeux immédiats pour
Florence. Par ailleurs, Machiavel utilise, dans le texte méme du Prince (chapitre 1V,
10), le mot monarchia, dans I’expression “la monarchia del Turco”, en pensant a
I’évidence a I’Empire du Turc'. Enfin, nous tranchons entre “ principat ” et le terme —
possible — de “ principauté ” (que I'on trouve chez Cappel, Gohory, Guiraudet et Péries)
parce que, dans le texte de Machiavel, principato renvoie a la fois au régime en vigueur
et au territoire sur lequel s'exerce l'autorité souveraine ; or, le mot “ principat ” recouvre
— ou, plus précisément, a recouvert — ces deux sens, a la différence du terme de
“ principauté ” qui désigne essentiellement le territoire, I’Etat dont le souverain est un
prince.

La tentative pour respecter le plus strictement possibles les réseaux sémantiques
présents dans le texte original — donc la récurrence des mémes mots, les échos qui
s’établissent entre termes ayant la méme étymologie — découle d’une volonté de rendre
en francais la polysémie des termes utilisés par nos auteurs, car nous croyons qu’elle
fait sens : pour ne prendre qu’un exemple, que Machiavel utilise plus de cent fois dans
le Prince le terme stato, reléve de la tentative pour décrire, sous ses multiples facettes, a
partir de ses multiples virtualités, I’objet nouveau stato — que nous rendons dans notre
traduction par “ état ” avec une minuscule. Cette volonté a toujours été présente dans
nos traductions, et nous avons toujours explicité ce choix, ainsi que les éventuelles
entorses auxquelles les regles ou les usages de la langue francaise nous ont parfois
contraints. Sur ce point, nous avons d’ailleurs passablement évolué ; ainsi, dans
I’Histoire d’ltalie de Guicciardini, nous avions décidé de traduire par deux mots
différents le mot virtu ; nous avions en effet mis en évidence deux grands blocs de sens
du mot. Dans la plupart des cas, la virtl désignait essentiellement, sous la plume de
Guicciardini, la *“ valeur ” militaire (et “ valeur ” est le terme que nous avons alors
utilisé) ; dans d’autres, moins nombreux, virtt avait le sens plus vaste qu’il a la plupart
du temps chez un Machiavel : la virtu étant alors cet ensemble de qualités qui peut faire
de I’lhomme un sujet de I’Histoire, et nous avons alors traduit par “ vertu ”. 1l est clair
que nous avons depuis estimé que le maintien de la polysémie des termes utilisés
possédait un intérét plus grand que I’élucidation des sens par la traduction — ne f(it-ce
que parce qu’on mettait ainsi en évidence certaine des caractéristiques de la langue
politique que nos auteurs avaient a leur disposition, la nature composite de cette langue,
puisqu’elle est tout a la fois langue de chancellerie, langue populaire et lexique de la
pensée politigue communale et humaniste, et sa relative “ jeunesse, puisque d’ordinaire
la réflexion politique se disait plut6t en latin qu’en langue vulgaire. C’est sans aucun
doute avec I’édition du Prince que nous avons appliqué avec le moins de pusillanimité
cette “ligne ” ! Sans doute également était-ce la une réaction a la tendance inverse
généralement décelable chez les traducteurs et au lieu commun, trop souvent répété, de
“I"impossibilité ” de traduire virtu. Et puis il nous semblait que I’enjeu de cette vingt-

198

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



et-unieme traduction francaise, ce qui, entre autres, la justifiait, consistait a rendre le
plus précisément possible la langue de Machiavel, la fagon dont il dessinait en creux,
précisément en utilisant les mémes termes dans des sens parfois différents, les objets
nouveaux ou les formes de I’agir politique qu’il voulait comprendre et dont il voulait
faire comprendre le fonctionnement a ses lecteurs. L’analyse de certains aspects du
lexique machiavélien dans notre postface “ Sur la langue du Prince : des mots pour
comprendre et pour agir” (sur stato, principato, ruina/ruinare, spegnere, le réseau
sémantique d’ordini), les articles sur la civilita ou I’usage de popolo et plebe, dans le
dossier joint a ce mémoire — ainsi que les développements sur la “ philologie politique ”
de la troisiéme partie de ce mémoire, avec une application a certains éléments de la
langue utilisée par Guicciardini, me dispensent, je crois, d’étre plus prolixe ici.

Soulignons simplement que notre hypothése d’une tension constante du sens
ameéne a lire ces textes differemment, en admettant que cohabitent d’emblée, chez nos
auteurs, différentes significations des termes, qui ne doivent donc pas étre considérés au
sens strict comme des concepts, faute de quoi on serait amené a parler d’incohérences
ou de contradictions ou a vouloir a toute force reconstruire une cohérence au prix de
torsions des textes : la tension du sens est un élément intrinséque de la description
méme des objets nouveaux que nos auteurs se sont donnés pour tache de décrire, avec
les moyens langagiers qu’ils ont a leur disposition, parce qu’ils veulent comprendre leur
fonctionnement.

Notes

! Cet aspect des choses est développé infra dans la partie intitulée “ Qualité des temps et qualité
des hommes ”. On peut d*ores et déja noter que notre conception du “ moment machiavélien ” et
du “moment républicain”, d’étre ainsi historiquement déterminée, s’éloigne de celle d’un
Pocock, d’un Skinner ou d’un Viroli, qui tentent également pour leur part de décrire “ I’autour ”
de Machiavel, mais en établissant un lien direct entre ce dernier et des auteurs comme Bruni ou
Salutati (voire Cicéron, pour Maurizio Viroli). Sur ce point de vue qui considére la pensée
républicaine florentine comme une suite de I’humanisme civique, voir John G.A. Pocock, The
Machiavelian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradition,
Princeton, Princeton University Press, 1975, tr. fr. PUF, 1996 ; Quentin Skinner, The Foundations
of Modern Political Thought, 2 vol., Cambridge, Cambridge University Press, 1978 ; Maurizio
Viroli, From Politics to Reason of State. The Acquisition and Transformation of the Language of
Politics 1250-1600, Cambridge, Cambridge University Press, 1992.

2 On trouvera une liste compléte de ces traductions dans mon Curriculum vitae.

3 Je pense, en France, aux travaux de Georges Mounin (Les Belles infidéles, Paris, Cahiers du
Sud, 1955 ; Les Problémes théoriques de la traduction, Paris, Gallimard, 1963), Edmond Cary
(Comment faut-il traduire ? [1958], Presses Universitaires de Lille, 1986), Jean-René Ladmiral
(Traduire : théoremes pour la traduction, Paris, Payot,1979), Henri Meschonnic (Poétique du
traduire, Lagrasse, Verdier, 1999), Antoine Berman (L’Epreuve de I’étranger, Paris, Gallimard,
1984 et Pour une critique des traductions : John Donne, Paris, Gallimard, 1995) et au travail
collectif effectué depuis 1984, a I’initiative de I’ATLF et de I’ATLAS, lors des assises annuelles
de la traduction littéraire en Arles (les Actes sont réguliérement publiés aux éditions Actes
Sud/Atlas). Sur la question spécifique de la traduction d’ceuvres philosophiques, sont parus
récemment les actes de journées d’études organisées en 1992 : Traduire les philosophes, Jacques
Moutaux et Olivier Bloch [éds.], Paris, Publications de la Sorbonne, nov. 2000

4 Valéry Larbaud, Sous I’invocation de saint Jérome, Paris, Gallimard, 1946.

5 Liber de optimo genere interpretandi in San Gerolamo, Umberto Morrica, Milan, Editrice Vita e
Pensiero, 2 vol., s.d., p. 243-245.

199

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)



® Wilhelm von Humboldt, Introduction & la traduction de I’Agamemnon d’Eschyle, cité in
Friedrich Schleiermacher, Des différentes maniéres du traduire, A. Berman et C. Berner [éds.],
Paris, Seuil, 1999, p. 143.

" Sur I*histoire de la traduction en France, voir Edmond Cary, Christian Zuber, Les Belles
Infideles et la formation du godt classique : Perrot d’Ablancourt et Guez de Balzac, Paris,
Champion, 1968 [réed. avec postface d’Emmanuel Bury, Paris, Albin Michel, 1995] ; Jean
Balsamo, Les Rencontres des Muses. Italianisme et anti-italianisme dans les lettres frangaises de
la fin du XVIe siécle, Champion-Slatkine, “ Bibliothéque Franco Simone ”, 1992.

8 Friedrich Schleiermacher, Des différentes maniéres du traduire, op.cit.

® Francesco Guicciardini, Ecrits politiques, Jean-Louis Fournel et Jean-Claude Zancarini [éd.],
Paris, PUF, 1997, p. 46.

10 Friedrich Schleiermacher, Op. cit., p. 49 et p. 85.

™! Nous traduisons, pour notre part, en cohérence avec notre propre choix : “ cela ne forme qu’un
seul corps avec leur propre ancien principat ™.

12 Sur cet aspect et sur I’utilisation de monarchia par Machiavel a trois reprises dans les Discours
(1, 53 — deux fois — et 111, 51), on peut consulter notre commentaire au chapitre 1V, 10 du Prince.
Remarquons en outre que le terme de “monarchie”, pour un Florentin, nécessairement lecteur de
Dante, renvoie au De Monarchia de Dante et qu’il n’est pas exclu que le choix du titre latin De
Principatibus s’inscrive aussi dans un systéme d’analogie/démarcation volontaire, voire amusée,
par rapport au “ grand ancétre ”

200

BDD-A5469 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:15:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

