LE SACRE ET LE PROFANE DANS LE SYMBOLISME DU GRAAL

Crina-Magdalena ZARNESCU
Universitatea din Pitesti

Résumé: Le saint Graal reste dans [’histoire spirituelle de |’humanité comme une synthése des temps
paiens (ou préchrétiens, dans la vision de R.Guénon) et des temps chrétiens, un archétype
« inconscient » ou signifiant et signifié s accordent dans une parfaite et indéniable harmonie, qui ne
cesse de fasciner par son ambiguité, qui fait réver « les chercheurs infatigables de [’esprit » et les
provoque a dénicher une ultime vérité qui satisfasse a leur soif d’absolu.

Mots-clés: archétype, chrétien, paien

1. Le saint Graal reste dans I’histoire spirituelle de ’humanité comme une synthése
des temps paiens (ou préchrétiens, dans la vision de R.Guénon)' et des temps chrétiens, un
archétype « inconscient » ou signifiant et signifié s’accordent dans une parfaite et indéniable
harmonie, qui ne cesse de fasciner par son ambiguité, qui fait réver « les chercheurs
infatigables de ’esprit » et les provoque a dénicher une ultime vérité qui satisfasse a leur
soif d’absolu.

Le mythe représente une forme achevée et complexe de ce qu’on peut appeler /e
langage symbolique (ou significatif, parce que le sujet humain s’y exprime réellement lui-
méme), par opposition au langage des objets, désignatif, informationnel et utilitaire. Tout ce
qui donne sens et valeur, tout ce qui dit ’homme existant passe par ce langage symbolique
dont la poésie et le langage religicux sont les expressions privilégiées. Ce langage
symbolique est donc essentiel a 1’existence, car « c’est poétiquement que 1’homme habite la
terre », dit Novalis.

La vérité du mythe est une vérité symbolique: elle propose pour le monde, la vie, les
relations humaines, un sens qu’elle ne peut imposer ni démontrer; j’y entre ou je n’y entre
pas, le mythe joue de son pouvoir fascinant ou bien il ne m’atteint pas! La plupart des
mythes qui nous viennent du passé ou de certains espaces mentaux (des dieux de I’Olympe
aux dragons chinois) ne gardent plus pour nous qu’une valeur culturelle ou tout simplement
décorative. De toute facon, les mythes structurent d’une fagon spécifique les couches
profondes de notre spiritualité qu’on le veuille ou non.

11 faut rappeler que le symbole, en grec (sur le verbe sumballein-assembler) a d’abord
désigné un signe de reconnaissance (re-connaissance) consistant en un objet, piéce,
monnaie, médaille, cassés en deux parties dont, seuls, les détenteurs pouvaient assurer la
réunion. C’était postuler, par 1a, I’existence d'un stade originel, in illo tempore, ou la
fracture n’avait pas encore eu lieu. De 1a a la seconde acception, celle de modéle idéal il n’y
a qu’une marge mince, légitimée pourtant par le fait qu’ici, ’archétype se teinte d’un
jugement de valeur, au détriment, sans doute, parfois, de sa simple qualité initiale et
paradigmatique.

2. Le mythe du Graal, I’'un des mythes fondateurs de 1’ésotérisme religieux, dont
I’extréme complexité s’est chargée d’une polyvalence antithétique par couches successives
est censé recevoir des approches différentes relevant des correspondances symboliques qu’il

141

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



justifie. De cette facon, la forme géométrique qui se rattache a toute une sémiologie
emblématique renvoie par associations et suggestions a une multitude d’interprétations
telles le mystére de 1’eucharistie, la régénération cyclique, I’hermétisme alchimique etc.

Faire une « lecture » de ce symbole par la grille psychanalytique de C.G.Jung et de
G.Durand nous a semblé des plus suggestives. Les références aux positions théoriques d’un
R.Guénon ou de M.Eliade ainsi que les « interférences » littéraires et musicales qui
enrichissent et nuancent cette lecture ne manqueront pas.

On a souligné a maintes reprises que I’histoire de ’humanité se définit par la
tentative poursuivie de faire concilier les contraires, de refaire I’unité primordiale des temps
mythiques. Le Moyen Age, cet immense « carrefour » ou les mondes paien et chrétien se
croisent, a essayé¢ plus que toute autre époque de fondre les oppositions, de les faire
coincider, dans un symbolisme in-différent (selon un mot de Jung) ou un isomorphisme
symbolique, dans la vision de G.Durand.

3. Pour bien comprendre la portée symbolique du Saint Graal, il faut rappeler encore
une fois les composantes paiennes et chrétiennes qui le rattachent aux rituels et aux
traditions des temps reculés et aux valeurs sacrées et thaumaturgiques que 1’antiquité
d’aprés Jésus Christ lui confére.

R.Guénon fait une association trés suggestive entre le hiéroglyphe égyptien qui
désigne le mot caeur — ayant la forme d’une coupe ou d’un vase - et le saint Graal. Ce vase
est considéré comme le symbole du ccoeur et, en s’y substituant dans [’idéographie
égyptienne, il nous a fait tout de suite penser au Saint Graal, d’autant plus que nous voyons
dans ce dernier, sauf le sens genéral du symbole (consideére, d’ailleurs, et en méme temps,
sous ses deux aspects, divin et humain) un lien encore plus spécial et direct avec le coeur
méme de Jésus Christ*

3.1. Selon la légende, le Saint Graal représente la coupe qui a servi lors de la Sainte
Céne et dans laquelle Joséphe d’Arimathie a recueilli le sang du Christ sur la croix. Il
s’ensuit que la coupe devient, dans la vision de Guénon, le symbole substitutif du cceur de
Jésus Christ en tant que réceptacle de son sang. Un détail encore plus suggestif que la
légende mentionne ¢’est que la coupe a été sculptée par les anges, d’une émeraude tombée
du front de Lucifer lors de sa chute. Selon Guénon, par le biais d’un symbolisme
syncrétique, cette émeraude rappelle d’une fagon frappante la perle frontale (izrna) qui, dans
I’iconographie hindoue, représentait le troisiéme ceil de Shiva, désigné également par le
syntagme le sens de [’éternité. On raconte, par la suite, que le Graal a été confi¢ a Adam,
encore « locataire » du Paradis terrestre, mais qu’il a égaré, ne pouvant ’emporter au
moment ou il en a été chassé. A ce moment précis, I’homme a perdu sa chance de considérer
les choses dans la perspective de I’éternité. Il a été condamné au devenir et au destin
réversible du temporel. Il est hors de doute que du temps ou il vivait dans I’Eden, ’homme
se trouvait, a proprement parler, dans le cceur de Dieu. La légende ne nous fournit aucune
précision sur la fagon dont on a assuré la protection et la transmission du Graal, mais son
origine celtique nous laisse comprendre que les Druides ont joué un role essentiel dans la
permanence de ce symbole. En somme, il parle d’une hypostase syncrétique spirituelle,
plus précisément, de la présence du Verbe divin au sein de I’humanité terrestre.

A T’ubicuité du statut du Saint Graal est associée, par un apparent jeu de mots, 1’idée
que ce syntagme, le Saint Graal, représente I’aboutissement linguistique du « Sangréal »

142

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



qui n’est que la combinatoire syntagmatique de la séquence « sang réel » « ou royal ». Il est
évident que cette association renvoie au sang de Christ.

3.2. Guénon associe souvent la coupe a la lance. La lance elle-méme accumule le
long du temps une gerbe de significations, a partir de 1’épisode ou le soldat romain a percé
le flanc de Jésus Christ crucifié, en faisant couler le sang, jusqu’a la configuration d’un
microcosme symbolique de la totalité sacrée. La coupe et la lance ne constituent pas une
association fortuite, mais dans la vision de G.Durand, une complémentarité psychologique,
de la méme fagon dont le clocher et la crypte, la source et le lac sacré sont inséparables.
Gilbert Durand va plus loin et circonscrit ces éléments, faisant partie d une épiphanie du
sacré, a un syncrétisme fondamental et polyvalent : La persistance d’une telle légende,
["ubicuiteé d’un tel objet nous montrent la profonde valorisation de ce symbole de la coupe,
qui est en méme temps, vase, grasale, et tradition, livre saint, gradale, c’est-a-dire, symbole
de la mére primordiale, nourrice et protectrice. *

Les deux axes, vertical — la lance — et horizontal — la coupe - recréent un espace qui,
dans la vision psychanalytique, d’'un Jung ou d’un G.Durand, met en évidence
I’isomorphisme qui rattache & la cavité, au cratére (Graal — Krater) *, a la matrice
maternelle, au tombeau, les symboles phalliques tels : épée, menhir, clocher, temple, etc.
Sacralité¢ et intimité, retour a la matrice maternelle, identifiée a la nef du temple et
I’¢lancement du clocher dans un mouvement ascensionnel. La cathédrale représente une
imago mundi, une image du monde, ou les éléments profanes participent a la création du
sacré. Cette ambivalence du symbolisme rattache dans I’espace de la cathédrale 1’endroit
matriciel de la nef ou la présence de la Sainte Vierge suggére la régénération perpétuelle de
la divinité, le tabernacle ou 1’on garde les sept sacrements, mais aussi la tombe ou ’on
trouve les reliques des saints. Durand attire I’attention sur 1I’étymologie du mot « cimetiére »
(du gr. koimétérion ) qui renvoie au sens de « chambre nuptiale », ce qui veut dire que tout
espace concave, a savoir la nef et/ou le tabernacle représente symboliquement la vie et la
mort, la continuité de la vie au-dela de la mort.’

3.3. Dans la vision de Jung® ces deux symboles associés ont acquis des connotations
érotiques et ont été valorisés comme tels dans le symbolisme religieux ; la Cantique des
Cantiques ou le culte de la Vierge dans la religion catholique, qui a favorisé¢ 1’amour
courtois, pendant le Moyen Age, représentent deux témoignages, au moins, mais des plus
célebres ! On a ici affaire a un double mouvement : d’une part, des éléments profanes,
d’origine gnostique, qui sont sacrés dans les rituels chrétiens, de 1’autre, des éléments
chrétiens cernés par une certaine ambiguité paienne. Méme, les Peres de 1’Eglise, un Saint
Augustin ou un Tertullien, ont eu recours a des comparaisons extrabibliques, d’origine
paienne, comme, par exemple, la comparaison de la Sainte Marie a une terre vierge qui n’a
pas été labourée.”

Cette interprétation assez provocatrice est peut-étre 1égitimée par une certaine
légende véhiculée au IVe siécle, qui racontait que la coupe a été emportée par Marie-
Madelaine qui a fui la Terre Sainte et a débarqué a Marseille ou ses reliques sont encore
vénérées. Mais, a ce niveau I’ambiguité est encore plus profonde. Sous I’influence de la
doctrine gnostique qui considérait Marie-Madelaine 1’épouse de Jésus, la coupe et le sang
acqui¢rent de nouvelles valences mises a profit par la littérature du bas Moyen Age. La
coupe c’est le ventre matriciel et le sang c’est I’enfant de Jésus que Marie-Madelaine

143

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



emmeéne en Gaulle, loin des persécutions déclanchées contre les Chrétiens. La dynastie des
Mérovingiens semble descendre directement de 1’enfant de Jésus ce qui a autorisé 1’idée
d’une filiation sainte censée expliquer, par la suite, le statut sacré dont certains descendants,
surtout Clovis et Dagobert II, ont joui. Le fait que Mérovée, I’hypothétique enfant de Marie-
Madelaine, avait deux péres, dont I’un était un étre marin qui vivait aux profondeurs de la
mer, explique la filiation symbolique du poisson mystique tel qu’on voit dans le symbolisme
iconographique. Ce lien de descendance qui rattache Dagobert a Jésus soutient d’un coté la
présence de la famille du Graal dans les romans de Chrétien de Troyes qui ont alimenté
I’imagination littéraire et artistique jusqu’au XXe si¢cle, de l’autre I’interprétation
psychanalytique, comme nous avons déja vu.

4. Pour la plupart des chercheurs du XXe siecle, les écrits qui gravitent autour du
Saint Graal ont un noyau épique carrément paien qui se rattache plutot a la cyclicité de la
nature et qui rappelle un culte de la végétation trés proche des rituels consacrés a Tammuz,
Adonis ou Osiris du Moyen Orient. Mais accepter uniquement cela c’est appauvrir la portée
symbolique du Graal et réduire a zéro les « feux croisés » de tous ces savants qui n’ont
cessé de débattre sur ses implications littéraires, philosophiques ou théologiques. Le mythe
du Graal doit étre considéré dans sa complexité syncrétique qui suppose une pluralité de
lectures que ni les romans qui s’y circonscrivent, ni les références des historiens, ni celles de
théologiens non plus ne peuvent 1I’épuiser, mais au contraire. Les hypothéses qu’on avance
ne font qu’en accroitre ’intérét. Il suffit de rappeler les derniers livres, celui de Michael
Baigent, Holy Blood, Holy Grail, ou D.Brown, pour comprendre la portée de la provocation.

4.1. Les romans de Chrétien de Troyes constituent indubitablement des repéres dans
la littérature médiévale qui ont éveillé I’intérét des écrivains par le coté mystérieux du récit.
On peut dire que Chrétien a donné a peu pres tous les invariants du mythe. Est-il le premier
a avoir réuni I’histoire d’un talisman inaccessible et celle d’un innocent qui fait peu a peu
I’expérience du monde? Les deux éléments semblent indissolubles. Le Roman de I’Estoire
dou Saint Graal écrit par Robert de Boron entre 1190 et 1199 a le mérite de transformer ce
mythe dans un symbole chrétien au moins pour avoir expliqué que le Graal a été la coupe de
la Céne. Perceval, le héros entouré d’une aura magique, et le Roi Pécheur allaient devenir
les emblémes d’un monde mythique, chargé de mystéres. Dans son Lohengrin (1848),
Wagner voyait le chateau du Graal comme un ailleurs inaccessible ou régnait une éternelle
felicité. Mais, dans son Parsifal (1882), il est plus preés de la source ancienne, puisqu’il
construit son drame autour de la maladie d’Amfortas, roi du Graal, et du rdle salvateur de
Parsifal. Dans cette terre gaste, frappée de stérilité, c’est d’une certaine fagon le Graal lui-
méme qui doit étre sauvé. Le drame de Julien Gracq, Le Roi pécheur (1946) est
délibérément construit a partir de la donnée wagnérienne qu’il s’agit de contester: le
couronnement de Perceval serait la fin de toute aventure, la mortelle immobilité. Il faut,
semble-t-il, que la quéte n’atteigne jamais son dénouement. Il y a deux éléments communs
chez Wagner et J.Gracq, a savoir : la maladie et ’attente. Le roi du Graal est malade et le
royaume avec lui. On attend 1’arrivée de I’Elu qui pourrait le sauver.

Ce mot d’« attente » est lourd de significations. C’est lui peut-étre qui caractérise le
mieux le motif de la maladie tel qu’il apparait dans les textes. La maladie a des aspects
divers; vécue chez Wagner comme une terrible douleur, elle ne semble étre chez Chrétien
qu’une géne supportable: le roi, ne pouvant plus monter a cheval pour chasser, prend le

144

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



divertissement de la péche. Ce qui demeure, dans toutes les versions, c’est 1’attente de la
guérison qui s’identifie au sens méme de la quéte. Car le mal est incurable par les moyens
habituels; Wagner insiste sur ce point: aucun baume n’est opérant; on irait jusqu’a dire:
aucun médecin ne peut prévoir un traitement. Il faut attendre que se manifeste la grace. On
remarque que le symbolisme de la coupe en tant que moyen unique de sauvegarde rattache
ces trames a 1’idée d’une liqueur ou boisson miraculeuse capable non seulement de guérir,
mais d’assurer une correspondance avec la sainte eucharistie censée faire transcender les
limites du profane. On revient donc sur I’analogie symbolique de la coupe et du cceur du
Christ qui s’identifie au Verbe divin, principe vital qui se manifeste comme point central de
I’univers.

De la méme fagon, il est exclu que la quéte s’organise selon une stratégie quelconque.
Elle ne peut se faire qu’a I’aventure, elle ne peut étre vécue que comme une attente et une
constante surprise, méme quand le héros sait que tout a été réglé d’avance. Car il est écrit:
Veillez donc; vous ne savez ni le jour ni lI'heure. ? (Clest le motif de l'attente que Gracq met
le plus clairement en évidence dans son Roi pécheur, comme dans la plupart de ses livres.

4.2. Quant aux interprétations allégoriques, abondantes chez les commentateurs de
Wagner, elles tournent toujours plus ou moins autour du mot « Idéal » qu’il est permis,
malgré la caution de Baudelaire, de trouver plus pale que les rituels évoqués par Chrétien.
C’est pourtant a Baudelaire que 1’on doit I’un des textes les plus extraordinaires qui aient été
écrits indirectement sur le Graal, par le biais du prélude de Lohengrin. Cette musique, que
Wagner donne comme étant la description de la descente du Graal, Baudelaire la réve de
maniere plus vague et plus abstraite. Cette abstraction ne 1’empéche pas de parler de la
sensation de la béatitude spirituelle et physique et de la sensation de [’espace étendu
Jusqu’aux derniéres limites concevables ° . Faut-il s'étonner que cette expérience a la fois
physique et spirituelle de la fascination débouche sur une quéte ? Le poéte se trouve
« impuissant a définir » le sentiment nouveau qu’il a éprouvé, et il écrit: cette impuissance
me causait une colére et une curiosité mélées d’un bizarre délice''. La page, pertinemment
commentée par Bachelard, dans La Poétique de [’Espace (p. 177 sq.), pourrait étre le point
de départ de toute analyse littéraire menée sur les textes du Graal. C’est a partir d’elle que
I’on pourrait comprendre pourquoi La Queste du Saint Graal ne se résout pas, malgré le
projet évident de son auteur, en ternes allégories, pourquoi la description ne cesse de faire
appel a I’imaginaire, pourquoi le livre n’est pas un traité¢ de théologie mystique travesti en
roman. C’est a partir de Baudelaire que 1’on comprendrait peut-étre pourquoi est inévitable
l'ambiguité avouée au texte musical de Wagner ou a tout autre texte littéraire qui se
circonscrit au symbole du Graal.

5. Quelle que soit I’approche du mythe, il reste un schéma commun qui reléve d’un
fait exceptionnel, exemplaire, a valeur initiatique, qui provoque une métamorphose
spirituelle, un changement de statut, une expérience bouleversante, extatique comme dans
une sorte de communion avec la divinité. Cette valeur du Graal réside dans I’origine méme
du mythe dont la force est donnée par la valorisation des éléments hétéroclites de datation
variable, mais qui synthétise ’aspiration de ’homme de se dépasser en esprit, de se
retrouver a une dimension qui le transcende. Toute créature a un double spirituel qui la
rattache a Dieu créateur et, donc, fonde sa noblesse et sa dignité: on ne voit guére de
systéme de pensée qui n’ait par quelque moyen diment pay¢ son tribut - serait-ce par rage

145

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



de négation a cette certitude implicite que nous ne sommes ni seuls ni absurdes, qu’un idéal
transcendantal justifie notre présence, bref, qu’il se présente toujours un archétype pour
accueillir finalement nos errances ou faire cesser enfin notre exil. Le Saint Graal, la Toison
d'Or, la pierre philosophale, I'anti-matiére sont de nous, en nous, sans aucun doute, mais ils
exigent a la fois un ressourcement et un dépassement.

Les symboles chrétiens proviennent toujours des résidus archaiques, des
« engrammes » appartenant a ’histoire tribale, de 1’origine et de 1’ancienneté desquels on
pourrait beaucoup divaguer, mais, quand méme, on ne pourrait rien dire de précis. Cette
longue période de métamorphoses, de transformations, de renversements qu’est le Moyen
Age peut étre comparée a un immense athanor*, qui filtre, qui purifie et qui transmue les
maticres paiennes dans de véritables symboles chrétiens mais, qui, ne sont pas enticrement
révélés.

Le message spirituel du scénario élaboré autour du Graal ne cesse de hanter
I’imagination et la réflexion de nos contemporains — conclut M.Eliade ses observations sur
ce mythe. Bref, la mythologie du Graal fait partie de [’histoire religieuse de ['Occident,
méme si, comme il arrive souvent, elle se confond avec I’histoire de ['utopie. "

Mais pour nous, les modernes, il est difficile, sinon impossible de rester, comme nos
lointains ancétres, a la « pensée mythique » pure: de nos jours le mythe doit étre mis en
dialogue et en symbiose (toujours conflictuels et difficiles) avec la rationalité métaphysique
ou quotidienne - ce que pratiquent depuis fort longtemps, chacune & leur maniére, les
grandes religions et les grandes ceuvres poétiques.

Notes
1. Guénon, René, Simboluri ale stiintei sacre, Humanitas, Bucuresti, 1997, p.23
2. Durand, Gilbert, Les structures anthropologiques de l'imginaire, Dunod, Paris, 1992, p. 235
3. Idem, ibidem, p.247
4. Idem, ibidem
5. Idem, ibidem, p.233
6. Jung, Carl-Gustav, Tipuri psihologice, Humanitas, Bucuresti, 1997, p.160
7. Saint Augustin,cf. Ambrosius, Expositio beati Ambrosii Episcopi super Apocalypsin, in
G.Durand,op.cit.p.254
8. Eliade, Mircea, Istoria Religiilor, Editura Stiintifica si Enciclopedicad, Bucuresti, 1981, p.116
9. La Sainte Bible, Mathieu, ch.25, 1-13
10. Baudelaire, Charles, Criticd literard si muzicald, Jurnale intime, E.P.L.U., Bucuresti, 1968,
Richard Wagner et Tannhduser a Paris, p.225.
11. Idem, ibidem
12. cf.Eliade, Mircea, op.cit., p.115
* Il n’est pas dépourvu d’intérét de rappeler ici 1’étymologie du mot athanor qui, a ’avis de certains
chercheurs, dérive du grec athanatos qui signifie « immortel ». Le Grand Euvre des alchimistes
s’accomplit dans ce vase grace a un feu invisible qui est entretenu en permanence et qui correspond au
niveau du symbole a la chaleur vitale qui réside dans le cceur. (in R.Guénon, op.cit, p.29)

Références bibliographiques
Robert de BORON, Le Roman du Graal, Ed. B. Cerquiglini, U.G.E.
Michael BAIGENT, Holy Blood, Holy Grail (trad. par Monioca Sabin) Ed. Elit
Mircea ELIADE, Le Sacré et le profane, Gallimard, 1965
T.S. ELIOT, The Waste Land ,in Poésie, Seuil, 1947.

146

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)



Wolfram von ESCHENBACH, Parzival (trad. E. Tonnelat), Aubier Montaigne, 1977.

Julien GRACQ, Le Roi pécheur, Corri, 1948.
Thomas MALORY, La Mort d'Arthur (fragments traduits dans Aubier, 1948; texte complet dans
Dent & Sons, 1978).
La Queste dei Saint Graal, Ed. A. Pauphilet, Champion, 1984.
Jack SPICER, The Holy Grail (fragments avec traduction dans Vingt poétes américains), Gal-
limard, 1980.
Chrétien de TROYES, Le Roman de Percevalou, Le Conte du Graal, Ed. W. Roach, Droz, 1959.
Richard WAGNER, Parsifal,in Livrets d 'opéra, Laffont, 1991).

147

BDD-A5462 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:29:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

