
 

 

272

Diana-Adriana LEFTER 
Universitatea din Piteşti 

 
LA DÉCOUVERTE DU MOI À TRAVERS LE MYTHE DE NARCISSE 

- ÉTUDE SUR LES CAHIERS D’ANDRÉ WALTER  
ET LE TRAITÉ DU NARCISSE - 

 

 
Résumé : On sait que le mythe de Narcisse est essentiellement le mythe du moi, un moi que 

l’on essaie de trouver et d’expliquer. L’importance de ce mythe est primordiale dans l’œuvre 
gidienne, parce que l’auteur lui-même en est marqué.  D’ailleurs, ce mythe se manifeste chez Gide en 
deux directions : L’une textuelle, par la présence de certains mythèmes dans les œuvres fictionnelles 
et une autre qui tient du comportement auctorial de l’écrivain et qui aboutit à une écriture 
narcissique. L’explication en est l’égotisme de Gide, un égotisme que nous entendons comme la 
particularité qui fait le système de vie élaboré dans son Journal se trouver à l’arrière plan de son 
œuvre. En d’autres mots, nous considérons que dans beaucoup de cas l’écriture gidienne, qu’elle soit 
fictionnelle ou auto-fictionnelle est le résultat d’un retour dans la mémoire.  

Le but de notre travail est de montrer l’importance du mythe de Narcisse dans la 
découverte du moi auctorial et, également dans la découverte du moi des personnages, l’analyse 
portant sur deux de ses plus importantes œuvres symbolistes, Les Cahiers d’André Walter et Le 
Traité du Narcisse. Le regard dans le miroir, acte constitutif du mythe de Narcisse devient un geste à 
travers lequel l’écrivain plonge dans son passé et dans son psychique. Ainsi, le mythe de Narcisse 
devient un mythe fragmentaire et totalisant, qui a marqué dans une égale mesure la vie et l’œuvre de 
Gide. 

Mots-clés :moi, mythe, Narcisse, égotisme, miroir, écriture 
 

1. Avant (les) textes – le mythe classique de Narcisse 
Il y a, dans une grande partie des œuvres gidiennes, des présences implicites du 

mythe de Narcisse, qui se réalisent par la récurrence de certains mythèmes1 constitutifs du 
mythe sus-mentionné. Même si le mythe n’apparaît pas dans sa totalité, l’introduction plus 
ou moins volontaire de ces mythèmes nous permet d’affirmer le caractère profondément 
narcissique de Gide aussi bien que le caractère narcissique de bon nombre de ses 
personnages emblématiques. De cette façon, le mythe de Narcisse devient un vrai mythe 
totalisant de la création gidienne, parce que c’est le mythe le plus répandu et qui régit dans 
une égale mesure la vie et la création de l’auteur. 

Certains mythèmes et faisceaux mythémiques2 constitutifs du mythe de Narcisse 
transparaissent assez tôt dans la création fictionnelle de Gide. Lacunaires, transformés, avec 
une succession brouillée, ces mythèmes témoignent d’un vrai penchant de l’écrivain pour 
ce mythe qui ne cesse de le forger comme identité auctoriale et qui, dans une égale mesure, 
contribue à la construction de ses personnages. 

La découverte du moi, de l’âme, ou, en d’autres termes, de la spiritualité, est l’un 
des mythèmes essentiels du mythe de Narcisse. Preuve en est la prophétie de Tirésias, 
notamment le fait que Narcisse survivra seulement s’il ne connaît son âme. 

                                                
1 Nous utilisons ce terme dans la définition de Gilbert Durand, notamment la plus petite unité de 
discours à signification mythique, de nature structurelle, archétypale. cf., Durand G., Chipuri mitice şi 
figuri ale operei, Nemira, Bucureşti, 1998 
2 Dans la tradition de Durand, qui introduit le terme de mythème, nous construisons le syntagme 
faisceau mythémique, par lequel nous comprenons l’occurrence, dans une unité textuelle, de plusieurs 
mythèmes qui appairassent de manière consécutive dans le texte, se matérialisant dans un épisode 
inséré dans le texte.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

273

Le processus de prise de conscience ou au moins le début de ce processus est 
engendré par le toucher, par le contact corporel avec une autre matérialité – l’eau ou le 
miroir – ou avec autrui. 

Essentiellement, si nous prenons comme point de référence le mythe classique de 
Narcisse et le résumons à ses principaux mythèmes, nous obtenons le schéma suivant : 

 

mythéme 1 mythéme 2 mythéme 3 
la prophétie de Tirésias : 
Narcisse mourra s’il se connaît  

le contact visuel : Narcisse se 
voit dans l’eau et tombe 
amoureux de son image 

le contact corporel : le toucher ; 
Narcisse veut embrasse l’image 
aimée (Il touche l’eau et 
l’image) 

    

mythéme 4 mythéme 5 mythéme 6 
la prise de conscience : l’image 
est irréelle 

la destruction : Narcisse meurt  la nouvelle vie : la fleur du 
narcisse apparaît 

 

Quelques remarques s’imposent à la suite de ce découpage mythémique. La 
première, nous l’avons déjà énoncée : la prise de conscience est toujours précédée par le 
contact, tout d’abord visuel, ensuite tactile, avec l’image désirée et désirable. La deuxième 
remarque porte sur les conséquences de ce contact : dans la tradition classique, Narcisse ne 
survit pas, parce que la prophétie de Tirésias doit s’accomplir. Gide applique une 
modification essentielle à ce mythème et propose –pour son Narcisse et pour André Walter 
– une existence meilleure. En d’autres termes, Gide opère le passage du paraître à l’être, 
paraître désignant une période de la vie où le moi ne s’est pas révélé et l’être, l’étape 
postérieure qui obéit à la vraie structure des personnages. 

 

2. Le mythe de Narcisse, un mythe spéculaire 
Dans le mythe de Narcisse et dans tout le symbolisme qui l’accompagne, l’eau est 

l’élément central, en directe relation avec Narcisse, mais aussi avec un espace propice à la 
découverte du moi. Par conséquent, l’eau n’est pas seulement un miroir naturel pour le 
personnage, mais elle définit, délimite et sacralise l’espace de la découverte. 
 Le symbolisme de l’eau peut être réduit à trois thèmes dominants : origine de la 
vie, élément de purification et centre de régénérescence.1Ces trois dimensions symboliques 
sont repérables dans le mythe de Narcisse : comme origine de la vie, l’eau est un élément 
qui engendre l’apparition d’une nouvelle vie – la fleur du narcisse ; comme élément de 
purification, l’eau est un moyen par lequel Narcisse se purifie et expie son péché de 
l’égoïsme et, enfin, comme centre de régénérescence, l’eau permet à Narcisse de continuer 
son existence sous la forme purifiée de la fleur du narcisse. Paradoxalement donc, le 
symbolisme de l’eau dans le mythe de Narcisse va dans deux directions opposées : elle est 
agent de la mort et protectrice d’une nouvelle vie.  
2. 1. Le mythe de Narcisse et l’écriture gidienne 

Le mythe de Narcisse n’est pas seulement un mythe qui pose son empreinte sur 
bon nombre de personnages gidiens, mais aussi, comme le remarque Alain Goulet2, sur le 
rapport écrivain-écriture. Ce type d’attachement à l’acte d’écrire peut être interprété comme 
une actualisation de ce que Lacan appelle le stade du miroir. 

                                                
1 cf., Chevalier J., Gheerbrant A., Dictionnaire des symboles, Robert Laffont/Jupiter, Paris, 2000, p. 
635 
2 Goulet A., Fiction et vie sociale dans l’œuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard, Paris, 1985, 
p. 410 et suiv. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

274

Jean Delay remarque lui-aussi le fait que le mythe de Narcisse marque toute 
l’écriture gidienne, de même que la personnalité de l’écrivain, son comportement auctorial : 
[…] « celle (la mythologie n.a.) de Gide est toute personnelle ; il le déforme à son usage et 
c’est sa propre personnalité que la fable l’aide à prendre conscience. »1 

D’ailleurs, Si le grain ne meurt, écrit avoué comme autobiographique, apporte le 
témoignage d’un comportement narcissique du jeune André à partir de l’âge de 13 ans : 
« […] pour pue que je demeurasse immobile, penché comme Narcisse au-dessus de la 
surface des eaux, j’admirais lentement ressortir de mille trous, de mille anfractuosités du 
roc, tout ce que mon approche avait fait fuir ».2  

L’attitude narcissique est dans la jeunesse de Gide une pratique qui forge sa 
personnalité, mais aussi son « personnage ». C’est à travers ce type d’attitude que Gide se 
construit une identité auctoriale. Il « se mire » dans son texte et se construit dans et par son 
texte. Cette relation n’est pas univoque : l’auteur se mire dans le texte, et le texte à son tour 
pose son empreinte sur l’auteur. 

Le mythe de Narcisse « hante » la création gidienne, agit sur l’écriture, qui devient 
une écriture narcissique, et devient en cela un mythe totalisant. L’explication est dans le fait 
que Gide trouve dans le mythe en général et plus particulièrement dans le mythe de 
Narcisse, « un désir affirmatif, parce qu’il y reconnaît perpétuellement son propre désir »3. 
L’assentiment de Gide vient de ce que, partout dans le mythe, il voit le reflet de son propre 
désir, de cette part de lui-même qu’il tente de nier : « Narcisse lui-même retrouvant dans 
son rêve Adam et le Paradis, l’origine absolue. Et dans ces jeux de miroirs où le Poète se 
superpose à Narcisse, lui-même se superposant à Adam, c’est la réappropriation de 
l’univers entier qui est virtuellement réalisée par le miracle de l’écriture. »4 

Narcisse n’est pas seulement un mythe qui apparaît explicitement (Le Traité du 
Narcisse) ou implicitement (Les Cahiers d’André Walter), mais c’est un mythe qui régit 
toute l’écriture gidienne, construite, comme le soulignait Alain Goulet, sur la trame secrète 
du problème de l’accès à la virilité et à l’âge adulte. Ainsi, l’écriture gidienne multiplie le 
long de son développement les « effets de miroir »5 dans les différents alter-ego qui 
apparaissent comme narrateur-écrivains le long de sa création et que nous emplifions par 
André Walter : « C’est le piège de Narcisse et du narcissisme, qui démultiplie les possibles 
et laisse l’écrivain face à ses reflets, tout en tendant à exclure l’altérité. »6  

Nous rappelons que le narcissisme est un fait d’époque, pratiqué, par emple, dans 
les mardis de Mallarmé. Dans ce contexte, il nous semble tout naturel que l’homme gidien 
ait fait du narcissisme sa morale : « Le but est Soi, toujours à atteindre. En conséquence, 
tout élan vers autrui ne peut, ne doit être qu’élan vers une forme de soi-même – volonté 
d’être l’autre. Tous les rapports humains sont donc de l’ordre du jeu de miroir. »7 

                                                
1 Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 115 
2 Gide A., Si le grain ne meurt, Pléiade, Paris, 1964, p. 436 
3 Marty E., Considérations sur la mythologie. Croyance et assentiment, in BAAG 78-79/1988, p. 109 
4 Goulet A., Fiction et vie sociale dans l’œuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard, Paris, 1985, 
p. 412 
5 Goulet A., L’écriture du rêve chez André Gide , in « Travaux de littérature » XIII/2000, Klincksieck, 
Paris, 2000, p. 306  
6 Goulet A., L’écriture du rêve chez André Gide, in « Travaux de littérature » XIII/2000, Klincksieck, 
Paris, 2000, p. 306  
7 Delorme C., Narcissisme et éducation dans l’œuvre romanesque d’André Gide, in « Magazine 
littéraire, André Gide le contemporain capital », janvier 1993, p. 13-14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

275

2. 2. Les Cahier d’André Walter 
Les personnages gidiens influencés explicitement ou implicitement par le mythe 

de Narcisse et par le narcissisme se trouvent devant un problème réel de découvrir leur 
virilité et d’atteindre ainsi leur maturité. Cette démarche les situe presque toujours dans une 
relation directe avec le corps féminin : mère, sœur, épouse. Ainsi, dans les œuvres de 
début,, notamment dans Les Cahiers d’André Walter, la figure de la femme se confond 
souvent avec la figure de la mère ou de la sœur, une vision qui témoigne des fantasmes 
d’une sexualité infantile qui cumule leurs effets angoissants. À cause de cette confusion, 
qui se produit surtout dans les moments de rêverie, ou proches de la rêverie, « la femme 
désirée est non seulement interdite, mais porteuse d’interdiction. »1   

André Walter est un Narcisse, le premier Narcisse de Gide, par son penchant vers 
soi-même et vers son intérieur. Sa lutte constante entre l’amour sensuel et l’amour 
physique, entre les tentations de la chair et celles de l’ascétisme est un narcissisme 
psychologique qui le fait préférer le rêve à la réalité. Or, préférer son rêve du monde et se 
contempler plutôt que vivre, c’est le propre de Narcisse : « Narcisse est self-conscious, il 
est conscient de soi, mais il n’est pas nécessairement consciencieux. […] Ce n’est pas un 
moraliste, c’est un analyste qui ne peut davantage échapper à l’obsédante réflexion dans le 
miroir de sa conscience qu’au reflet dans l’onde dont il reste captif. Il vit penché sur lui-
même et son inclination est le symbole du dédoublement du moi en acteur et spectateur, 
l’attitude repliée propre à l’introversion et à l’introspection, pli plus ou moins naturel mais 
qui peut devenir vicieuse plicature. »2 

L’écrit fragmentaire Les Cahiers d’André Walter, montre un jeune André Walter à la 
fois cultivé, curieux et sensible. Son éducation puritaine lui ayant inspiré un profond dégoût 
du monde matériel, il s’occupe presque exclusivement de sa vie intérieure et combat les 
sollicitations de la chair. Son amour de l’idée pure est si total que l’existence ontologique 
de la réalité physique est réduite au maximum. C’est pourquoi l’union avec la femme est 
entièrement spiritualisée et apparaît comme un vague mysticisme.  

Comme bon nombre d’autre écrits gidiens, Les Cahiers d’André Walter est construit 
sur des doubles, sur une image reflétée, telle l’image de Narcisse dans l’eau de la rivière. 
André Walter trouve deux doubles : Emmanuèle, son double idéal, sa « sœur », et Alain, 
son double fictif, l’image qu’il veut se créer de soi-même. Dans l’amour pour la figure 
féminine d’Emmanuèle, André Walter ne s’éloigne par du mythe classique de Narcisse qui 
refusait l’amour des femmes, parce que cette Emmanuèle qu’il aime n’est pas du tout 
féminisée dans le sens d’une femme désirable. Jean Delay voit dans l’amour de Walter pour 
Emmanuèle un narcissisme moral, « l’amour d’Ego pour Echo »3, mais à différence de 
Walter, Narcisse « pousse l’ostracisme jusqu’à ne plus vouloir se souvenir de l’amour 
d’Echo. »4  

L’une des pratiques qui relève du narcissisme d’André Walter est son geste de se 
regarder longuement dans la glace, pour s’étudier, pour fouiller les traits de son visage, 
pour se reconnaître et pour s’appréhender. Cela n’est pas sans rappeler une pratique de 
Gide, mentionnée dans son Journal : Dans on cabinet de travail de la villa d’Auteuil, Gide 

                                                
1Goulet A., L’écriture du rêve chez André Gide, in « Travaux de littérature » XIII/2000, Klincksieck, 
Paris, 2000, p. 310 
2 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 540 
3 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 119 
4 Delay A., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 120 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

276

avait l’habitude de se regarder écrire ou bien de regarder tout simplement dans le miroir 
qu’il avait sciemment placé au-dessus de son secrétaire : 

« J’écris sur ce petit meuble d’Anna Shackleton qui, rue de Commailles, se 
trouvait dans ma chambre. C’était là que je travaillais ; je l’aimais, parce que dans la double 
glace du secrétaire, au-dessus de la tablette où j’écrivais, je me voyais écrire ; entre chaque 
phrase je me regardais ; mon image me parlait, m’écoutait, me tenait compagnie, me 
maintenait en état de ferveur. »1   
 2. 3. Le Traité du Narcisse 

Le Traité du Narcisse surgit dans un contexte littéraire où les écrivains étaient 
préoccupés par la re-valorisation du mythe de Narcisse, le mythe préféré des symbolistes, 
pour lesquels la notion pure procède de la parole du poète. L’intérêt de Gide pour le 
mouvement symboliste, aussi bien que ses discussions avec Paul Valéry et Oscar Wilde, 
mais surtout l’expérience personnelle de ses lectures classiques, acheminent l’écrivain vers 
une version personnelle du mythe : « Narcisse est expressément l’emblème de la solitude de 
l’individu replié sur lui-même. Dans le traité, l’imperfection de l’existence telle que nous la 
connaissons a été provoquée par la faiblesse inconsciente de l’humanité. »2 
 Daniel Moutote considère que la période de Narcisse est une période marquée par 
un mysticisme artistique de tonalité waltérienne.3 

Il faut souligner nettement que l’originalité du Narcisse de Gide consiste dans la 
manière dont l’œuvre est construite, « en abyme ». Cette écriture, incluant les mythes du 
Paradis et de l’arbre Ygdrasil crée un nouveau symbolisme du mythe de Narcisse. De plus, 
au delà du symbolisme, la manière de construire le texte est très importante, parce le 
nouveau symbolisme découle de cette structure et ce n’est pas le symbolisme qui impose la 
structure. Toute cette interprétation découle de la distinction, éminemment gidienne, entre 
l’imagination et l’idée d’une œuvre, dans la perspective de sa composition : 

« L’imagination (chez moi) précède rarement l’idée ; c’est celle-ci, non point du 
tout celle-là qui m’échauffe ; mais celle-ci sans celle-là ne produit rien encore ; c’est une 
fièvre sans vertu. L’idée de l’œuvre c’est sa composition. C’est pour imaginer trop vite, que 
tant d’artistes d’aujourd’hui font des œuvres caduques et de composition détestable. Pour 
moi, l’idée d’une œuvre précède souvent de plusieurs années son imagination. »4 

Chez Gide, le temps sacré se manifeste par une hiérofanie, qui est une révélation, 
un surgissement du temps sacré des commencements dans le temps profane de la 
contemporanéité. Normalement, la hiérophanie est représentée par un rite, un mythe ou un 
culte, et le geste du Poète de regarder devient ainsi un véritable rite, un rite d’écriture. La 
réversibilité du temps sacré est due au fait qu’il est un temps mythique devenu présent, il 
est donc récupérable en retrouvant le Paradis. 

La dimension temporelle est une des principales innovations de Gide, d’autant 
plus que chez Ovide, Narcisse apparaît à jamais fixé dans son attitude traditionnelle : Par la 
transformation de la source en une rivière, Gide introduit, dans l’écoulement de l’eau, la 
fuite du temps, donc le profane. 

L’espace sacré a une importance aussi grande que le temps sacré, car dans le 
mythe, l’espace n’est pas homogène. Il y a des parties délimitées qui représentent la 

                                                
1 note du 18 octobre 1907, Gide A., Journal, NRF, Paris, 1933, p. 384 
2 Pollard P., Le contenu du Narcisse, in « Cahiers d’André Gide – 1. Les Débuts littéraires d’André 
Walter à L’Immoraliste », NRF, Gallimard, Paris, 1969, p. 157  
3 Moutote D., Le Journal de Gide et les problèmes du moi, PUF, Paris, 1968, p. 10 
4 Gide A., Feuillets 1892-1893, Pléiade, Paris, 1964, p. 49 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

277

sacralité et d’autres qui constituent l’étendue informe qui les entoure. Les deux espaces 
qu’il faut prendre en considérations sont la clairière où Narcisse va pour regarder l’eau et le 
Paradis.  

Chez Gide, l’espace de la clairière n’est pas délimité ou décrit, il est donc au début 
homogène et neutre : « Un morne, un léthargique canal, un presque horizontal miroir ; et 
rien ne distinguait de l’ambiance incolorée cette eau terne. »1 Le Narcisse de Gide se trouve 
dans un espace froid, qui peut être défini comme « l’espace de celui qui regarde ». Cet 
espace deviendra sacré pour le Poète, par l’union avec le Paradis ou bien par l’extension du 
Paradis dans l’espace profane, car le Paradis est partout2. Or, le Paradis, qui n’existe pas 
chez Ovide, est pour Gide l’espace parfait et sacré par excellence, l’espace du parfait 
équilibre. 

La métamorphose de Narcisse en fleur, l’un des éléments les plus connus dans 
l’histoire d’Ovide et qui a transforme le narcisse dans le symbole éloigné de l’égotisme, 
manque apparemment dans le récit de Gide, dans le sens qu’il n’y a aucune mention de la 
chute de Narcisse et de l’apparition de la fleur. A notre avis, cet épisode s’est transformé 
chez Gide : Narcisse est remplacé par le Poète. La métamorphose s’accomplit donc, mais la 
fleur est devenue le Poète. Si, chez Ovide, le narcisse assure la survivance de Narcisse et en 
garde le symbolisme, ne fut-ce que partiellement, chez Gide, c’est le Poète qui doit être le 
continuateur de Narcisse, non pas dans son amour exagéré de sa personne, de sa beauté, 
mais dans la recherche, dans la quête de la perfection, du être, qui est la fixité du temps.  

Une autre différence se retrouve dans le symbolisme qui se réalise à travers 
l’image du narcisse, respectivement du Poète. Si le narcisse est plus pauvre en 
significations – son symbolisme ne retient plus que le côté vaniteux et égoïste de Narcisse - 
, le symbole du Poète est plus important chez Gide que celui de Narcisse : Narcisse ne peut 
pas saisir la perfection, le Paradis, il ne peut qu’en rêver, tandis que le Poète est celui qui se 
rend compte que le Paradis est partout, qu’il est à refaire et qu’il ne tient qu’à lui de le 
trouver ou de le reconstruire.      

  Comme Jean Delay le souligne3, Narcisse est né par génération spontanée, donc 
il se situe hors du temps historique, qui s’écoule. Il est pur. Son refus de toute figure 
féminine peut être interprété non pas seulement comme un amour exagéré de soi, mais aussi 
comme le refus de sortir de son état atemporel, presque androgyne, de briser pour ainsi dire 
la frontière du temps immémorial et passer dans le temps historique. C’est en cela que la 
figure du Narcisse gidien se rapproche de celle d’Adam dans le Paradis. Pour Narcisse, une 
relation avec une femme signifie au-delà de l’amour, la promesse ou même la certitude de 
l’engendrement, de cette union, d’une nouvelle vie. Or, cet être, né du péché, ne 
représentera plus la perfection androgyne des commencements, il sera incomplet encore et 
ne se suffira pas : « Or, il veut se suffire, trouver en soi sa propre fin, ne pas se diviser, se 
donner, s’abandonner, se reproduire, parce qu’il est en lui-même une forme intégrale, l’être 
religieux et insexué que Dieu fit à son image. Il est fait pour la création et non pas pour la 
reproduction. Il doit donner des fleurs et non des fruits. Il doit demeurer l’homme initial, 
hypostase d’Elohim, suppôt de la Divinité ! Pour lui, par lui, les formes apparaissent. »4 

                                                
1 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 208 
2 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 216 
3 Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 115 et suiv. 
4 Delay J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956, p. 119 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

278

Le Traité du Narcisse ne représente pas seulement l’actualisation et la 
modification d’un mythe, mais on y trouve la nouvelle conception de Gide sur l’artiste et 
sur l’œuvre d’art : 

« Tout représentant de l’Idée tend à se préférer à l’idée qu’il manifeste. SE 
préférer – voilà la faute. L’artiste, le savant, ne doit pas se préférer à la Vérité qu’il veut 
dire : voilà toute sa morale ; ni le mot, ni la phrase, à l’Idée qu’ils veulent montrer : je dirais 
presque, que c’est là toute l’esthétique. […] 

La question morale pour l’artiste, n’est pas que l’idée qu’il manifeste soit plus ou 
moins morale et utile au grand nombre ; la question est qu’il la manifeste bien. »1 

Par le refus de l’amour des nymphes, et par l’amour pour sa propre image Narcisse 
est le symbole de la solitude et de la sensualité, mais il devient pour Gide le mythe de 
l’esthète qui se définit dans et par son texte. Pour Narcisse-esthète, le texte est le miroir 
dans lequel il se reflète ; le texte – l’idée qu’il manifeste – ne doit pas pourtant refléter 
l’image idéale, égocentrique de l’artiste, mais c’est le créateur qui doit se plier à son texte. 
Ce type de Narcisse est, dans notre vision, un Narcisse à l’inverse, parce qu’en tant que 
créateur, il ne tombe pas amoureux de son image, mais de son texte. Le mouvement est 
donc inverse : le Narcisse esthète est un moraliste critique de soi, prêt à acquérir l’image 
idéale qui est rendue par son texte. Le Narcisse gidien renonce délibérément à s’éprendre de 
son image et se contente, « penché sur l’apparence du Monde, de regarder toute une fuite de 
rapides images qui n’attendaient que lui pour être et qui sous son regard se colorent. »2    

3. Conclusion 
Comme l’on a vu, le mythe de Narcisse est essentiellement le mythe du moi, un 

moi que l’on essaie de trouver et d’expliquer. L’importance de ce mythe est primordiale 
dans l’œuvre gidienne, parce que l’auteur lui-même en est marqué.  Ce mythe se manifeste 
chez Gide en deux directions : L’une textuelle, par la présence de certains mythèmes dans 
les œuvres fictionnelles et une autre qui tient du comportement auctorial de l’écrivain et qui 
aboutit à une écriture narcissique. L’explication en est l’égotisme de Gide, un égotisme que 
nous entendons avec Daniel Moutote3 comme la particularité qui fait le système de vie 
élaboré dans son Journal se trouve à l’arrière plan de son œuvre. En d’autres mots, nous 
considérons que dans beaucoup de cas l’écriture gidienne, qu’elle soit fictionnelle ou auto-
fictionnelle est le résultat d’un retour dans la mémoire. L’écrivain se mire dans cette image 
qui lui est offerte dans le miroir du temps comme Narcisse dans l’eau de la rivière. 

    
Œuvres de référence 
Gide A., Si le grain ne meurt, Pléiade, Paris, 1964 
Gide A., Journal, NRF, Paris, 1933 
Gide A., Feuillets 1892-1893, Pléiade, Paris, 1964 
Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933 

 
Bibliographie : 
BACHELARD G., L’eau et les rêves, Corti, Paris, 1987 
CHEVALIER J., Gheerbrant A. Dictionnaire des symboles, Robert Laffont/Jupiter, Paris, 
2000 
DELAY J., La Jeunesse d’André Gide, Gallimard NRF, Paris, 1956 
                                                
1 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 215 
2 Gide A., Le Traité du Narcisse, NRF, Paris, 1933, p. 218 
3 cf. Moutote, D., Egotisme français moderne. Stendhal, Barrès, Valéry, Gide , Société d’Editions 
d’Enseignement supérieur, Paris, 1980 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

279

DELORME C., Narcissisme et éducation dans l’œuvre romanesque d’André Gide, in 
« Magazine littéraire, André Gide le contemporain capital », janvier 1993 
DURAND G., Introduction à la mythodologie, mythes et sociétés, Albin Michel, Paris, 
1996 
GOULET A., Fiction et vie sociale dans l’œuvre d’André Gide, Lettres modernes Minard, 
Paris, 1985 
GOULET A., L’écriture du rêve chez André Gide, in « Travaux de littérature » XIII/2000, 
Klincksieck, Paris, 2000 
LAVELLE L., L’erreur de Narcisse, Grasset, Paris, 1939 
MARTY E., Considérations sur la mythologie. Croyance et assentiment,  BAAG 78-
79/1988 
MOUTOTE D., Egotisme français moderne. Stendhal, Barrès, Valéry, Gide, Société 
d’Editions d’Enseignement supérieur, Paris, 1980 
MOUTOTE, D. Le Journal de Gide et les problèmes du moi, PUF, Paris, 1968 
POLLARD P., Le contenu du Narcisse, in « Cahiers d’André Gide – 1. Les Débuts 
littéraires d’André Walter à L’Immoraliste », NRF, Gallimard, Paris, 1969 

 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:30:03 UTC)
BDD-A5354 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

