
 

 

197

Doiniţa MILEA  
Universitatea „Dunărea de Jos”, Galaţi 

 
 

CONSTRUCŢIA DE LUMI IMAGINARE CA EXPRESIE A CĂUTĂRII ŞI 
DEFINIRII DE SINE ÎN PROZA EUROPEANĂ A SECOLULUI AL XX-LEA 

 
 

 Résumé : À la suite de grandes expériences romantiques, le XX-ème siècle redecouvre des 
mondes imaginaires dans les fictions de la recherche et de la définition de soi, qui recouvreront les 
vêtements de la parabole, de l’utopie et de la distopie. 
 Le refus de la réalité, vue comme une somme d’éléments dissonants, de visages, de 
répliques, d’événements, des gestes et d’objets, dont la connexion n’a aucune logique (comme chez 
Kafka ou Camus) donne naissance à des projections imaginaires du monde, d’événements et 
d’actions, nés dans le corps même de la réalité. 
 L’échec, la désillusion radicale, habillent les vêtements du monde refusé, du héros ou de 
conventions littéraires qui renvoient au contexte socio-politique et culturel, tout en permettant le 
rapprochement entre les niveaux de la réalité fictionnelle et ceux de la réalité extrafictionnelle de la 
structure profonde du texte fictif. 
 Le monde créé (la ville par laquelle s’égare K., le chateau devant lequel attend le 
héros de Kafka, l’espace crée par les notes de Harry Haller, du roman de Hesse) est une 
image de l’identité, un espace du dédoublement, une réalité signifiante, qui se superpose au 
monde par son caractère de double imaginatif de l’écrivain, mais qui suppose aussi la re-
construction imaginative du lecteur. 
 La présence des conventions de l’authénticité (lettres, documents oficiels, journaux trouvés) 
crée un mélange contradictoire entre l’invention et le document fictif, tout en effaçant la frontière 
entre la fiction et la réalité, entre l’imagination et le réel. 
 Quelquesfois, de grands models culturels ou socio-politiques dirigent la reception du 
monde crée (les cérémonies antiques rêvées dans la Mort à Venice ou la guerre dans la prose de 
Mann ou Buzzati). 
 L’évasion dans l’abstrait, dans l’irréel, ou dans l’inconscient, génère une dimension 
métaphysique de l’existance, tandis que l’allusion livresque – une dimension intertextuelle; ce qui 
compte est le functionnement simultané des deux mondes, par fictionalisation progresive. 
 L’incompatibilité et l’inadaptabilité, la dégradation des relations interhumaines ou 
l’absence de communication, signes d’un désacord majeur avec le monde réel, extrafictif, restent 
dans la structure de profondeur du texte romanesque, masqués par les  
pré-fabriqués lettéraires, ce qui suppose soit la conivence culturelle et historique du lecteur, soit la 
coopération interprétative dans le décodage d’une autofabulation, à la limite entre fiction et 
conféssion. 

Mots-clés : mondes imaginaires, recherche de soi,  définition de soi 
  

 Conceptul de „period studies” permite discutarea mutiplelor faţete ale identităţii 
cuprinse în tot atâtea perioade contemporane, câte s-ar putea decupa în continuum-ul care 
este cultura europeană, de la cronotopul mediteranean al epocii lui Augustus la apariţia 
romanescului ca mediator între spaţiu şi timp, înregistrator al valurilor de identităţi istorice. 
Citirea textului romantic ca spaţiu al unor identităţi căutate, citirea textului romanului 
secolului al XX-lea ca spaţiu al modernităţii oraşului, al tensiunilor colective şi individuale, 
citirea textului romanesc ca proiecţie fantasmatică şi compensatorie a însingurării 
individului, de la presiunea istorică a primului război mondial, permite asumarea identităţii 
de sine a generaţiei războiului, la furtunoşii ani ’60, prezenţi încă atât în memoria ficţiunii 
cât şi a realităţii ca epocă a căutării de sine a altei generaţii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

198

 Retrasarea frontierelor culturale şi spaţiale ale identităţii corespunde unei redefiniri 
ficţionale a sinelui, pe fondul dramatic construit al utopiei şi distopiei altfel abordate atât 
din perspectiva reprezentării, cât şi din aceea a rolurilor structurilor de tranformare a 
climatului intelectual şi mediatic, în reconfigurarea raportului naraţiunii şi naratorului cu 
ideea de mărturie personală şi de autenticitate. 
 Ipoteza actului literar ca „act de transgresie”, pe care o propune, în anii ’60, 
Georges Bataille1, presupune ieşirea scriitorului, prin literatură, din sfera restrictivă a 
normalităţii, „exces” văzut ca un rău insurmontabil, care-l plasează într-un spaţiu al 
libertăţii nelimitate, în care „actul gratuit”, starea de exces, nu-i mai impune nici o limită 
morală, plasându-l „dincolo de Bine şi Rău”, într-o lume a valorilor supreme, dintr-o ordine 
non-conflictuală, prestabilită. Oximoronul devine figura care înregistrează „transgresia” în 
literatură, regăsit în textul lui Sade, sau mai aproape, în cel al lui Kafka, care are revelaţia 
mulţumirii prin nemulţumire, literatura funcţionând la Kafka ca „pământul Făgăduinţei 
pentru Moise”, despre care Kafka însuşi spune că: „E de necrezut că e sortit să vadă 
Pământul Făgăduinţei abia în pragul morţii”. 
 Comentând fragmente din Jurnalul2 lui Kafka, Bataille ajunge la concluzia că 
universul ficţional oglindeşte ideea că „numai nefericirea sporită, viaţa insuportabilă aduce 
necesitatea luptei şi angoasa care ne sufocă, fără de care nu s-ar produce nici excedentul, 
nici harul.” Extinzând demonstraţia transgresiei, Bataille vede spaţiile evadării ficţionale a 
lui Kafka în strânsă legătură cu o reţea tematică născută din tema dominantă a „autorităţii 
tatălui”, o autoritate care îl neagă. Atracţia şi repulsia, ca mecanisme ale transgresiei, 
funcţionează în mai vechiul raport dintre viaţă şi operă, în mai noua „întoarcere a autorului” 
de care vorbeşte Barthes, sau în mişcarea regulilor obscure ale unei lumi interioare 
compuse din negarea realităţilor exterioare şi, prin aceasta, a oricărei autorităţi, un fel de 
aruncare a echipajului şi a catargelor peste bord, ca în viziunea lui Rimbaud. 
 Spectacolul imaginar al violenţei oferit de insula lui Kafka din Colonia 
penitenciară, este excesul a ceea ce suntem, este un paradox, în care regulile militare care 
ar impune ordine şi regularitate, nasc, prin maşina infernală, dezordinea şi dereglarea 
universală, anulând posibilitatea unui discurs coerent. Demonstraţia verbală presupune 
apologia legii şi a ordinii, dar violenţa mişcării dezordonate a maşinii care pune în ecuţie 
sentinţa face ireconciliabilă lumea transgresiei ficţional constituite şi armonizarea 
presupusă de consideraţiile teoretice. 
 Schema propusă de povestirea lui Kafka presupune, în sensul definiţiei date de 
Hegel3 pentru acest tip de naraţiune, exploatarea forţei parabolei prin sugestii parabolice (ca 
şi în Procesul, Castelul, Metamorfoza). Dealtfel, spaţiul unor lumi surprinse în momente 
de criză (războiul fiind un spaţiu timp de elecţiune), devine o meditaţie – avertisment a 
forţelor umane capabile să distrugă lumea şi să regenereze lumea, pe schema iniţierii în 
tainele coborârii în infern şi a deprinderii strategiilor de ieşire la suprafaţă, elemente 
magistral construite în Ciuma lui Camus. 

                                                
1 Bataille, George, Literatura şi răul, volum de studii publicat în 1957, urmând eseului din 1933 – 
La notion de dépense. 
2  Jurnal intim. Urmat de Schiţa unei autobiografii. Consideraţii asupra păcatului. Meditaţii. 
Introducere şi traducere de Pierre Klossowski, Paris, Grasset, 1942. 
3  Hegel, G.W.Fr., Prelegeri de estetică, Editura Academiei, Bucureşti, 1966, p. 398: “Cuprinzând 
evenimente din cercul vieţii cotidiene, cărora le atribuie o semnificaţie mai generală şi superioară, 
parabola urmăreşte să facă inteligibilă această semnificaţie cu ajutorul unor întâmplări care, 
condiderate pentru sine, sunt de toate zilele.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

199

 De cele mai multe ori, personajul purtător al meditaţiei parabolice rămâne singur 
cu modelul său fantasmatic sau oniric, ca în Deşertul tătarilor, al lui Buzzati, sau ca în 
Moarte la Veneţia, al lui Thomas Mann. Rămâne o lume dramatică, construită ca spaţiu de 
evaziune (un fort militar renumit, o Veneţie interioară) tulburat de impactul lumii 
exterioare, dar „trezirea” nu produce sentimentul frustrării, înstrăinarea sa, ca în 
contrareplicile din Străinul sau Procesul. 
 În Colonia penitenciară, eroul, ofiţer – judecător, care se lasă el însuşi ucis de 
maşina inventată de fostul comandant al coloniei, pentru a evita intervenţia omului în 
aplicarea pedepsei, se află la graniţa dintre o lume creată de propria imaginaţie (prin 
aderarea la un model existenţial al ordinii) şi lumea concretă pe ale cărei legi îl sfidează. 
 Acceptarea convenţiei exploratorului martor, narator şi comentator, este una din 
capcanele întinse cititorului, care numai acceptând jocul autenticităţii trăirii faptelor 
ficţionale, poate („cititor implicit”) depăşi contradicţiile lumii textului pentru a atinge 
sensurile parabolice presupuse de trei depăşiri – „transgresii”: ale condamnatului care în 
patul maşină ar accepta pedeapsa violentă de a i se scrie pe carne vina, senin, mâncând 
orezul, marcă ironică a asumării trecerii, ale ofiţerului care se oferă ecuţiei demonstrative şi 
ale naratorului care înregistrează reacţii, notează contradicţiile, trece prin toate 
perspectivele narative, inclusiv focalizarea internă pe posibilul comentariu al exploratorului 
martor. 
 Funcţionarea parabolică presupune condiţia umană faţă în faţă cu lumea 
exterioară: colonia, maşina, ordinea militară, ideea de justiţie, toate atribute ale unui spaţiu 
perfect de evadare a ofiţerului, o lume a cărei forţă de persuasiune duce la un sens al 
existenţei pentru cel care se construieşte pe sine în acest sens, alcătuit din categorii şi 
adevăruri ultime, născute din capacitatea de autoiluzionare. Vederea din afară (exploratorul, 
naratorul) transformă simbolurile, ca într-o vedere în oglindă, golindu-le de semnificaţiile 
primare, schimbând sensul prin demersul logic, analitic, aplicat unui spaţiu rezervat lumii 
imaginale (o lume a sufletului, situată între lumea senzaţiilor şi lumea intelectului, 
individualizată de o căutare interioară de sine – ratată într-o lume străbătută de anxietate, în 
care fericirea îşi găseşte oximoronic locul în cruzime şi violenţă). 
 Una din sursele închiderii sensului la Kafka o reprezintă reducerea instanţei 
mediale a naratorului, astfel încât cititorul concret are impresia că are de-a face cu o 
realitate în care timpului povestirii îi scapă de sub control timpul trăirii. 
 Identitatea se adăposteşte doar în spatele unui nume, dincolo de care stăpâneşte 
singurătatea născută o dată cu personajul, prin izolarea de ceilalţi şi prin izolarea de sine.  
 Identitatea personajului este pulverizată în nenumărate fragmente; spaţiul însuşi nu 
mai reprezintă un mijloc de identificare cu sine – este notabil drumul lui K. spre sala 
neştiută a posibilului proces, care este o rătăcire, încât ai putea crede că asişti la povestirea 
unui vis sau al unui coşmar, deşi la prima vedere suprafaţa e liniştitoare, angoasa 
insinuându-se treptat: o spălătoreasă intră în sala de şedinţe, întrerupându-i cuvântul, un etaj 
al sălii de şedinţe ţine oamenii aplecaţi, presaţi de tavan, fracul este obligatoriu chiar şi la 
ecuţii, respectându-se ţesătura perfectă a aparenţei cotidianului prin care însă, ca şi în 
colonia penitenciară, transpiră absurdul. Mutarea graniţelor coşmarului în interiorul 
realităţii generează mutaţii ale identităţii spaţiale şi implicit ale identităţii persoanei: 
tribunalul este situat în podul unui imobil de periferie, locul ecuţiei nu este o instituţie, nu 
este piaţa publică, ci o carieră aflată undeva în afara oraşului iar „vinovatul” nu ştie dacă 
merge după propria voinţă spre acel loc, sau dacă îl conduc cei doi ecutanţi. Anxietatea 
provine din acest aspect de aparentă normalitate ale cărei abateri nu miră pe nimeni: 
spălătoreasa din Procesul este acostată cu brutalitate şi trântită pe podele în văzul unui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

200

întreg plen judecătoresc, iar galeria din sala de şedinţe priveşte amuzată la spectacolul 
erotic care întrerupea rechizitoriul lui Josef K. 
   Realitatea sugerată este haotică şi bolnavă, o lume dezorganizată, tulbure, în care 
personajul nu se poate regăsi, punând sub semnul întrebării ordinea socială, morală, 
ontologică şi teologică sub care trăieşte vinovat de incoerentă complicitate. 

Refugiul, spaţiul vizualizat devine exil, şi nu întâmplător personajul din cartea 
neterminată, America, Karl Rossmann, respinge inconştient o identitate străină printr-o 
veşnică alergătură şi panică, o instabilitate spaţială obţinută prin călătorii impuse, haotice, 
menite să-l protejeze de pericolul claustrării într-un spaţiu agresiv, care ameninţă să-l 
asimileze, de la vaporul care îl adusese din Germania, infern vast şi dezordonat, până la 
hotelul – viespar, plin de clienţi grăbiţi sau la opusul său, camera ticsită de vechituri şi 
haine aruncate de-a valma în care Karl convieţuieşte promiscuu cu alţi trei locatari, simbol 
perfect al claustrării absolute, un cerc al spectacolului lumii, tranformat apoi într-un teatru 
ambulant în căutare de angajaţi. Această neregăsire a personajului în spaţiul care trăieşte 
este, ca şi în Procesul, o sugestie a unei lumi ale cărei legi de funcţionare sunt necunoscute 
şi ca atare, transformarea concretă, propune zone intermediare între o realitate care îi 
produce angoasă, repulsie, pe care o simte străină, şi o zonă a libertăţii absolute unde şi-ar 
putea construi un univers propriu, cu elemente identificatoare mai apropiate sinelui său, 
eului său profund. 

Vizualizarea spaţiului se dublează fie de o arhitectură epică labirintică, fie de 
ambiguizarea evenimentelor şi a perceperii lor prin perspectiva unor naratori multipli, fie 
prin autoreflexivitatea programată (convocarea metatextului operei de tipul punerii în abis) 
sau prin fuziunea ficţiunii cu realul, prin alunecări de tip metalepsă dintr-un registru în 
altul. Eficacitatea unei strategii de lectură este fondată pe reconstituirea acelor acte 
discursive prin care un text încearcă să controleze înţelesul, punând în evidenţă în egală 
măsură dorinţa autorului de închidere cât şi subiectivitatea cititorului care se descoperă 
funcţionând asemeni unui text, adică asemeni unui complex sistem de semnificare. În 
fragmentul introdus de Kafka, ca rezumare a procedurilor de construire a coerenţei în 
Procesul, dialogul dintre K. şi preot, povestea ţăranului care aşteaptă în faţa porţii legii, 
transformă procesul lecturii, prin întârziere digresivă, într-un scenariu – cheie, care ar putea 
duce la căutarea de indicii şi de ipoteze vizând sensul global al romanului fixat pe axul 
vinovăţiei particulare sau cosmice, sau acordând libertate destinatarului pentru o colaborare 
responsabilă în completarea textului ambiguu cu cuvinte potrivite.1  

„Înţelesul estetic – ideologic total”2, presupune din partea cititorului competent, 
interacţiuni comple la nivelul sistemelor de figuri, ale „alegoriilor lecturii”, transformări 
comple de la structurile de suprafaţă spre cele de adâncime. Paul Ricoeur3 vedea imaginarul 
social şi cultural într-o structurare esenţial conflictuală, manifestat prin „deformări şi 
disimulări prin care ne ascundem noi înşine” dar şi prin „integrare”, aspect prin care se 
caută recunoaşterea identităţii unui grup, prin evenimente fondatoare, ritualizate, printr-un 
ansamblu de simboluri şi procedee retorice. Ruptura din armonia identitară se produce la 
întâlnirea dintre „idealismul moral” şi „realismul politic”. „Funcţia utopiei este să 

                                                
1  Eco, Umberto, Tratat de semiotică generală, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 
1982 
2  Ruthrof, Horst, The Reader’s Construction of Narrative, Routledge, London, 1981 
3  Ricoeur, Paul – Ideologia şi utopia: două expresii ale imaginarului social, în Eseuri de 
hermeneutică II,  
p. 274-296 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

201

proiecteze imaginaţia în afara realului, într-un aiurea care este şi nicăieri! Ar trebui să 
vorbim aici nu numai de utopie dar şi de ucronie pentru a sublinia nu doar exterioritatea 
spaţială a utopiei (un alt loc), ci şi exterioritatea ei temporală (un alt timp)”. 

Văzută ca funcţie complementară ideologiei, utopia ar reprezenta „expresia tuturor 
potenţialităţilor unui grup care sunt refulate de ordinea existentă”, un erciţiu al imaginaţiei 
pentru a concepe un altfel decât ceea ce este al socialului”.  

Aspectul cel mai interesant al abordării problemei de către Ricoeur este extinderea 
definiţiei către aspecte definitorii ale definirii interiorului individual, al refulărilor „de la 
ipoteza abstinenţei monahale până la aceea a promiscuităţii, a comunităţii şi a orgiei 
sexuale”, „de la apologia ascetismului până la apologia consumului fastuos şi festiv”. 

Revenind la ieşirea din concretul politic – social, utopia surprinde contestatar 
„reveriile anarhizante cât şi proiecţiile unei ordini sociale geometric concepută şi nemilos 
coercitivă, iar în plan religios acoperă „visul unui creştinism nou şi cel al unei sacralităţi 
primitive”. 

Mecanismul construcţiei lumilor imaginare compensatorii (chiar violente şi crude) 
ţine de „modul de a ercita puterea, putere familială şi domestică, putere economică şi 
socială, putere politică, putere culturală şi religioasă, (...) tot atâtea variaţiuni imaginative 
ale puterii.”  

Metaforic vorbind, utopia construieşte „o altă inchisoare decât aceea a realului, 
construită în imaginar în jurul unor scheme”, (...) care îi conduce pe unii să dezerteze în 
scriitură, pe alţii să se închidă în nostalgia paradisului pierdut, pe alţii să ucidă fără 
discriminare”. 

În acest spaţiu înglobator al utopiei se plasează uiversul construit de Kafka în 
Colonia penitenciară, în care reprimarea şi nimicirea individului din lagărele naziste are ca 
spaţiu anticipator „transfigurarea”, iluminarea condamnatului prin mecanismul pervers al 
maşinii de ecuţie, stare contrazisă de finalul parabolic al povestirii1: „Cu acest prilej 
(exploratorul) văzu, aproape fără voia lui, chipul mortului. Era aşa cum fusese şi în viaţă; 
nu se citea pe el nici un semn al izbăvirii făgăduite. Aşadar, ofiţerul nu găsise prin uciderea 
sa de către maşină ceea ce aflaseră toţi ceilalţi; bazele îi erau contractate, ochii deschişi 
parcă erau vii, privirea era liniştită şi plină de convingere, pe frunte îi ieşise vârful pironului 
cel mare din fier.” 

În acelaşi punct se situează şi legenda – povestire în jurul căreia este evident 
construit Procesul2, fragment prezent deja în prima schiţă a cărţii (capitolul În catedrală), 
izolat apoi din corpus, sub titlul În faţa legii, istoria omului prizonier în spaţiul „perfect”, 
din faţa uşii legii „deschisă ca totdeauna”. Întrebarea pe care o pune omul, prea târziu (prin 
raportare la parabola Regelui Pescar din Ciclul Mesei Rotunde), nu este decât 
reconfigurarea unei utopii crude, anulate de finalul textului, din nou în proiecţie parabolică: 
„Dacă toţi oamenii caută să cunoască Legea, spune omul, cum se face că  
de-atâta amar de vreme nimeni în afară de mine nu ţi-a mai cerut să intre? Paznicul porţii 
vede că omul e la capătul zilelor şi vrând ca vocea să mai ajungă până la timpanul mort, îi 
urlă în ureche: „Nimeni, în afară de tine, n-avea dreptul să intre aici, căci poarta asta era 
făcută numai pentru tine; acum plec şi o încui.” 

Sentimentul tragic al existenţei reprezentat prin aceste proiectări în ficţiune ale 
căutării de sine în spaţii exterioare, generează reprezentări parabolice ale existenţei, pe 
fondul imaginilor ieşite din componentele abisale ale sciziunilor interioare. 

                                                
1  Kafka, Franz, Verdictul şi alte povestiri, Editura Pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1969  
2  Kafka, Franz, Procesul, Editura Minerva, Bucureşti, 1977, p. 272 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

202

Parafrazându-l pe Llosa1, acesta este adevărul regăsit în minciunile ficţiunilor, 
minciunile care suntem noi, cele care ne consolează şi ne despăgubesc pentru nostalgiile şi 
frustrările noastre. 

În fond se nasc universuri ficţionale de dublare a Europei, o Europă imaginară care 
reconfigurează narativ probleme ale colectivităţilor, naşterea instituţiilor, istoria intelectuală 
care pătrunde ca mesaj explicit, digresiv sau implicit, aluziv, de la analizele freudiste asupra 
a ceea ce a numit „malaise dans la culture”, trecând prin recviemul european al lui Pessoa, 
prin călătoriile hrănite de criza europeană ale lui Keyserling, prin corpusul aproape compact 
oferit de R. Rolland, Th. Mann, Joseph Roth, C. Malaparte, H. Broch, A. Huxley, H. Hesse, 
C. Milosz Canetti. 

Reveriile cosmopolite se organizează în microuniversuri, „microcosmopolis” ca 
sanatoriul din Muntele vrăjit, al lui Th, Mann, Hotelul lui Roth sau Malaparte, tot atâtea 
tematizări ale spaţiilor de refugiu, al căror dispozitiv referenţial presupune stări conflictuale 
şi tensiuni care alcătuiesc răspunsul la căutări identitare în lumi reale şi ficţionale 
degradate. „Estetica degradării are ca schemă subversiunea paradigmelor care evocă 
figurile tutelare ale autorităţii, ale aparenţei paternităţii spirituale: noua descifrare a 
semnelor lumii, ca să împrumutăm conceptele lui Michel Foucault (Les mots et les choses) 
face caducă viziunea eroului care se formează, se construieşte (în schema 
Bildungsromanului), în măsura în care textura ulterioară a acestui erou s-a degradat sub 
efectul îndoielii, al represiunii, al absenţei perspectivei. Aceste alunecări subiective duc la 
spaţializarea decăderii într-un nou cod de referinţă care transformă şi natura printr-o 
estetică a cruzimii, nu acea cruzime a chemării la viaţă, destinată să garanteze echilibrul 
pulsiunilor vitale, de care vorbeşte Antonin Artaud2 în cele două scrisori ale sale asupra 
cruzimii, ci aceea care reflectă un sadism idiot şi absurd. Geografia în degradare trăieşte 
prin metafore obsedante (lumea ciumei şi a greţei), hipertropia oraşului, a oraşului 
devorator, o punere în scenă a degradării prin interferenţa cu conştiinţa lectorului – martor, 
anulând orice discurs euforic asupra existenţei şi identităţii. Locuri ale memoriei, reale şi 
imaginare, sugerează alienarea într-o cascadă de procedee care să sugereze exilul interior, 
dublând utopia şi meditaţia parabolică: pateticul, ironicul, grotescul, fantasmaticul. Răul 
interzice orice eliberare nostalgică şi compensatorie, iar imaginarul3 „ca o creaţie 
neîntreruptă şi nedeterminată social – istoric, de figuri, forme şi imagini”, dirijează 
construcţia lumii sinelui ca o lume de semnificaţii proiectate în exterior, prin strategiile 
punerii în relaţie a „autorului în suferinţă” – „marqueur de parole”, cu vocea naratorului sau 
a naratorilor multipli. 

În Muntele vrăjit operează diferenţa culturală şi identitară care acoperă alt nivel 
de punere în relaţie a cunoştinţelor şi opţiunilor refulate, care se inserează apoi cu discursul 
dominant al vocii naratorului (ca şi în Moarte la Veneţia), organizând textul pe trei etaje: 
discurs dominant (al vocii naratorului), discurs prezent (actualizarea prin monolog interior 
sau viziune scenic – dialogică) şi discursul refulat (spaţiul de exil, real). 

Descriind prin vocea naratorului călătoria pe schiuri, prin zăpadă a eroului său 
Hans Castorp, Thomas Mann4 organizează în trepte iluminarea eroului, realitatea exterioară 
devenind spaţiul de evadare analogică, folosind focalizarea internă ca mijloc creditabil al 
vocii extradiegetice: „În loc de soare veni zăpada, o cantitate enormă de zăpadă, mormane 

                                                
1  Llosa, Mario Vargas, Adevărul minciunilor, Editura Alfa, Bucureşti, 1999 
2  Artaud, Antonin, Le Théâtre et son double, 1964 
3  Castariadis, Cornelius, L’Institution imaginaire de la société, Seuil, Paris, 1975 
4  Mann, Thomas, Muntele vrăjit, III, cap. Zăpada, Editura Minerva, Bucureşti, 1969  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

203

de zăpadă atât de formidabile, cum Hans Castorp nu mai văzuse vreodată în viaţa lui (...) 
Ceea ce-l îmboldea nu era ambiţia de a fi asemenea înfumuraţilor vieţii în aer liber (...) Se 
simţea în mod absolut membrul unei alte comunităţi cu mult mai puţin liberă (...) era însăşi 
tăcerea internă, cea pe care o pândea Hans Castorp în clipa când rămânea încremenit, în 
picioare (...) şi încet fără contenire, ninsoarea continua să cadă fără cel mai mic zgomot (...) 
Hans Castorp se simţea în stare să fie foarte cutezător pândind această tăcere ciudată a 
naturii sălbatice şi a iernii ucigător de calme, iar senzaţia de linişte pe care o simţea atunci 
când, întorcându-se, zărea  
ivindu-se în faţă, prin atmosfera înceţoşată, primele locuinţe omeneşti, îl făcea să-şi dea 
seama prin comparaţie, de starea sufletească precedentă, şi îl silea să înţeleagă că ore întregi 
o spaimă tainică şi primitivă îi stăpânise inima (...) urca pe o înălţime alburie ale cărei 
întinderi (...) suiau în terase din ce în ce mai înalte, şi nu se putea bănui încotro se 
îndreptau; păreau că nu se duc nicăieri; partea lor de sus se pierdea în cerul tot atât de alb şi 
de ceţos (...) nu se vedea nici pisc, nici creastă, ci numai un neant neguros către care Hans 
Castorp înainta (...) singurătatea şi izolarea deveniseră mai înainte de a-şi fi putut da seama 
tot atât de profunde pe cât fusese în stare el însuşi să şi le dorească, profunde până la 
spaima care este condiţia prealabilă a curajului.” 

Experienţa construcţiei de sine a personajului lui Th. Mann, se petrece într-o 
captivitate existenţial asumată care funcţionează pe tiparele vechi ale unei lumi a anabazei 
(muntele), organizate simbolic în trepte de receptare prin focalizarea pe gândurile – 
percepţie ale personajului. Imaginarul a funcţionat aici ca o zonă creatoare de lumi 
identitare, conştientizarea unei lumi interioare profunde, prin analogia subliminară. 
Discursul descriptiv al vocii exterioare, înglobează latenţe simbolice şi imagistice, 
fantasmatic – compensatorii din căutările de sine ale personajului, un fel de terapeutică care 
dă coerenţă vocilor interioare. 

Biografia autorului, conjunctura istorică şi politică, discursul intelectual al epocii, 
aflate sub semnul temporalităţii, sunt reproiectate în spaţiul ficţional, în spaţiul unei istorii 
care acoperă şi sub o cupolă unificatoare a recunoaşterii de sine pe fondul acestei anarhii 
organizate care este spaţiul Muntelui vrăjit, ca experienţă privilegiată, în care ascensiunea 
trimite implicit la centru.  
 
Bibliografie : 
 
BATAILLE, Georges, Literatura şi răul, Editura Univers, Bucureşti, 2000 
BIEMEL, Walter, Expunere şi interpretare, Editura Univers, Bucureşti, 1987 
CĂLINESCU, Matei, A citi, a reciti. Către o poetică a (re)lecturii. Editura Polirom, Iaşi, 
2000 
LLOSA, Mario Vargas, Adevărul minciunilor, Editura Alfa, Bucureşti, 1999 
LoEhr, Joel, Le musée imaginaire et l’imaginaire du roman, Poetique, 142, 2005  
DETHURENS, Pascal, Écrivains et philosophes face à l’Europe, (1918-1950), Honoré 
Champion, Paris, 1997 
RICOEUR, Paul, De la text la acţiune (Eseuri de hermeneutică, II), Editura Echinox, Cluj-
Napoca, 1999 
VATTIMO, Gianni, Sfârşitul modernităţii, Editura Pontica, Constanţa, 1993 
WUNENBURGER, Jean Jacques, Utopia sau criza imaginarului, Editura Dacia, Cluj-
Napoca, 2001 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:35 UTC)
BDD-A5344 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

