Anténio BARBOLO ALVES
Universitatea din Tras-os-Montes e Alto Douro

LES CONTES DE LA LITTERATURE ORALE: UN FRAGMENT DE
L’ IDENTITE MIRANDAISE

Résumé : La région Terra de Miranda est une entité géographique, historique et culturelle
située a I’extréme nord-est du Portugal. Dans cette région on y parle le mirandais, une langue néo-
latine parlée par une population estimée a 15 mille personnes.

La littérature orale — notamment les contes — a, dans cette région, une grande vitalité. Ces
ethno-textes batissent un des piliers fondamentaux du monument identitaire mirandais. Au-dela des
liaisons avec le passé, ils ont dans la langue qui les porte le fil conducteur qui les attache a la culture
et a la réalité locale et individuelle des conteurs et de ceux qui les écoutent. Si bien qu’il ne s’agit pas
de récits historiques, ils méritent qu’on les regarde avec le respect qu’on attribue a d’autres
documents et a des textes fondationnels des différentes cultures et civilisations.

Dans cette communication on essaiera de délimiter le concept de littérature orale, pour
arriver a une définition de conte de la littérature orale mirandaise. Finalement, dans une perspective
diachronique, on analysera les formes d’existence et de transmission de ces récits, ainsi que leur role
dans la société et dans la constitution de I’identité mirandaise.

Mots-clés : littérature orale, identité mirandaise, perspective diachronique,

1. Entité et identité mirandaise

La Terre de Miranda est une entité culturelle et géographique qui acquiert ses
contours des les regnes de D. Afonso Henriques (1128-1185), premier roi du Portugal,
jusqu’a D. Sancho I* (1185-1211).

Cette région, située a I’extréme Nord-est du Portugal, voie ainsi ses premiéres
références historiques depuis le XI siécle, dans les documents royaux, registres de
paroisses, testaments ou I’on parle des villages appartenant a cette «terre» ou a son
territoire’.

La géographie, qui I’a fait se retourner vers les royaumes voisins de La Castille et
Léon, a contribué a lui faire garder la langue — héritiére de I’ancien léonais — et ses
traditions ethnographiques et culturelles — telles que la musique ou la danse des fameux
pauliteiros — mais aussi la littérature orale, notamment les contes, qui se sont adaptés a la
langue mirandaise et ont pris racines dans la culture locale.

L’identité est, comme on le verra, une simple supposition, quelque chose en
construction continue et en changement permanent. Dans ce sens, peut étre qu’on ne
devrait pas parler d’identité mais de son expression, c'est-a-dire de la fagon dont le groupe
sent cette identité et surtout comment il la construit. A ce titre elle a surtout une nature
humaine et, donc, découle d’un héritage historique et culturel dont elle est simultanément
le résultat et le germe créateur du futur. La question de I’identité se pose, de nos jours en
deux extrémes contradictoires: d’un cdté on trouve ceux pour qui les identités, soit
régionales soit nationales, sont nécessaires, mais elles sont de plus en plus difficiles a

! Bien que le nom soit né avec le Portugal, au XII°™ siécle, c’est depuis les temps préhistoriques que
les entrailles de ses castres, ainsi que la toponymie, confirment le passage par cette région de peuples
qui, avant les Romains, ont laissé leurs noms et leurs traditions liés de fagon indélébile a la terre qu’ils
ont nommée.

135

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



garder. Il faut, donc, les préserver a tout prix. De I’autre c6té on trouve ceux pour qui la
seule identité possible est le fait qu’on appartienne a la méme espéce humaine.

A une époque ol les moyens de communication mettent en contact toute la planéte
en temps réel, créant une espéce de “société en réseaux, les entités supranationales, telles
que la Commission Européenne, le Fond Monétaire International (FMI), I’Organisation
Mondial du Commerce (OMC) qui imposent leurs regles a I’échelle planétaire. Mais, méme
quand il n’est plus possible de faire n’importe quelle reforme a I’intérieur (seul) d’un seul
pays?, on voit apparaitre tous les jours, au nom des singularités culturelles, des
manifestations d’identités collectives qui défient la mondialisation et le cosmopolitisme.
Face a la globalisation qui anéantit les différences, la tradition se présente comme la seule
salvation contre le vertige de I’anéantissement provoquée par I’égalisation.

Il est possible que cette métamorphose atteigne, bientdt, nos comportements et nos
connaissances. Il est aussi probable qu’elle change la vision que I’on a de nous mémes et
qui constitue, au moins en partie, notre propre identité. Les nations, les pays et les sociétés
humaines, notamment les européennes, qui se croyaient protégés dans leurs chateaux
inexpugnables, dont les remparts les plus forts sont les langues nationales, mais aussi les
traits de frontiere que la cartographie a créée et mythifiée, se voient maintenant attaqués par
des ennemis qui détruisent les lignes de frontiére et anéantissent subtilement les murs qui
les séparaient des autres. Les moyens de communication connaissent de moins en moins de
frontieres et I’internet rentre chez nous sans nous demander ni la langue ni la nationalité.

Un autre parado des sociétés occidentales est cette inexplicable crise qui a vu
renaitre, dans les derniéres années du XX°™ siécle et ce début du XXI°™, le phénoméne
religieux, la multiplication des sectes, avec ses légions des fidéles, les fondamentalismes, et
la xénophobie comme “I’idéologie de masses la plus répandue dans le monde™.

Malgré les “niveaux de développement”, statistiquement prouvés, les sociétés
semblent douter d’elles mémes, incapables de résoudre les problémes tels que la drogue ou
la délinquance. Les Etats-nation, s’interrogent sur leur identité ainsi que sur les fondements
historiques sur lesquels ils se sont construits et qui les ont aidés a se construire.

La aussi, on trouve assez de parados. Alors que, dans les années 80, on affirmait la
fin des nationalismes, dans les années suivantes, avec le cataclysme postcommuniste, on a
vu renaitre un peu partout en Europe et dans le monde de nouveaux nationalismes a
caractére ethno-politique. A une époque ou les intellectuels cosmopolites et progressistes
insistaient sur le caractere presque pathologique du nationalisme, les nations semblent
inspirer de I’amour, et un amour qui va jusqu’au sacrifice®.

Parmi les théoriques de I'épigone de I'Etat-nation, on trouve I’historien anglais
Benedict Andersen® et le philosophe allemand Jirgen Habermas. Celui-ci défend que les
vieux Etats ne sont plus capables de faire face aux exigences de la mondialisation, et
doivent trouver de nouvelles formes d'identité et de survie. Les fonctions de I'Etat,
notamment la fonction sociale, ne pourront étre accomplies que par des unités politiques
supranationales®.

1 \Voir Manuel Castells, Le pouvoir de I'identité, Paris, Fayard, 1999, pp. 11-12.

2 Jirgen Habermas, Apres I'Etat-nation, Paris, Fayard, 2000, p. 91.

3 Eric Hobsbawm, Nations et nationalisme depuis 1870. Programme, mythe, réalité, Paris,
Gallimard, 1992, p. 218.

4 Cf. Benedict Anderson, L'imaginaire national. Réflexions sur I'origine et I'essor du nationalisme,
Paris, Editions la Découverte, 1996.

® Eric Hobsbawm, Op. cit., 1992.

® Op. cit., p. 32.

136

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



De I’autre coté de la barricade se trouvent ceux qui soutiennent que les nations sont
encore et toujours le moyen le plus parfait d’organisation sociale, le seul qui peut répondre
aux ambitions et aux besoins humains.

Oui, il y a un conflit entre nationalisme et Europe. Il est plutdt honnéte de I'admettre,
surtout au moment ot on le voit ressortir, plutbt que de le tar de «tribal» ou
d'«ethnique», car I'identité et le nationalisme ne sont pas un handicap et un obstacle
a I'Europe, mais une condition de sa construction.

En effet, pourquoi disqualifier a ce point la nation sous prétexte que dans le passé
elle a cautionné beaucoup de violences et de guerres? (...)

Si les partisans de I'Europe «lachent» la nation, les mouvements réellement
réactionnaires reprendront le concept, le souvenir, l'identité, les valeurs avec le
risque, cette fois, de réactiver les pires aspects d'exclusion, de haine, de xénophobie
et d'antisémitisme latents au sein d'un certain nationalisme".

Dans ce carrefour de contradictions, le Portugal, la nation portugaise est
naturellement soumise aux tempétes mondiales. Vu par les uns comme la seule salvation
pour la conscience de l'identité nationale et obligé, par d’autres, a trouver de nouvelles
formes de survie dans la maison commune qui est la Terre.

Pour I’historien Anténio Borges Coelho, la nation est la seule garantie de survie,
dans ce temps tumultueux et incertain ou I’on prétend diluer les différences qui écrasent et
engloutissent les identités.

Malgré ses contradictions internes, I'état national constitue encore un instrument
fondamental, le navire ol nous nous sommes embarqués au milieu de la grave crise
civilisationelle que nous traversons. Abandonner le bateau de I'Etat-nation est risquer
le naufrage®.

Une des origines de cette «crise nationale» est certainement le processus
d'intégration européenne. Il suppose surtout que les frontiéres nationales, que nous
imaginions aussi solides et linéaires que les cartes ol nous nous sommes habitués a les voir
dessinées, se dissolvent dans un espace plus vaste qui est I'Union Européenne. Les
portugais, historiquement cuirassés dans leur petit rectangle protecteur, habitués a tourner
les dos a la Péninsule et a regarder le grand Océan Atlantique, se voient maintenant obligés
a laisser ce coin, condamnés a partager quelque chose que nous avons construit et que nous
avons gardé comme le plus grand des trésors: la souveraineté nationale.

L'image du bateau-nation, évoquée par Borges Coelho, a bord duquel nous sommes
tous nés déja embarqués, et que le poéte portugais Fernando Pessoa, dans I'Ode Maritime®,
évoque comme la navire-nation réel et symbolique, semble s'adapter parfaitement au
Portugal. En effet, on est un pays sans probléeme d'identité ni d'identification. La
consistance, la force et la cohérence de notre sentiment d'identité sont amalgamées avec

! Dominique Wolton, Internet et apres? Une théorie critique des nouveaux média, Paris, Flammarion,
1999, pp. 182-183.

2 Antonio Borges Coelho, «A identidade portuguesa no dealbar do 3° milénio», in Fernando Rosas
(coord.), Portugal na viragem do século — Os portugueses e os desafios do milénio, Lisboa,
Cardernos do Pavilhdo de Portugal Expo'98 / Assirio & Alvim, 1998, p. 94.

% Ah le Grand Quais d’ou I’on part dans des Navires-Nations!

137

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



I'expérience d'un espace-temps propre qui se trouve homogénéisé par la langue, par
I’histoire, la culture, la religion, en tant qu’habitus sociologique, par la marginalisation dans
I’espace européen, notre cOté Tle sans jamais I’avoir été'. Le méme Fernando Pessoa, le
grand spécialiste en géographie symbolique, disait que toutes les nations sont un mystére, et
chaque nation est un autre mystéere pour elle-méme.

Oliveira Martins, dont I’Histoire du Portugal constitue une des réflexions les plus
profondes sur le destin et I’histoire portugaise, rappelle que notre identité n’est pas fondée
sur une unité de race, d’une population ethno génétiquement homogéne, mas elle se base
sur la volonté collective d’un peuple?.

La question de l'identité, au moins dans le sens d'identité ethnique, en tant que
concept descriptif de I'ethnographie, découle des contingences idéologiques qui se sont
produites avec I'avenement des Etas-nation. L’appartenance d'une personne ou d'un groupe
a I'ensemble national est définie selon des critéres d'étiquetage administratifs qui produisent
une identité juridique expresse concrétement dans des documents d'identité qui définissent
des maniéres de comportement (mourir pour la patrie) et qui constituent des groupes
sociaux (portugais, espagnols, etc.).

Ce systéme “nationalitaire” est sémiotiquement trés efficace parce que, au-dela des
principes de codification sur lesquels il est produit, il est aussi compatible avec d’autres
structures telles que les groupes régionaux, les partis politiques, les associations, les
communautés religieuses, etc. ®. D'autre part, I'identité nationale, symboliquement produite
par I'Etat-nation est aussi liée a une intentionnalité explicite (établie beaucoup de fois dans
le cadre législatif), ce qui ne n'arrive pas avec les organismes producteurs et les utilisateurs
de symboles, ou la codification n'est pas univoque, ayant besoin, donc, d'une activité
herméneutique de la part des utilisateurs.

D’ou vient notre identité? De quoi est-elle faite? D’abord elle se construit de notre
mémoire, de notre histoire, d’une envie de nous définir. L identité est la capacité de chacun
d’étre conscient d’une continuité de sa vie a travers les changements, les crises et les
ruptures’.

L’identité individuelle peut, selon Joél Candau, se résumer a trois aspects: un état
(qui résulte, par emple, d’un document administratif); une représentation (qui découle de
I’idée que j’ai de moi-méme); et un concept (d’identité individuelle)®.

Mais si pour I’identité individuelle on peut trouver une définition acceptable, en ce
qui concerne I’identité collective il s’avére un peu plus difficile.

Cependant, ce polymorphisme qui se révele quand les éléments ou “marqueurs”
pertinents changent au fur et & mesure que les situations se modifient, ou a cause de la
difficulté que les individus sentent quand ils sont mis dans des situations dans un contact
culturel différent, admet comme hypothése I’existence d’un “noyau” relativement stable des
caractéristiques identitaires.

! Voir Eduardo Lourenco, N&s e a Europa ou as duas razles, Lisboa, Imprensa Nacional, 1994, pp.
13-18.

2 Oliveira Martins, Historia de Portugal, Lisboa, Guimardes Editores, 1951, Vol. I, p.74.

% Voir Georges Drettas, «Saint-Georges le fou, un modéle de patron. Contribution & I'étude critique
des mécanismes de l'identité ethnique», in Questions d'identité, Fanny de Sivers (éd.), Paris,
Peeters/Selaf, 1989, p. 57.

4 Voir Marc Augé (dir.), Territoires de la mémoire, Thonon-les-Bains, Editions de I'Albaron, 1992,
pp. 14-16.

> Ver Joél Candau, Mémoire et identité, Paris, PUF, 1998, pp. 16-17.

138

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



Il est probable que les membres d'une société partagent en commun des maniéres
d'étre au monde (gestuelle, fagons de dire et fagons de faire, etc.) acquises lors de la
socialisation précoce, maniéres d'étre au monde qui contribuent a les définir et qu'ils
ont mémorisées sans en avoir conscience, ce qui est d'ailleurs au principe méme de
leur efficacité. De ce point de vue, ... il peut y avoir un noyau mémoriel, un fond ou
un substrat culturel ... partagé par une majorité des membres d'un groupe et qui
donne a celui-ci une identité dotée d'une certaine essence’.

En conséquence, I’identité sociale ne peut étre qu’une représentation, une métaphore
vu qu’il n’y a aucune communauté qui ne soit pas imaginée? Méme si on admet I’existence
de certains traits, de certaines caractéristiques communes et partagées par un groupe social,
difficilement on peut admettre que tous partagent les mémes connaissances. On devrait
ainsi parler d’identités, parce que I’identité unique est une réduction. Chacun de nous
possede plusieurs identités, des fois parfaitement compatibles, d’autres fois opposées ou
méme conflictuelles. Admettre I'existence d'une identité seule (ce) serait aller dans le sens
qu’Amin Maalouf appelle «identité meurtriere», qui nous réduit & une seulement
appartenance et «installe les hommes dans une attitude partielle, sectaire, intolérante,
dominatrice, quelquefois suicidaire, et les transforme beaucoup de fois dans des assassins
ou partisans d'assassins™.

C'est de la «pluralité d'identités», de leurs tensions et contradictions qui, & niveau
individuel, se produit I'image que chacun a de lui, de son r6le au sein de la société et que, a
niveau collectif, se construit ce qu’on appelle I’identité collective.

L'identité collective est un processus de construction de sens et, donc, une idéologie
et un instrument de pouvoir®. Sa construction est faite, selon Manuel Castells, a partir de
matériaux multiples, empruntés a I'histoire, a la géographie, aux structures de production et
de reproduction, a la mémoire collective et aux fantasmes personnels, aux appareils de
pouvoir et aux révélations religieuses, beaucoup de fois difficilement séparables et
identifiables®. Selon ce sociologue, on peut distinguer trois types différents de construction
d’identité:

a) une identité légitimante, introduite par les institutions dirigeantes de la société,
afin d’étendre et de rationaliser leur domination sur les acteurs sociaux;

b) une identité-résistante, produite par des acteurs qui se trouvent dans des positions
dévalorisées et / ou stigmatisées par la logique dominante;

c) une identité-projet, faconnée sur des matériaux culturels qui permettent de
construire une identité nouvelle qui redéfinit leur position dans la société et, par 14 méme,
se proposent de transformer I’ensemble de la structure sociale.

Dans le cas mirandais, on serait en face d’une identité-résistante, méme si en aucun
moment de notre histoire cette construction a donné naissance & des manifestations de
violence. Il s’agit surtout d’une conscience collective en vers la langue et la culture, qui a
fait des gens qui habitent cette région, des gens de caractére, orgueilleux et solidaires de
leur histoire commune, telluriqguement orgueilleux de leurs traditions.

! Jogl Candau, op. cit., pp. 17-18.

2 Benedict Anderson, L'imaginaire national, Paris, Editions La Découverte, 1996, p. 20.

3 Amin Maalouf, Les identités meurtriéres, Paris, Grasset, 1998, p. 43.

4 Voir Jacques Le Goff, «Memdria», in Enciclopédia Einaudi, Lisboa, Imprensa Nacional, Vol. I,
1984, p. 46.

> Manuel Castells, Le pouvoir de I’identité, Paris, Fayard, 1999, p. 18.

139

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



Les textes de la littérature orale constituent aussi, @ mon avis, un support essentiel de
ce monument identitaire mirandais. Outre les liaisons avec le passé ils ont dans la langue
qui les transmet le fil conducteur qui les uni a la culture et a la réalité locale et individuelle
des conteurs et des auditeurs. Bien qu'il ne s'agisse pas de récits historiques ils méritent,
slirement, qu’on les regarde avec le respect qu’on accorde a d’autres documents et textes
fondateurs des différentes cultures et civilisations.

2. Evolution sémantique de I’expression littérature orale

A la fin du XIX*™ siécle, le créateur officiel de I’expression littérature orale, le
folkloriste francais Paul Sébillot (1846-1918) écrivait que celle-ci «comprend ce que, pour
le peuple analphabéte, remplace les productions littéraires», en ajoutant que le «domaine de
la littérature orale est plus facilement circonscrit que d’autres parties du folklore» . Un
autre grand ethnographe frangais, Marcel Mauss (1872-1950), dans son Manuel
d’Ethnographie, ajoutait que, dans les sociétés de tradition orale, la littérature est faite pour
étre répétée. Dés qu’il y a un effort pour bien dire, et non seulement pour dire, il y a un
effort littéraire et, donc, de la littérature?.

L’expression a été traduite dans la plupart des langues et elle désigne, de nos jours,
dans un sens large, tous les énoncés oraux, fictionnels ou non, de nature traditionnelle soit
pour sa forme (comme les comptines) soit par sa fonction sociale, soit par son théme sujet®.

L’Europe romantique du XIXéme siécle a trouvé dans la littérature orale la force
pour se débarrasser du pouvoir dominateur du classicisme et les folkloristes ont réuni des
grandes récoltes de ces textes populaires. Ainsi se sont constitués des grandes collections de
textes que les linguistes, dialectologues, folkloristes et historiens se sont mis a voir et a
considérer comme des reliques vivantes d'un passé qu’on devrait redécouvrir.

Toutefois, parmi ce labeur recollecteur, la littérature orale était absente de tous les
travaux. En effet, tout le monde parle d’elle comme de quelque chose diffuse et peu
importante4.

Une autre preuve de la distance entre la recherche et la littérature orale peut étre
trouvée dans le fait que la plupart des récoltes ne fournissent presque jamais d’informations
sur les conditions de vie des contes et de leurs conteurs. Quelque chose que les folkloristes

suivants considereront comme essentiel pour I’étude et la compréhension de ces narratives™.

1 paul Sébillot, Le Folklore. Littérature orale et ethnographie traditionnelle, Paris, 1913, pp. 6-7.

2 Marcel Mauss, Manuel d’ethnographie, Paris, Payot, 1967, p. 120.

3 Voir Paul Zumthor, «Littératures de la voix», in Encyclopadia Universalis France, Paris, 1990, p.
70.

4 Un exemple flagrant peut étre donné par I’ouvrage trés connu de Bruno Bettelheim Psychanalyse
des contes de fées, construit sur un double paradoxe. D’un c6té, en considérant uniquement un texte
établi, il rend impossible la relativisation des objectifs qui pourrait venir de I’analyse des variantes.
D’autre part, en cherchant dans les contes une thérapie pour faciliter I’insertion sociale de I’enfant, a
travers d’une espéce de catharsis de ses problémes relationnels et sexuels, il considére que les contes
de fées ont été crées pour un public exclusivement jeune, ce qui contredit tous les témoins historiques.
® Paul Delarue, auteur d’un des catalogues les plus grands du conte traditionnels francais, écris dans
I’introduction & son ouvrage: En général, il faut écarter tous les recueils qui ne donnent pas leurs
sources selon la coutume suivie par les folkloristes et chercheurs sérieux depuis Luzel et Sébillot
(nom, pays et age du conteur, date de la collecte; origine précisée dans le cas d’un emprunt a un texte
imprimé). Voir Paul Delarue, Le conte populaire francais, Paris, Maisonneuve et Larose, 1985, Vol.
1, p. 35.

140

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



La préoccupation avec l’origine du texte, la reconstitution d’un hypothétique
archétype ou modeéle, était plus important que la préoccupation avec les conditions de vie et
d’existence des ces narratives. Les premiers folkloristes se sont intéressés para la littérature
orale, par sa classification selon des impératifs de catalogage, par les textes considérés en
tant qu’objets en soi et ayant une existence en dehors du contexte d’ou ils ont été retirés.
Ensuite, les formalistes se sont intéressés aux mécanismes littéraires. La littérature orale fut
ainsi le prétexte pour essayer des méthodes d’analyse capables de détacher d’autres
processus d’application générale.

Et celles-ci sont des différences fondamentales avec les études actuelles sur la
littérature orale. Malgré la rupture des chaines de transmission (ou peut-étre a cause de cette
rupture!), on voit apparaitre une culture qu’on peut appeler écologique, caractérisée par
I’envie de sauver nos signes d’identité.

D’une part les chercheurs considérent le texte oral, littéraire ou non, dans ses
liaisons avec le conteur, la communauté qui I’écoute et le comprend, les réseaux oraux qui
forment, dans une société dite d’écriture, des fagons spécifiques de penser et d’agir. D’autre
part, des chercheurs, tels que Paul Zumthor démontrent I’importante de I’oralité dans les
ouvrages écrits et, surtout, dans la littérature médiévale. On affirme ainsi la liaison et non
I’exclusion entre la voix et I’écriture, en ouvrant les portes a une poétique de la vocalité et
contribuant a donner a la littérature orale ce qui depuis toujours lui a été nié, le statut
littéraire.

A ce propos, rappelons les mots de José Saramago, écrivain portugais, Prix Nobel de
la Littérature, dans son discours devant I’académie suédoise:

L’homme le plus sage que j’ai connu dans toute ma vie ne savait ni lire ni écrire.

Des fois, pendant les nuits chaudes d’été, aprés le diner, mon grand-pére me disait:
«José, aujourd’hui on va dormir les deux sous le figuier». Dans la paix nocturne, parmi les
énormes branches de I’arbre, ... avant que le sommeil n’arrive, la nuit se peuplait avec les
histoires et les cas que mon grand-pére me racontait: des légendes, des apparitions, des
histoires uniques...

Dénoncant I’abstraction du mot oralité et ce qu’on appelle littérature orale, Paul
Zumthor préfére le mot vocalité et parle de littérature vocale'. Oralité c’est I’utilisation de
la voix humaine, alors que vocalité est réservée a I’emploi, dans une situation concréte et
précise, de la voix d’une personne. D’autres chercheurs, tels que Claude Hageége?, préférent
parler d’orature, dans une tentative tres nette de libérer I’expression littérature orale des
chaines étymologiques qui la placent dans une position d’infériorité.

D’autres expressions avec lesquelles on désigne, normalement, cet art et ce savoir
du peuple sont littérature populaire et littérature traditionnelle. La premiére est celle qui a
le sens le plus large. On peut y inclure toute piéce littéraire qui passe ou non par le peuple,
avec beaucoup de durée ou non, récente ou ancienne, qu’elle soit anonyme ou non,
transmisse oralement ou par écrit. La deuxiéme nous renvoie vers tout ce qui, venant de
loin, se transmet de génération en génération, éliminant ou excluant toutes les productions
ou inventions récentes bien qu’elles ne soient pas encore adoptées par le peuple et qui, pour
cela, pourraient disparaitre.

! Paul Zumthor, Introduction a la poesie orale, Paris, Seuil, 1983, p. 45.
2 Claude Hagege, L’homme de paroles, Paris, Fayard, 1985.

141

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



Notons, finalement, que dans une perspective anglo-saxonne, on a identifié la
littérature orale avec le folklore. Les chercheurs européens ont toujours associé la
littérature orale avec les couches les plus basses de la société, le peuple, surtout le peuple
rural, qui semble étre le seul producteur et consommateur de folklore. Mais aujourd’hui,
surtout aux Etats-Unis, on trouve une tendance a ouvrir largement cette perspective et parle
d’un folklore urbain®.

Ainsi, il nous semble que la désignation littérature orale est celle qui est la moins
marquée, soit positivement, soit négativement. Nous savons aujourd’hui qu’oral ne signifie
(pas) plus “populaire” qu’écrit ne signifie plus “savant”, méme s’il fallut plusieurs
générations d’observateurs pour enfin nous en convaincre.

Malgré les contradictions étymologiques qui peuvent étre posées a cause du lexeme
littérature, orale se réfere exclusivement aux moins de transmission, n’excluant rien des
textes qui ont passé ou qui passeront de I’oralité a I’écriture. Les frontieres entre les deux
sont, dans beaucoup de cas, trés proches, floues et surtout perméables. Mais c’est justement
dans cette porosité que les formes d’expression artistique, si proches I’une de I’autre, ont
vécu en s’enrichissant mutuellement des matériaux que les deux produisent.

3. Le conte populaire: définition et finalité

Selon la définition de I’ Encyclopaedia Universalis le conte est un tissu de mots, de
silences, de regards, de mimiques et de gestes dont I’existence «lubrifie la parole». Le conte
populaire peut étre ainsi défini selon trois critéres: I’oralité, la constante ou rigidité de sa
forme et le fait d’étre une narrative de fiction.

Dans la Grande Encyclopédie Larousse la définition de conte populaire est établie a
partir de son caractéere oral et dans le fait qu’il s’agit d’une narrative qui transmet un savoir
traditionnel. Cette ambiguité du conte permet qu’on I’approche de la légende, en tant que
narrative qui s’approche de la réalité mais aussi vers le merveilleux.

La question de I’oralité, notamment la variabilité et la liberté du conteur, a été
résumé par Claude Bremond dans la célebre formule «jeu de meccanos», vu que , pour lui, le
conte est une espece de boite a jouets, dans laquelle, a partir de certains thémes, de piéces
fis plus ou moins désarticulés, le conteur, comme I’enfant, réinvente une nouvelle
construction. Dans ce «délire controlé», la situation réelle dans laquelle le conte s‘actualise,
I’imagination du conteur, mais aussi sa mémoire, jouent un role fondamental®.

Veronika Gérog-Karady et Christiane Seydou considerent que le conte oral est un
parado et un jeu. Un parado dans I’alliance qui s’établit entre la variabilité et la rigidité dans
son organisation structurale et la plasticité formelle. Un jeu entre la combinatoire subtile
qui s’installe entre les régles logiques d’organisation et les matériels avec lesquels il est
élaboré. Le conte est, dans le domaine de I’expression littéraire, le genre ou mieux se

! Voir, par exemple, I’ouvrage d’Alan Dundes et Carl R. Pagter, Work Hard and You Shall Be
Rewarded: Urban Folklore from the Paperwork Empire, Bloomington, Indiana University Press,
1978.

2 Claude Bremond, «Le meccano du conte, in Magazine Littéraire, n° 150, 1979, p. 13. D’un point
de vue structural, la question de la liberté du conteur a été étudié par Vladimir Propp, qui présente
quatre aspects dans lesquels, a son avis, le conteur est libre de créer et d’inventer et d’autres auxquels
il ne peut pas échapper. Les conclusions de Propp renvoient, comme on le sait, a ce qu’on appelle le
conte merveilleux. Voir Morphologie du conte, Paris, Seuil, 1970, pp. 139-141.

142

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



réalise la stratégie de I’exigence et de la contingence, de la difficulté et de la liberté qui sont
propres au jeu’.

Le conte populaire vit aussi dans la complicité qui s’établit entre le conteur et son
auditoire. Une sorte de miroir ou les sourires et les réactions dirigent et décident le chemin
et le rythme de la narrative. Le conte comprend non seulement I’histoire racontée mais
aussi sa dramatisation — qui se manifeste a travers une large gamme de ressources
expressives — et les réactions de I’auditoire, avec lesquelles il constitue une unité esthétique
qui demande la participation des deux pdles communicatifs. Dans ce sens, le conte
transforme tous et chacun des émetteurs de messages, c'est-a-dire, en créateurs d’éléments
expressifs de ce flux communicatif nécessairement bilatéral.

La narration d’un conte est un phénomeéne comple dont les éléments se trouvent
intimement amalgamés a la réalité et que, selon Genevieve Calame-Griaule, on peut
décomposer de la fagon suivante?:

a) Un texte, transmis par la mémoire orale (avec beaucoup de variantes, méme si
voulant étre fidéles a I’original);

b) Un conteur, qui actualise et dramatise (dans le sens étymologique) le texte;

c) Un contexte culturel et social dans lequel s’inscrit le conte et qui lui donne un
sens;

d) Une langue, a travers laquelle le conte est transmis;

e) Un auditoire, qui écoute et garanti la fidélité de la narrative.

Le conte populaire est une narrative de fiction, généralement succincte, qui raconte
dans le passé les actions ou péripéties vécus par un personnage ou un ensemble de
personnages. Les formules «il était une fois...”, “dans ce temps-la...», qui introduisent le
conte, servent a établir la distance de fagon a séparer la fiction de la réalité®.

Cet écart se réalise, dans le conte d’aventures & travers le rire, et dans les contes
d’animaux dans le refus du surnaturel. L’univers des contes est presque toujours
indéterminé et les lieux et le temps rarement sont évoqués avec certitude. Le conte transmet
ainsi I’impression de se situer en dehors du monde réel (au contraire du roman), méme si,
comme dans les contes de la littérature orale mirandaise, on trouve plein de références a la
réalité extralinguistique, notamment a travers la toponymie, ou il est supposé se dérouler les
actions des narratives.

La typologie du conte de la tradition orale, qui peut sembler & premiére vue
hétérogeéne, refléte I'importance de la fictivité comme caractére distinctif. Le conte
est tout un récit non thétique, qui ne pose pas la réalité de ce qu'il représente mais au
contraire cherche plus ou moins délibérément a détruire I'illusion réaliste®.

Le conte appartient aussi a chaque conteur qui, au moment de le raconter, sent le
plaisir de le faire a sa maniére. Que ce soient des modifications grandes ou petites,
heureuses ou malheureuses, c’est un acte émotif, un acte de création. Le texte se renouvelle

! Veronika Gordg-Karady e Christiane Seydou, «Conte, mon beau conte, de tous tes sens dis-nous
quel est le vrai», in Littérature, n° 45, février 1982, p. 24.

2 Geneviéve Calame-Griaule, «Ce qui donne du go(t aux contes» in Littérature, n° 45, 1982, p. 45.

% L’imparfait est, dans cette perspective, un temps de rupture, qui oppose le monde du vécu / das
vivéncias au monde du désir, mais aussi du désirable et du indésirable.

4 Michéle Simonsen, Le conte populaire, Paris, PUF, 1984, p. 18.

143

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



chaque fois qu’il est raconté, dans une source perpétuelle, toujours égale et toujours
différente. En actualisant le conte, le conteur prétend toujours étre fidele au texte original
fixé par le consensus de la mémoire collective. Un temps mythique, le temps de l'origine,
dans laquelle les animaux parlaient. Mais aussi un temps historique, qui peut oublier des
siécles entiers pour isoler un fait important. Le temps familier, personnel ou de I'histoire de
la communauté (dans le temps de mon grand-pére, quand j'étais petit ou simplement
"autrefois"). Dans toutes ces modalités, le temps de I'histoire a ses propres régles et lois, qui
ne peuvent pas étre décodifiées qu’a l'intérieur de son propre univers, qui est aussi l'univers
de la communauté. En effet, le conte est nomade par nature mais il s'adapte a I'esthétique et
a I'éthique de ceux qui I'accueillent. Cette plasticité est sa force, la source de son éternelle
jeunesse.

4. Le conte populaire dans la région Terra de Miranda

L’expression «conte populaire mirandais» comprend les narratives transmises
oralement, dans la région Terra de Miranda. Des fois en mirandais, d’autres fois en
portugais, en castillan, en galicien, ou dans un mélange de toutes ces langues, le conte
accomplit sa plasticité en s’adaptant a ces langues et a ces cultures.

Les contes ont été, pendant des siécles, I’instrument privilégié de transmission de la
culture mirandaise dans ses multiples aspects. Tel comme dans d’autres sociétés rurales et
«civilisations d’oralité'», ces narratives ont accompagné plusieurs générations, elles ont
donné forme et vie a une culture, a une région et a un peuple qui les a recues, les a adaptées
et les a portées.

Pendant les longues veillées d’hiver, la cuisine était le «salon de culture de la
famille». C’est ici qu’on racontait des histoires, qui amusaient, qui enseignaient des
principes éthiques, moraux et humains, mais aussi ou I’on discutait la vie, les thémes du
quotidien, ou I’on programmait le lendemain, I’avenir, ot I’on éduquait les fils. Méme s’il
ne s’agissait pas du seul endroit ou I’on racontait des contes, on peut dire que les veillées,
avec le feu comme témoin, ont constitué pendant des générations, le scénario idéal pour la
diffusion de ces narratives. La cuisine, appelée par métonymie le feu — | lhume — désigne
cet endroit symbolique ou la chaleur des flammes invite a I’unité familiale et a la cohésion
du groupe.

Les transformations sociales ont fait que ces feux s’éteignent et, avec eux, les contes
qu’on y racontait s’éteignent aussi. Toutefois, il serait assez naif de croire qu’aujourd’hui
on ne raconte plus d’histoires comme autrefois, ou alors de penser que les contes se sont
complétement perdus.

Antonio Maria Mourinho, un des grands chercheurs de la langue et de la culture
mirandaise, signalait, dans un article datant de 1962, les titres de presque une centaine de
contes dans la région mirandaise. 1l est possible que beaucoup de ces narratives se soient
perdues ou transformées avec le temps. Toutefois, sans oublier les transformations sociales
et la modernisation véloce, les recherches, les récoltes et les publications des derniéres
années, dans la région, nous permettent de dire que le conte populaire mirandais est une
institution vivante, non pas dans les mémes «institutions de communication» mais au moins

! L expression appartient & Paul Zumthor, que distingue civilisation d’oralité pure, sans écriture;
civilisations d’oralité mixte, dans lesquelles I’oralité domine I’écriture, et oralité seconde, dans
lesquelles il y a une hégémonie de I’écriture sur I’oralité. Voir «Littératures de la voix», in Le Grand
Atlas des Littératures, Paris, Encyclopaedia Universalis, 1990, pp. 70-72.

144

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



dans la mémoire des conteurs. Les contes de la littérature orale sont réalité dynamique, en
perpétuelle recréation, et non un trésor ou dépositoire qu’il faut a tout prix conserver.

La continuité des contes populaires mirandais dépend, d’abord, du futur de la
langue. Moi, je suis convaincu que pendant que les hommes continueront a parler, a rire, a
imaginer, les contes continueront a occuper un espace dans la scéne humaine. Vladimir
Propp assurait que les contes sont une fagon d’arriver aux origines, une espéce de
paléontologie sociale des rites et des mythes qui structurent et constituent toute société
humaine. Les contes sont, selon le chercheur russe, une marque d’identité, une expression
de I’étre et du sentir le plus profond du groupe social. Dans cette perspective ils ne
pourraient jamais disparaitre sans laisser des traces.

Effectivement, les contes de la littérature orale son un écho du passé mais aussi une
voix vigoureuse du présent. Ce sont une marque d’identité, non dans le sens « d’identité
meurtriere », dont on a déja parlé a propos du titre du livre d’Amin Maalouf, mais
d’identité en tant qu’expression de I’étre le plus profond du groupe social. Si bien que le
conte soit une narrative de fiction qui se déroule in illo tempore, dans des endroits
inexistants et avec des personnages imaginaires, on trouve plein de références a la vie
locale. L’universalité et I’intemporalité du conte gagnent de nouvelles racines, ou des
radicelles, dans la langue et la culture mirandaise qui leur prétent des nouvelles formes et
un nouveau moyen d’expression et de transmission.

L’influence de I’église ou de la religion, parmi d’autres agents, a contribué a
modifier ce patrimoine populaire qui a adapté les éléments aux golts et aux besoins.
L’immense forét des divinités paiennes a donné naissance a des nouveaux dieux qui ont
occupé le méme espace et ont poussé dans le méme terrain. Peut étre qu’a cause de cela on
pourrait aussi dire que ses racines n’ont vraiment jamais séché. Les dieux expulsés du
panthéon paien continuent vivants dans les allégories des contes. Des fois, peut étre, ils sont
méme capables de s’adapter au monde moderne, mécanisé et sans le temps de produire le
superflu essentiel a la fantaisie.

Mais, comme on le sait, les éléments isolés ne sont jamais vraiment significatifs,
surtout les éléments les plus récents, une fois que la structure de base qui les admet a la
superficie est capable de les refuser quand ils n’ont plus de signification ou quand les
conditions sociales changent. Ainsi, si on ajoute le principe sémiotique selon lequel la
signification est intimement liée a la structure, on peut affirmer que la signification des
contes de la littérature orale dépend des changements qui s’opérent au niveau de la
structure, mais grace a I'influence des nouveaux éléments qui ont contribué, a leur tour, a
donner réponse a certains conflits sociaux. Voila pourquoi le conte a cette capacité de
s’adapter a des systemes successifs et des fois antagoniques, mais aussi la réponse au fait
qu’ils ont évolué de fagon identique dans des endroits qui peuvent étre géographiquement
trés éloignés’. C'est ainsi que les contes continuent de garder leurs secrets, au niveau de la
structure, en transportant les marques des périodes et formes de vie déja disparues.

Dans les contes populaires mirandais on trouve ainsi des marques d’une certaine
histoire locale. Ils sont des constructions qui peuvent nous emmener a des faits réels, a des
gestes et a des actions concrétes. Méme en s’agissant de narratives de fiction, les mots sont
toujours le prolongement de I’action et de la vie de la communauté. On est encore, dans
cette Terra de Miranda, devant une génération vivante de conteurs qui, parce que personne

! Cf. Antonio Rodriguez Almodévar, «Les contes de tradition orale en Espagne: leur variabilité
systématique et leur sens», in Veronika Gorég-Karady (Ed.), D'un conte ... a I'autre — La variabilité
dans la littérature orale, Paris, Editions du CNRS, 1990, pp. 461-470.

145

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)



ne veut les écouter, oublient leurs contes en pensant qu’il s’agit d’histoires de vieux, sans
intérét.

Les transformations sociales ont fait que ces manifestations, bien qu’enracinées au
plus profond de cette communauté, aient disparu en tant que pratique sociale transmise dans
les espaces traditionnels. La fonction socialisatrice qu’ils poursuivaient dans I’interaction
entre le texte, la situation ou il était conté et le conteur est, dans cette perspective, mutilée.
Toutefois, je crois que la «fonction sociale», concrétisée dans la capacité pour consolider la
communauté, continue vivante de nos jours.

Les contes traditionnels, écrit Ana Maria Macério Lopes, traduisent au plan
symbolique une structuration du réel, des expériences vécues quotidiennement dans la
communauté. lls peuvent étre envisagés comme une pratique a portée cathartique, qui
permet d’éviter les tensions sociales en le représentant, évoquant ainsi toute violence
latente’.

Le conte est un tout dans lequel se synthétisent et s’amalgament les messages et les
informations venant du fond de I’histoire communautaire, mélangés avec les connaissances
et les événements les plus récents. Si sa fonction est de transmettre un message, celles des
auditeurs est de la déchiffrer®.

Rien de ce qui se passe dans un conte n’est gratuit ou superflu. Au contraire de ce
qui peut paraitre, il a un sens, plus ou moins occulte, plus ou mois évolué a partir des
anciennes croyances, rites, coutumes, a travers lesquels I’humanité s’est forgée elle-méme,
en laissant dans la tradition orale le témoignage d’un chemin peut-étre trop long face a la
valeur qu’on lui attribue.

Le conte a une fonction didactique mais aussi initiatique. Appauvrie, amplifiée ou
déformée, vu qu’elle est soumise aux errances de la parole et de la mémoire, elle encourage
les membres de la communauté (et non seulement les enfants) au jeu symbolique qui les
emmeéneront a la découverte et a la compréhension du monde.

Les contes ne sont pas une récolte de croyances, un manuel de pédagogie ou un
formulaire de moralités. Mais ils sont un instrument d’expression, lui méme constituant une
poétique et une rhétorique, capables de nous émerveiller si on les met dans les mains d’un
artiste conteur capable de donner du mouvement, de la voix et de la vie a ces marionnettes
éternelles.

! Ana Maria Macéario Lopes, Sémiotique des contes traditionnels portugais, Coimbra, INIC, 1987, p.
239.

2 Antonio Rodriguez Almoddvar, Los cuentos populares o la tentativa de un texto infinito, Murcia,
Universidad de Murcia, 1989, p. 7.

146

BDD-A5337 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 01:36:07 UTC)


http://www.tcpdf.org

